Een licht dat
schijnt op Licht

Over de originaliteit van Koerbaghs Licht
in relatie tot Spinoza’s Ethica

Titel: Een licht dat schijnt op Licht. Over de originaliteit van
Koerbaghs Licht in relatie tot Spinoza’s Ethica

Leerstoelgroep: Geschiedenis van de wijsbegeerte

Naam: Stephan Rijsdijk

Studentnummer: 327740

Studievariant: Master filosofie van de maatschappij- en
gedragswetenschappen

Ects en datum voltooiing: 18 ects, december 2015

Begeleider: Prof. Dr. J.A. van Ruler

Adviseur: Dr. F.H.H. Schaeffer

Aantal woorden: 33.689

(exclusief voetnoten)




Inhoudsopgave

I 101 =TT 1] o Yo PP 1
2. Spinoza en Koerbagh: leven en tijdsgeest van twee radicale denkers ....................... 3
2.1 Het leven van BenediCtus de SPINOZa........cccoeeeeiiiiiiiiiiiiieeeceeeeiiiies e e e e e et eeeeaaaeees 3
2.2 Het leven van de gebroeders Koerbagh ... 3
2.3 De tijdsgeest van de 17°-eeuwse RepUDIEK ............covviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie 5
3. Vrijheid en geluk in een strikt deterministische wereld...............cccooe i, 7
3.1 De methodologie en doelstelling van de EthiCa.............coovvvviviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeee 7
3.2 De vereenzelviging van God, substantie en de Natuur .............ccceeviieeviiieiiiiinnieeeeeeeeees 8
3.3 DE POSILIE VAN A MENS.....ceiiiiiiiii et e e e e e e e e e ettt e s e e e e e e e aatttaaseeaaaeenenes 14
3.4 Kennis: vertrouwen in de MenSelijKe rede..........oovuiiiiiiii e 16
3.5 Een meetkundige ordening van menselijke emoties..........cccccvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiee, 19
3.6 Vrijheid, deugdzaamheid en ethiek .............covvviiiiiiiiiiiiiiiiii 21
3.7 De weg naar gelukzaligheid en eeuwigheid ............ccoooiiiiiiiiiiii e 24
4. Vrede door verlichting van het VOIK ... 28
4.1 Licht: een algemene @nalySe...........uuuuuuuiuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiii bbb 28
4.2 De herinterpretatie van God en substantie............ccccoovoeiiiiiiiiiiie e 30
4.3 Natuurkunde of filosofie als ware theologie............cccooiiiiiiiiiiii e 31
4.4 HEt WOOId VAN GO .....coeeeiiiiiiie e ee ettt e ettt e s e e e e e e eeat e s e e e e e e e e aattnnaseeeaaeeennees 32
4.5 De triniteit als onredelijfk dOgma ............uiiiiiiiiiiiiicc e 33
4.6 Naar een universele gOASAIENST...........uuiiiii i e e e e e e eeaeees 37
4.7 Een aanzet tot een ethiSChe 18EI..........vveiiii e 39
4.8 De herinterpretatie van een veelheid aan theologische noties...............cccccvveviiiiiennnns 40
5. Spinoza en Koerbagh vergeleken ... 43
5.1 Over de functie van deze systematische vergelijking ...........covvieiiriieiiiiiiiiiie e 43
5.2 Het spinozisme in KOErbagh ............ouviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeee e 43
IR @ V=T =TT o] (o] 0] (= o 1SRRI 44
DA VEISCRIIEN ... e e e e et a e e eaane 46
5.5 Wat toont deze vergelijKing ONS? ........ovviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeee e 50
6. De zelfstandigheid en originaliteit van Koerbagh .........cccooii i 51
LS00 I 1 111 T 11 o PSSR 51
6.2 De filosofische bronnen van Spinoza en Koerbagh ...........cccccvvviiiiiiiiiiiiiiiiii, 51
6.3 Koerbagh als zelfstandig intelleCtu@el .............ooovviiiiiiiiiiiiiiiiiiiee 53
6.4 Conclusie: de verlichting als heterogeen fenomeen .............oiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 54
7 CONCIUSIE e 55

8. Lijst van geraadpleegde lIteratuur ..o 58



1. Inleiding

In de afgelopen decennia hebben godsdienstige conflicten in groten getale plaatsgevonden
in de wereld. Denk bijvoorbeeld aan de strijd tussen Soennieten en Sjiieten in Jemen en Irak.
Maar ook de huidige Syrische burgeroorlog wordt gevoed door religieuze verschillen tussen
moslims onderling. Dagelijks is in de kranten te lezen over de ideeén en daden van
fundamentalistische en terroristische organisaties als Boko Haram en IS. In Soedan is al
jarenlang een conflict gaande tussen het overwegend islamitische noorden en het christelijke
zuiden. Joden en Palestijnen botsen nog regelmatig met elkaar. In de twintigste eeuw
bestond in Noord-lerland het beruchte conflict tussen katholieken en protestanten, waarbij
veel mensen om het leven zijn gekomen door bomaanslagen. Religieuze conflicten gaan
gepaard met gruwelijk geweld en misdaden. Ze worden gerechtvaardigd met een beroep op
de “absolute” waarheid. Waarheidsclaims zijn symbolen die mensen kunnen verenigen, maar
ook met elkaar laten botsen.

In de zeventiende eeuw waren door religie gevoede conflicten ook aan de orde van
de dag. De Republiek der Zeven Verenigde Nederlanden (hierna te noemen: de Republiek)
kende een grote mate van economische voorspoed vanwege de toegenomen handel, maar
zZij was ook intern conflictueus. Men kon het in de jonge Republiek niet eens worden over niet
van elkaar los te denken religieuze en politieke opvattingen.! Te denken valt bijvoorbeeld
aan de religieus en politiek geladen debatten tussen de remonstranten en de
contraremonstranten, uiteindelijk uitmondend in de onthoofding van Johan van
Oldenbarnevelt. De Republiek bevond zich tevens in de periode van de verlichting: zowel
wetenschap als filosofie maakten een revolutie door. In deze turbulente en historisch rijke
periode leefden de radicale denkers en gebroeders Adriaan (1633 — 1669) en Johannes
(1634 — 1672) Koerbagh. Adriaan probeerde met zijn werk een eind te maken aan de
godsdienstige conflicten van zijn tijd. De verdeeldheid en het geweld dat hieruit voortvioeide,
waren volgens hem strijdig met de kern van het christelijk geloof. Vanuit het principe van
naastenliefde zou het christelijk geloof volgens hem juist moeten verenigen. Maar in plaats
daarvan moorden mensen in naam van God elkaar uit, omdat zij het niet met elkaar eens zijn
over de manier waarop men God zouden moeten benaderen. Ondanks deze pacifistische en
bewonderenswaardige motivatie, werd Koerbagh door zijn tijdgenoten verketterd. Zijn
filosofie was namelijk zodanig radicaal dat nota bene in de relatief tolerante Republiek op 27
juli 1668 een gruwelijke lijfstraf en een gevangenisstraf tegen hem werden geéist: de
sancties die stonden op de door hem geschreven “godslasterlijke” werken Bloemhof en Licht.
Van de gebroeders Koerbagh was bekend dat zij deel uitmaakten van de collegianten: een
groep ondergrondse vrijdenkers die op geheime locaties vrijelijk met elkaar delibereerden
over theologie en filosofie. Voor hen waren traditionele kerkelijke opvattingen over religie,
zoals de triniteit, niet heilig en stond de individuele beleving van het geloof centraal.? Onder
de collegianten bevond zich ook Benedictus de Spinoza. Het is aannemelijk dat de
gebroeders Koerbagh goed met hem waren bevriend.® Vanwege hun zeer beroemde
tijdgenoot en vriend zijn de gebroeders Koerbagh altijd in de schaduw van Spinoza blijven
staan. Zij worden beschouwd als volgelingen van Spinoza of zelfs als amateurspinozisten.
Maar is dit wel terecht?

In deze masterscriptie zal ik me dan ook richten op de vraag of Adriaan Koerbagh op
basis van zijn werk Licht beschouwd moet worden als origineel, zelfstandig denker of als een
afgeleide van Spinoza en misschien dus zelfs — cru gesteld — een amateurspinozist. Zouden
we Koerbagh moeten emanciperen van Spinoza? Zo ja, waarin is dan zijn originaliteit
gelegen? Ter beantwoording van de genoemde onderzoeksvraag zal deze masterscriptie als
volgt zijn opgebouwd. In het hierop volgende hoofdstuk* zal het leven en werk van Spinoza
en Koerbagh uiteen worden gezet. Hierbij zal ook kort aandacht besteed worden aan de

1 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt,
p. 12.

2 Ibid., p. 146.

3 Ibid., p. 115.

4 Met andere woorden: het tweede hoofdstuk van deze masterscriptie. Deze inleiding is immers het eerste
hoofdstuk.



tijdsgeest van de 17°-eeuwse Republiek waarin zij leefden. In het derde hoofdstuk zal
worden besproken op welke wijze metafysica, epistemologie en ethiek bij Spinoza onderling
samenhangen. Hierbij zal ik mij baseren op zijn Ethica. Het hoofdstuk zal aangevangen
worden met een bespreking van zijn methodologie en doelstelling. In de hierop volgende
inhoudelijke analyse van de Ethica zal de structuur van dit werk in hoofdlijnen worden
gevolgd. In het vierde hoofdstuk zal Licht, het meest systematische werk van Koerbagh,
integraal worden besproken. Omdat Koerbagh in de literatuur vaak in een spinozistische
traditie wordt genoemd, is er in deze masterscriptie dan ook voor gekozen Licht na Ethica te
behandelen. Ook bij de analyse van Licht zal eerst ingegaan worden op haar methodologie
en doelstelling, waarna centrale thema’s uit dit werk in onderlinge samenhang uiteen zullen
worden gezet. Bij de behandeling van Licht zal afgeweken worden van de structuur van dit
werk, omdat het gefragmenteerd is. Diverse filosofische onderwerpen worden namelijk
verspreid over het gehele werk door Koerbagh geanalyseerd. In het vijfde hoofdstuk zal Licht
getoetst worden op spinozistische elementen. Het werk van Koerbagh zal dan ook
systematisch worden vergeleken met Spinoza’s Ethica. Hiertoe zullen de overeenkomsten
en verschillen tussen de beide denkers onderzocht worden. In het zesde hoofdstuk zal deze
systematische vergelijking in een breder historisch-filosofisch perspectief geplaatst worden.
In dit licht zal de sociale relatie tussen Spinoza en Koerbagh in samenhang met hun
filosofische bronnen worden onderzocht. Ten slotte zal afgesloten worden met een
conclusie. Hierin zullen de bevindingen van deze masterscriptie worden geresumeerd en zal
de onderzoeksvraag van beantwoording worden voorzien.



2. Spinoza en Koerbagh: leven en tijdsgeest van twee radicale
denkers

2.1 Het leven van Benedictus de Spinoza

Spinoza werd in 1632 als Bento de Spinoza geboren binnen de Portugees-Joodse
gemeenschap van Amsterdam. Zijn ouders, Michael de Spinoza en Hana Debora, waren
vanwege de inquisitie geémigreerd vanuit Portugal naar de Republiek. Zijn familie was bij
lange na niet zo vermogend als de grote kooplieden van de Republiek, maar desalniettemin
was zij welgesteld.® Al op jonge leeftijd bleek dat Spinoza intellectueel begaafd was, omdat
hij uitblonk op school. Op zeventienjarige leeftijd werd hij echter geacht zijn studie stop te
zetten om de plaats van zijn overleden broer in het familiebedrijf over te nemen. Het leven
als koopman was echter niet aan hem besteed: Spinoza was immers veel meer een denker
dan een handelaar. Hij besloot het voor het academische leven noodzakelijke Latijn en
klassieke studies te bestuderen in de Latijnse school van Franciscus van den Enden (1602 —
1674). Ook nam hij een Latijnse naam aan: Benedictus de Spinoza. In 1656 werd de joodse
cherem over hem uitgesproken. Dit betekent dat hij werd geéxcommuniceerd uit de joodse
gemeenschap. Tot op de dag van vandaag is het onduidelijk wat de concrete aanleiding
hiertoe was, al zal niemand zich over de excommunicatie verbazen, gezien de radicaliteit
van Spinoza’s denken.® In 1661 verhuisde hij naar Rijnsburg, waar hij als beroep
hoogwaardige lenzen sleep. Spinoza deed dit niet alleen vanuit financiéle motieven, maar
ook omdat het goed aansloot op zijn intellectuele interesses en behoeften.” Zoals eerder al
bleek, behoorde Spinoza tot een groep vrijdenkers, genaamd de collegianten, waarmee hij
tevens was bevriend. Tot deze vriendenkring behoorden mensen als Lodewijk Meijer (1629 —
1681), Jarig Jellesz (1620 — 1683), Johan Bouwmeester (1630 — 1680) en uiteraard de
gebroeders Koerbagh. Al in 1662 begon Spinoza met het schrijven van zijn magnum opus,
de Ethica, dat pas postuum gepubliceerd zou worden door zijn vrienden in 1677. Vanaf 1663
leefde hij in Voorburg, waar hij verder zou werken aan zijn Ethica. Rond 1670 besloot hij
naar Den Haag te verhuizen. In datzelfde jaar publiceerde hij anoniem zijn Tractatus
Theologico-Politicus, een werk dat de gemoederen zeer zou schokken. In dit werk schreef hij
onder meer dat de Bijbel eerder een historisch dan een heilig of goddelijk werk was, dat
wonderen, begrepen als bovennatuurlijke ingrepen in de natuurwetten, onmogelijk zijn en dat
profeten slechts beschouwd moeten worden als kundige vertellers met een rijke
verbeelding.® Daarnaast had Spinoza ook zijn politieke denken in dit werk uiteengezet.
Tijdgenoten, waaronder de anticartesiaanse Voetianen, beschouwden de Tractatus
Theologico-Politicus als een gevaarlijk en ketters werk en er werd zelfs gesteld dat het in de
hel was gesmeed. Gedurende zijn leven ontmoette Spinoza diverse beroemde tijdgenoten,
zoals Christiaan Huygens (1629 — 1695) en Gottfried Wilhelm Leibniz (1646 — 1716). Hij
stierf ten slotte in 1677, vermoedelijk ten gevolge van tuberculose.

2.2 Het leven van de gebroeders Koerbagh

De gebroeders Adriaan en Johannes Koerbagh werden respectievelijk in 1633 en 1634
beiden te Amsterdam geboren in een gezin van in totaal elf kinderen.® Hun ouders heetten
Hans Jansz Koerbagh en Trijntje Adriaensdr. De familie Koerbagh was vermogend, maar
niet zeer rijk. Het vermogen bestond met name uit geld, verkregen uit erfenissen en
vastgoed, waarin door de familie werd belegd. Dit vormt een belangrijk argument om aan te

5 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 2.

6 Ibid., p. 6.

7 Ibid., p. 14.

8 Ibid., p. 19.

9 In het vervolg van deze masterscriptie zal naar Adriaan Koerbagh worden gerefereerd wanneer uitsluitend de
achternaam “Koerbagh” genoemd is. Wanneer op zijn broer Johannes wordt gedoeld, dan zal dit expliciet zijn
aangegeven.

10 | eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 20.



nemen dat de familie connecties had met de handels- en regentenelite van Holland.!! De
gebroeders Koerbagh waren dus “well-connected”. Voordat Adriaan en Johannes naar de
universiteit gingen, doorliepen zij eerst de Latijnse school, die tot doel had de leerlingen voor
te bereiden op de universiteit door ze onder meer volledig in de taal van het Latijn te
onderwijzen in het trivium, bestaande uit de vakken grammatica, dialectica en retorica. Het
Latijn, heden ten dage een dode taal, vormde in de zeventiende eeuw de primaire taal van
de universiteiten en de wetenschap: de taal dus van de intellectuele elite. In 1653 gingen de
gebroeders studeren aan de universiteit van Utrecht: Adriaan studeerde medicijnen en
rechten en Johannes theologie. Hier maakten zij niet alleen kennis met het mechanicistische,
revolutionaire gedachtegoed van Descartes, maar ook met het door veel tijdgenoten als
ketterij bestempelde socinianisme.? De theoloog Socinus (1539 — 1604), geestelijk vader
van deze christelijke doctrine, keerde de verhouding tussen geloof en rede om zoals deze
geldt in het fideisme: niet het geloof, maar de waarheden die door de rede worden
voortgebracht, prevaleren wanneer geloof en verstand strijdig zijn. Deze epistemologische
houding werd door Socinus toegepast op het interpreteren van de Bijbel, met als gevolg dat
enkele zeer belangrijke kerkelijke dogma’s, zoals de goddelijke drie-eenheid, ook wel
genoemd de triniteit, alsmede de goddelijkheid van Jezus, zijn wederopstanding en
verlossing van de zonden door zijn dood, werden opgeslokt door de rede. Het socinianisme
werd in de zeventiende eeuw populair onder vrijdenkers in de Republiek, zoals Jan Knol (? —
1672) en Frans Kuyper (1629 — 1691), die bevriend waren met de gebroeders Koerbagh.*?
Onlangs bleek overigens uit een inventarisatie van de boekencollectie van de gebroeders
Koerbagh dat zij een fors aantal socinianistische werken bezaten.* Het staat vast dat zij
goed bekend waren met de opvattingen van deze antitrinitaristische beweging. In 1656
verhuisden Johannes en Adriaan naar Leiden om aldaar te studeren. De beweegredenen
van het overstappen naar een andere universiteit waren waarschijnlijk tweeledig: in de eerste
plaats omdat de medische faculteit van de Leidse universiteit in de zeventiende eeuw van
zeer hoog niveau was en in de tweede plaats vanwege de grotere ontvankelijkheid voor het
cartesiaans gedachtegoed. In 1659 promoveerde Adriaan in de medicijnen op basis van een
onderzoek naar tuberculose, vervolgd door een promotie in rechten in 1661, waarna hij naar
Amsterdam verhuisde. Johannes voltooide uiteindelijk zijn studie theologie. Op dit moment
waren Adriaan en Johannes beiden woonachtig in Amsterdam. De broers begonnen hier
steeds meer te radicaliseren, met als gevolg dat Johannes zich meerdere malen voor de
kerkenraad diende te verantwoorden.® Uit deze verdediging van Johannes bleek al dat hij
afwijkende — soms spinozistische — opvattingen huldigde: bijvoorbeeld dat de dingen om ons
heen modificaties zijn van God als de ene substantie en dat een creatio ex nihilo een
onmogelijkheid vormt.*® Zoals gezegd, bevonden de gebroeders zich onder een groep
ondergrondse en heimelijke vrijdenkers, de collegianten genaamd, die zich verzetten tegen
de traditionele kerkelijke dogmatiek. Zij geloofden dat het geloof primair een individuele zaak
was: de eigen beleving van het geloof stond centraal.’” Bovendien bestond er onder deze
groep vrijdenkers een grote mate van intellectuele interactie, welk door de grote mate van
tolerantie onder de collegianten leidde tot het vrijelijk bediscussiéren van bijvoorbeeld het
socinianisme, spinozisme en het cartesianisme. Er ontstond dientengevolge een grote
intellectuele smeltkroes: alle leden beinvioedden elkaar. Onder de collegianten bevond zich
ook een vriend van de gebroeders Koerbagh, die hen waarschijnlijk tevens tot de groep
vrijdenkers had geintroduceerd: Spinoza. Het is in dit kader nog belangrijk op te merken dat

1 bid., p. 19-20.

12 1bid., p. 41.

13 bid., p. 72.

14 van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 14.

15 | eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 136-137.

16 vVan Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 18.

17 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 142-143.



Spinoza in de jaren 60 van de zeventiende eeuw nog niet de grote filosoof van de
collegianten was en niet degene was die alleen de agenda bepaalde.® Het is echter niet
duidelijk in welke mate Spinoza en Koerbagh elkaar nu precies hebben gekend.

Over het werk van de gebroeders Koerbagh kan het volgende worden opgemerkt.
Van Johannes zijn geen overgeleverde werken bekend. Wel wordt vermoed dat hij co-auteur
was van enkele weldra te noemen werken van zijn broer Adriaan.'® Het meest
noemenswaardige werk uit de vroegere periode van Adriaan Koerbagh is het Nieuw
Woorden-boek der Regten, gepubliceerd in 1664. In dit werk worden - uiteraard doorgaans
Latijnse - juridische begrippen op lexicografische wijze gedefinieerd. Hij trachtte hiermee
elitaire, academische kennis van te ontdoen van haar Latijnse huls om het gewone volk
binnen de Republiek niet langer in wetenschappelijke onwetendheid te laten. In het schrijven
van dit soort woordenboeken was Adriaan overigens geinspireerd door zijn vriend Lodewijk
Meijer, die zelf ook dergelijke lexicografische werken had gepubliceerd. In 1668 publiceerde
Koerbagh zijn werk Een bloemhof van allerley liefljkheyd sonder verdriet: een tevens op
lexicografische wijze in spottende stijl uiteengezette kritiek op de religieuze status quo. Maar
ook medische en wederom juridische begrippen werden gedefinieerd. Bloemhof werd —
opmerkelijk genoeg — zowel onder zijn echte naam als onder het pseudoniem Vreederijk
Waarmond gepubliceerd. Het verkreeg direct het predicaat “godslasterlijk” en werd door
tijdgenoten ervaren als zeer schokkend. Johannes hielp vervolgens zijn broer bij de
publicatie van zijn tweede werk: Licht (1668). Licht kan beschouwd worden als
systematische voortzetting van ideeén die al in Bloemhof zijn beschreven.?° Toen de
beoogde drukker echter notie kreeg van de buitengewoon radicale inhoud van Licht, besloot
hij het werk niet verder te drukken en de autoriteiten in te lichten over dit godslasterlijke werk.
Inmiddels was Adriaan Koerbagh ontsnapt en was hij ondergedoken. Hij werd echter
verraden en vervolgens gearresteerd door de schout van Leiden. Ondanks het feit dat
Koerbagh een netwerk had bestaande uit invlioedrijke personen in de Republiek, werd hij
toch veroordeeld tot een gevangenisstraf van tien jaar die hij moest uitzitten in het Rasphuis,
gevolgd door een verbanning uit de stad Amsterdam voor tien jaar. Bovendien werd er een
geldboete van 6000 gulden aan hem opgelegd. Omdat van Johannes niet kon worden
bewezen dat hij medeauteur was van de werken van Adriaan, werd hij ontslagen van alle
rechtsvervolging. Adriaan stierf na slechts negen maanden gevangenschap in het Rasphuis.
Johannes bleef echter deelnemen aan de bijeenkomsten van de collegianten totdat hij in
1672 zou overlijden.? Hoewel we dus een globaal overzicht hebben van het leven van de
gebroeders Koerbagh, blijft nog veel onduidelijk.?? Wie was immers deze mysterieuze
verrader, die zeer goed op de hoogte was van de locatie waar Adriaan Koerbagh was
ondergedoken? Wie waren, indien dit het geval was, de co-auteurs van Licht: had Johannes
hier deel aan? En wat was nu de precieze relatie tussen Spinoza en Koerbagh?

2.3 De tijdsgeest van de 17¢-eeuwse Republiek

De periode waarin Spinoza de gebroeders Koerbagh leefden, was zeer roerig. De jonge,
doch veelbelovende Republiek verkeerde in economisch opzicht in grote bloei door de
toegenomen handel. De sfeer van het zeventiende-eeuwse Amsterdam, de grootste en
meest belangrijke havenstad van de Republiek, kan dan ook getypeerd worden als een stad
met veel economische bedrijvigheid, waar voortdurend goederen werden verhandeld,
bewerkt, opgeslagen en verscheept.?® Grote groepen trokken in deze periode naar de
Republiek. De oorzaak hiervan was echter niet alleen de economische voorspoed, maar ook

18 |bid., p. 158.

19 Wielema, M. 2014. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, p. 239.

20 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 182.

21 van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 33.

22 Wielema, M. 2014. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, p. 239.

23 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 26-27.



het feit dat de Republiek vanwege haar tolerante houding tegenover ideeén een thuishaven
vormde voor mensen met alternatieve filosofische of religieuze overtuigingen. Tot deze
groep behoorden bijvoorbeeld gevluchte protestanten en invioedrijke denkers als Descartes.
De reikwijdte van tolerantie in de Republiek is niettemin een discutabel onderwerp. Zo stelt
Israel dat de verdraagzaamheid in de Republiek er een was van pragmatische en politieke
aard in plaats van een principiéle: het tot op zekere hoogte tolereren van ideeén om de vrede
binnen de Republiek te bewaren, die essentieel was voor het Hollandse commercialisme.?*
In de Republiek bestond derhalve een grote verscheidenheid aan religieuze en filosofische
opvattingen. Ondanks deze gematigde tolerantie was de zeventiende-eeuwse Republiek
versplinterd door explosieve godsdienstconflicten.? Dit gold als gevolg van de Reformatie
tevens voor de rest van Europa. Zo was er in de Republiek een religieus en politiek geladen
conflict gaande in de periode van het Twaalfjarig Bestand (1609 — 1621) tussen de
remonstranten en de contraremonstranten, waarvan de boegbeelden respectievelijk de
theologen Arminius en Gomarus waren.? De verschillen tussen deze twee facties waren
zowel religieus als politiek van aard: zo bekritiseerden de remonstranten in tegenstelling tot
de contraremonstranten de predestinatieleer; voorts waren de remonstranten vaak
aanhangers van het huis van Oranje en minder tolerant jegens andersdenkenden, terwijl de
contraremonstranten republikeins en meer tolerant waren.?’ Het conflict eindigde ten nadele
van de remonstranten, toen hun politieke steunpilaar Oldenbarnevelt in 1619 werd onthoofd
door de contraremonstranten, gesteund door stadhouder Maurits van Oranje. Als laatste
belangrijke contextuele factor dient te gelden dat Spinoza en de gebroeders Koerbagh zich
bevonden in de periode van de vroege verlichting, waarin de filosofie werd
gerevolutionaliseerd door denkers als Descartes, die het volgens hen inadequate, maar nog
steeds alom vertegenwoordigde Aristotelische wereldbeeld trachtten te vervangen door
mechanicistisch denken: de gedachte dat de werkelijkheid opgevat moet worden als een
gecompliceerd werktuig.?® Tevens bewerkstelligde de bijbehorende periode van de
wetenschappelijke revolutie met centrale figuren als Newton en Huygens de fundamenten
van de moderne natuurwetenschappen. Als gevolg van een combinatie van
experimentalisme, wiskunde, observatie en inductie vond in deze periode een
aaneenschakeling van natuurwetenschappelijke ontdekkingen plaats. Door zich te wapenen
met de wiskunde bleek de natuurwetenschappelijke methode een grote mate van
epistemologische zekerheid te bieden, die de filosofische kennistheorie en daarmee ook de
filosofie als geheel zou veranderen. Het voorbeeld bij uitstek van deze invloed vormt
vanzelfsprekend de door Spinoza gehanteerde geometrische methode in de Ethica, dat in
het hierop volgende hoofdstuk zal worden behandeld.

24 |srael, J.I. 1997. De Republiek, 1477-1806. Franeker: Uitgeverij Van Wijnen, p. 773-775.

25 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 12.

26 bid., p. 30.

27 |bid., p. 31.

28 Zoals nog zal blijken, onttrok Descartes de menselijke geest echter aan de sfeer van het mechanicisme door
deterministische wetmatigheden niet op hem van toepassing te verklaren.

6



3. Vrijheid en geluk in een strikt deterministische wereld

3.1 De methodologie en doelstelling van de Ethica

Wie voor de eerste maal een blik werpt op Spinoza’s Ethica, zal zich meteen verwonderen
over de opmerkelijke stijl waarin het is geschreven. Andere belangrijke werken uit de
filosofisch rijke periode van de vroege verlichting, zoals de Leviathan (1651) van Thomas
Hobbes (1588 — 1679), de Meditationes (1641) van Descartes (1596 — 1650) of de
Théodicée (1710) van Leibniz, zijn in een relatief toegankelijke en in een meer narratieve stijl
geschreven. In de Ethica, die volledig in het Latijn is geschreven, is het denken van Spinoza
echter, zoals blijkt uit de ondertitel van dit werk, Ordine Geometrico Demonstrata oftewel
volgens meetkundige ordening uiteengezet.?° De Ethica bestaat uit vijf delen, die als volgt
zijn getiteld, hetgeen direct de globale inhoud van die hoofdstukken weerspiegelt:

1) God;

1)} De natuur en de oorsprong van de geest;

1)} De oorsprong en de natuur van de hartstochten;

V) De menselijke slavernij, met andere woorden de krachten van de hartstochten;
V) De macht van het verstand, met andere woorden de menselijke vrijheid.

leder hoofdstuk is overeenkomstig de genoemde geometrische methode opgebouwd, wat in
concreto betekent dat Spinoza zijn denken onderbouwt met verzamelingen van gelieerde
definities, axioma’s, stellingen, bewijsvoeringen en commentaren die in het kader van de
bewijsvoering niet strikt noodzakelijk zijn, maar wel datgene wat Spinoza tracht te betogen,
verhelderen. Alle stellingen van de Ethica worden dan ook onderbouwd door de definities,
axioma’s en stellingen die er aan vooraf zijn gegaan. De keuze voor de geometrische
methode was zeer bewust door Spinoza gekozen en berust dus niet op een toevalligheid of
gewoonte.*® De methode was op zichzelf bezien niet revolutionair of origineel, omdat de
Hellenistische wiskundige Euclides al in het jaar 300 voor Christus een dergelijke opzet had
toegepast in zijn Elementen, waarin meetkundige waarheden op deze wijze met absolute
zekerheid werden onderbouwd. Wel vernieuwend aan het denken van Spinoza was dat hij
meende dat een dergelijke methode in de filosofie — daaronder begrepen zowel metafysica,
epistemologie als ethiek — ook tot absolute onbetwistbaarheid zou leiden: een gedachte die
door de grote mechanicist Descartes overigens werd verworpen.®! Twee belangrijke vragen
rijzen binnen dit kader. Waarom heeft Spinoza voor deze complexe en ontoegankelijke
methode gekozen? Had hij zijn denken niet meer narratief vorm kunnen geven? En
weerspiegelt de geometrische methode ook daadwerkelijk de wijze waarop Spinoza zijn
ideeén heeft ontwikkeld? Een onvolledig antwoord op de eerste vraag luidt dat Spinoza in
zijn filosofie geinspireerd en beinvioed is door de grote successen die wetenschappers als
GalileT en Huygens gedurende de wetenschappelijke revolutie hadden geboekt door
wiskundige analyse te combineren met een empirische observatie van de natuur en
experimentalisme.®? Spinoza breidde het toepassingsbereik van de Euclidische methodologie
dus uit met als doel de constructie van een absoluut en zeker filosofisch systeem. Bovendien
vormt de structuur van de Ethica een weerspiegeling van de werkingswijze van de door
Spinoza onderzochte werkelijkheid: inhoud en vorm, oftewel ontologie en epistemologie
enerzijds en methodologie anderzijds, zijn in de Ethica dan ook sterk met elkaar verweven.*3
Spinoza meent namelijk dat er een parallelliteit bestaat tussen de ordening van de mentale
en de fysieke werkelijkheid: een mathematisch werkende natuur vergt een overeenkomstige
rangschikking van ideeén, wat tot uitdrukking komt in de door Spinoza gekozen

2% Spinoza, B. de. 1677. Ethica. Vert. Krop, H. (2015). Amsterdam: Promotheus/Bert Bakker, p. 54-55. In
komende voetnoten zal uit deze Nederlandse vertaling van de Ethica worden geciteerd in de (beknopte) stijl die in
secundaire literatuur met betrekking tot dit werk gebruikelijk is.

30 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 37.

31 Krop, H. 2015. Spinoza: Ethica. Amsterdam: Promotheus/Bert Bakker, p. 40.

32 |bid.

33 |bid., p. 41.



geometrische methodologie.®* De door Spinoza gehanteerde methode heeft ook een sterke
retorische functie: wie immers de definities en axioma’s van de Ethica aanvaardt, kan niet
anders dan zich aansluiten bij de in totaal 259 stellingen die in het werk zijn opgenomen.3®
Met betrekking tot de tweede vraag geldt dat men de meetkundige methode dient te
beschouwen als een wijze waarop Spinoza zijn filosofische ontdekkingen wenste te
presenteren en niet noodzakelijk als methode voor de discursieve vergaring van dergelijke
kennis.® Het is dus belangrijk te beseffen dat Spinoza de in de Ethica gepresenteerde
stellingen in zijn denken niet a priori heeft afgeleid van definities en axioma’s, maar dat hij
om de voornoemde redenen zijn denken wel op deze manier heeft geordend en
gepresenteerd. De meetkundige methode vormt dus primair geen methode om filosofie te
bedrijven, maar eerder om filosofische ontdekkingen op een mathematische manier te
ordenen.

Voordat wordt overgegaan tot de daadwerkelijke inhoud van de Ethica, werkt het
verhelderend de titel en de daarmee samenhangende ultieme doelstelling van de Ethica toe
te lichten. Spinoza staat onder het grote filosofische publiek met name bekend als ontkenner
van de vrije wil, determinist, substantiemonist en bijbelcriticus: met name dus als metafysisch
systeembouwer. Waarom luidt de naam van zijn magnum opus dan Ethica? Het antwoord op
deze vraag luidt dat de filosofie van Spinoza het beste kan worden begrepen wanneer
hetgeen zal volgen niet op zichzelf wordt bezien, maar vanuit het perspectief van de ultieme
doelstelling van de Ethica. Hoewel Spinoza inderdaad een groot metafysicus was, staat dit
deel van zijn filosofie in dienst van zijn epistemologie, welk op haar beurt weer de grondslag
vormt van zijn ethiek. Zoals weldra zal blijken, resulteert de metafysica van Spinoza in een
wereldbeeld waarin wij als mens een bepaalde plaats hebben: dit wereldbeeld roept vragen
op van ethische aard, die hij in de Ethica wenst te beantwoorden. De ultieme vraag die
Spinoza in dit werk van beantwoording tracht te voorzien, luidt dan ook hoe de mens
gelukkig kan worden in een strikt deterministische wereld waarin geen vrije wil in traditionele
zin van het woord bestaat. Uiteindelijk is Spinoza dus geinteresseerd in de beantwoording
van ethische vragen, die voortkomen uit een metafysisch en epistemologisch bouwwerk.

3.2 De vereenzelviging van God, substantie en de natuur

Zoals reeds opgemaakt kon worden uit de vorige paragraaf, is het eerste deel van de Ethica
gewijd aan God. Het spinozistische godsbeeld was zeer radicaal en vormde dan ook een van
de meest belangrijke argumenten voor tijdgenoten om Spinoza te betichten van atheisme en
ketterij. Zoals weldra zal blijken, week het immers in zeer grote mate af van het traditionele —
of meer spinozistisch verwoord: antropomorfe — beeld van God, zoals neergelegd in de
Heilige Schrift. In traditionele zin wordt God namelijk voorgesteld als transcendente entiteit,
die ex nihilo ons heelal heeft geschapen op grond van een contingente, vrije handeling.®’
God had volgens deze conceptie ook kunnen beslissen om niet tot schepping van onze
wereld over te gaan. Het is een God die op een antropomorfe wijze beslist over goed en
kwaad en teleologisch gemotiveerd is. Spinoza zette zich af tegen deze traditionele
conceptie van God. Zo stelt hij: “Sommige mensen beelden zich in dat God, net als de mens,
uit een lichaam en een geest bestaat en aan aandoeningen onderworpen is. Hoever zij
echter van de ware kennis van God verwijderd zijn, blijkt afdoende uit hetgeen reeds is
bewezen.”® Dit citaat is illustratief voor de algehele antiantropomorfe missie van Spinoza.

In het kader van deze missie tracht hij een bewijs te leveren voor een monistische
substantieleer, waarin deze substantie wordt vereenzelvigd met zowel God als de natuur.
“‘Deus, sive natura”, een van de meest bekende aforismen die de westerse wijsbegeerte rijk
is, vormt een beknopte weergave van het denken dat zich in dit deel van de Ethica voltrekt.
Echter, zoals gewoonlijk bij aforismen, vraagt deze voor Spinoza karakteristieke
synoniemisering om nadere toelichting en onderbouwing, hetgeen nu zal volgen.

34 |bid., p. 42.

35 |bid., p. 40.

36 |bid., p. 39.

37 Nadler, S. 2002. A Companion to Early Modern Philosophy. Oxford: Blackwell Publishing, p. 228.
38 E1P15s.



De Ethica vangt aan met een metafysische uiteenzetting waarin het noodzakelijke
bestaan wordt aangetoond van één ondeelbare, niet-teleologische en onveroorzaakte
substantie, die God wordt genoemd. De deantropomorfisering van God en Zijn
vereenzelviging met de ene noodzakelijke substantie vindt plaats in de eerste vijftien
stellingen van het eerste deel van de Ethica. Maar voordat hieraan toegekomen kan worden,
dient een aantal cruciale begrippen de revue te passeren. Te beginnen bij het
substantiebegrip, wat Spinoza op een wijze definieert die aan Descartes is ontleend,
namelijk als “iets wat in zichzelf is en door zichzelf wordt begrepen, dat wil zeggen een zaak
waarvan het begrip niet het begrip van iets anders nodig heeft op grond waarvan het
gevormd moet worden.”® Dit komt overeen met de cartesiaanse opvatting van een
substantie als ontologisch en epistemologisch onafhankelijk: iets dat voor wat betreft zijn
bestaan en begrip onafhankelijk is van andere zijnden. Een belangrijk verschil met de
cartesiaanse substantieleer vormt echter de invulling van het begrip substantie: waar
Descartes een primaire substantie, namelijk God, en twee secundaire substanties kent, te
weten denken (res cogitans) en uitgebreidheid (res extensa), daar neemt Spinoza slechts het
bestaan van één substantie aan. Uiteindelijk meent ook Descartes dat strikt bezien alleen
God zelf onafhankelijk is in ontologische en epistemologische zin, maar hij vult het
substantiebegrip tegelijkertijd aan door te stellen dat de eindige noties denken en
uitgebreidheid ook substanties zijn, omdat deze in hun bestaan uitsluitend afhankelijk zijn
van het bestaan van God.*° Het begrip “attribuut” vormt een ander cruciaal begrip binnen de
metafysica van Spinoza, tevens ontleend aan het cartesiaans begrippenapparaat. Het wordt
door hem gedefinieerd als “een zaak die het verstand kent als iets wat het wezen van een
substantie vormt.”*! Attributen, die de substantie constitueren, vormen dus de wezenlijke
aard der dingen. Denken en uitgebreidheid, bij Descartes nog substanties, vormen bij
Spinoza de enige door de mens kenbare attributen binnen de verzameling van het oneindig
aantal attributen dat de ene substantie constitueert. In de literatuur bestaan overigens
meerdere discussies omtrent het begrip “attribuut”, bijvoorbeeld wanneer het gaat om
subjectivistische of objectivistische interpretaties ervan.*? Een concrete particuliere
uitdrukking van de substantie en de attributen, bijvoorbeeld een steen of een idee, wordt
door Spinoza aangeduid met het begrip “modus”, gedefinieerd als “de aandoeningen van
een substantie, met andere woorden een zaak die bestaat in iets anders, waardoor men haar
ook begrijpt.”*® Er bestaat een prioriteit tussen de genoemde begrippen: de substantie gaat
volgens Spinoza namelijk vooraf aan de modi die door haar worden uitgedrukt. Deze
ontologische en epistemologische voorrang van de substantie houdt in dat de modi voor wat
betreft ons begrip ervan afhankelijk zijn van de substantie. Ten slotte dient gewezen te
worden op de derde en vierde axioma’s. Het derde axioma luidt: “uit een gegeven, bepaalde
oorzaak vloeit noodzakelijk een gevolg voort en omgekeerd: zonder een bepaalde oorzaak
kan het gevolg onmogelijk optreden”.** Het drukt het sterke deterministische karakter van de
spinozistische filosofie uit: naast het feit dat alle zaken in de wereld veroorzaakt zijn, hetzij
door iets externs, hetzij door zichzelf, geldt ook dat gevolgen noodzakelijk voortvioeien uit
hun oorzaken, dat wil zeggen dat het niet anders had gekund. En het vierde axioma luidt: “de
kennis van een gevolg hangt af van de kennis van de oorzaak en sluit die in”.*> Het brengt
met zich mee dat kennis van de werkelijkheid opgedaan kan worden door de oorzaken der

39 E1D3.

40 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 55.

41 E1DA4.

42 Zie de geciteerde definitie van het begrip “attribuut’. Volgens Spinoza gaat het immers om “[...] een zaak die
het verstand kent als iets wat [...].” Subjectivistische interpretaties luiden in dit kader dat attributen slechts
subjectieve perspectieven zijn van de realiteit. Objectivisten menen echter dat ze ook op zichzelf bestaan en
buiten de mens om onderdeel uitmaken van de werkelijkheid. Gegeven de reikwijdte van deze masterscriptie, zal
ik niet nader op deze problematiek in kunnen gaan. Zie Shein, N. 2013. Spinoza's Theory of Attributes. In: The
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-
attributes voor een weergave van de diversiteit aan theorieén over het begrip “attribuut”.

43 E1DS.

44 E1A3.

45 E1A4.


http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/

dingen te bestuderen. Op de deterministische werkingswijze van de realiteit zal later in deze
paragraaf nader worden ingegaan.

Laten we terugkeren naar datgene wat Spinoza tracht te bewijzen: dat God de ene
noodzakelijke, oneindige en door zichzelf veroorzaakte substantie is, hetgeen in de eerste
veertien stellingen van het eerste deel van de Ethica geschiedt. In de stellingen een tot en
met vijf stelt hij dat het onmogelijk is dat, indien er twee of meer substanties zouden bestaan,
zij ten minste een attribuut met elkaar delen. Uit de strikte wijze waarop Spinoza het
substantiebegrip heeft gedefinieerd, volgt immers haar uniciteit, dat wil zeggen haar
ontologische en epistemologische onafhankelijk. Meerdere substanties kunnen volgens
Spinoza dan ook alleen bestaan indien zij zich onderscheiden op grond van hun attributen of
modi. Wanneer zij zich onderscheiden op grond van hun attributen, dan is het inderdaad het
geval dat iedere substantie unieke attributen heeft. Wanneer zij zich onderscheiden op grond
van hun modi, dan moet dit onderscheid wel een uitdrukking zijn van een verschil in
attributen, wat de uniciteit der substanties wederom onderstreept. Als dus verondersteld zou
wordt dat er meerdere substanties zouden bestaan die overeenkomen voor wat betreft hun
attributen, dan is het niet mogelijk dat zij zich ten opzichte van elkaar zouden onderscheiden
voor wat betreft hun modi, omdat modi slechts uitdrukkingsvormen van de attributen zijn, die
ontologisch en epistemologisch vooraf gaan aan deze modi. De volgende stap, neergelegd
in de stellingen zes tot en met elf, omvat de gedachte dat God een noodzakelijke substantie
vormt die een oneindig aantal mogelijke attributen kent. Met betrekking tot het punt van de
noodzakelijkheid van de substantie geldt dat een substantie ook causaal onafhankelijk is.*®
Dit volgt echter al uit de onafhankelijkheid van de substantie. In stelling drie meent Spinoza
echter het volgende: “wanneer zaken niets met elkaar gemeen hebben, kan de ene niet de
oorzaak van de andere zijn”.*’ Een substantie dient dus — gelet op het reeds besproken
derde axioma — veroorzaakt te zijn, hoewel deze dus tegelijkertijd causaal onafhankelijk is.
Hij meent dat een substantie door zichzelf is veroorzaakt. Met de noodzakelijkheid van een
substantie doelt Spinoza er dan ook op dat het tot het wezen van de substantie behoort om
te bestaan: de existentie van een substantie vloeit voort uit haar eigen aard. Hij bewijst het
noodzakelijke bestaan van een substantie door middel van drie godsbewijzen, waarvan één
doet denken aan het ontologisch godsbewijs, dat terug te voeren is op de Middeleeuwse
denker Anselmus van Canterbury (1033 — 1109).8 Dit bewijs luidt kort gezegd dat uit ons
begrip van God, aangezien hij namelijk als volmaakte entiteit wordt beschouwd, zijn bestaan
voortvloeit, omdat te bestaan volmaakter is dan niet te bestaan. Het niet-bestaan is derhalve
a priori onverenigbaar met het maximale aan volmaaktheid van een perfecte entiteit.
Overigens had ook Descartes een vorm van het ontologisch godsbewijs geleverd, namelijk in
zijn Meditationes, waar hij stelt dat het begrip van God niet alleen als idee in ons denken kan
bestaan, maar ook werkelijk noodzakelijk bestaat, omdat Zijn bestaan onmogelijk te
scheiden is van Zijn allervolmaaktste wezen.*® God is dus bij Descartes dus niet zonder
bestaan te denken, zoals de idee van een berg onmogelijk gedacht kan worden zonder de
idee van een dal.*® Bij Spinoza betreft het hier® echter slechts een zeer beknopte variant van
het ontologisch godsbewijs, omdat hij in een reductio ad absurdum meent dat het onmogelijk
is dat de substantie niet bestaat.>? Dit zou namelijk strijdig zijn met de stelling dat het tot de
natuur van een substantie behoort om te bestaan, oftewel de idee dat de substantie de
oorzaak is van zichzelf.>® De substantie is bij Spinoza tevens eeuwig, dat wil zeggen zonder
begin en zonder einde, in tegenstelling tot wat het geval is in de cartesiaanse filosofie.
Descartes meende immers dat ook de door God voortgebrachte menselijke ziel een

46 E1P6.

4T E1P3.

48 E1P11D.

49 Krop, H. 2015. Spinoza: Ethica. Amsterdam: Promotheus/Bert Bakker, p. 524.
50 bid.

51 EIP11 en EIP11D.

52 |bid.

53 EIP7 en EIP7D.

10



substantie vormt, terwijl de ziel niet-eeuwig en dus temporeel is.>* Maar cruciaal voor de
wijze waarop Spinoza het bestaan van één substantie tracht te bewijzen, is het inzicht dat
een substantie absoluut oneindig is. De oneindigheid van een substantie brengt met zich
mee dat zij een oneindig aantal attributen heeft, met andere woorden dat zij een oneindig
aantal essenties kent.>® Op basis van deze stellingen kan Spinoza nu eindelijk bewijzen
waarom er slechts één substantie kan bestaan. Bewezen is immers dat het onmogelijk is dat
meerdere substanties attributen met elkaar delen en dat er een substantie moet bestaan
waartoe alle mogelijke attributen behoren, omdat deze absoluut oneindig is. Stel nu dat er
een tweede substantie zou bestaan met de attributen x en y. In dat geval zou deze
substantie x en y delen met de oneindige substantie, hetgeen onmogelijk wordt gemaakt
door de genoemde premisse. Het is derhalve onmogelijk dat er een tweede substantie zou
kunnen bestaan. Er bestaat niets buiten God of zoals Spinoza stelt: “alles wat is, is in God,
en niets kan zonder God bestaan of worden gedacht.”® Alles is een configuratie van de
goddelijke substantie, zowel op ontologisch als causaal niveau. Om terug te keren naar de
bekende spreuk waar deze paragraaf mee begon, huldigt Spinoza de radicale stelling dat
deze ene noodzakelijke substantie niet alleen een synoniem is voor God, maar ook de
natuur zelf.

De fundamentele werkingswijze van God of de natuur wordt door Spinoza
beschreven in wat resteert van het eerste deel van de Ethica, te weten vanaf stelling zestien.
Al vanaf de vijftiende stelling, waarin Spinoza begint te pleiten voor de deantropomorfisering
van God, begint de inhoud van de Ethica steeds radicaler te worden, dat wil in deze context
zeggen: steeds meer te wringen met de reeds aangestipte theologische status quo. Spinoza
stelt hier namelijk dat oneindig veel dingen op oneindig veel wijzen op een noodzakelijke
manier uit God voortvloeien.®’ Dit aspect van noodzakelijkheid vormt één van de kernpunten
van het denken van Spinoza: het duidt immers op het extreem deterministische karakter van
zijn metafysica. Hij stelt niet alleen dat God de ultieme efficiénte oorzaak is van alles wat
bestaat, wat de gedachte behelst dat alle zijnden zich binnen de reikwijdte van de causaliteit
bevinden en niets er dus aan ontkomt. Wat Spinoza’s opvatting over de werkingswijze van
de realiteit nog radicaler maakst, is dat hij ook nog eens pleit voor de totale ontkenning van
enige vorm van contingentie, waarmee hij meent dat de gehele werkelijkheid ook
noodzakelijk is vanuit logisch perspectief. De werkelijkheid is zoals zij is en zij had niet
anders kunnen zijn dan zij is. Ook bij Spinoza’s invulling van causaliteit — net als andere
delen van zijn filosofie — blijkt duidelijk dat hij is geinspireerd door de wiskunde. Zo hanteert
hij de metafoor dat de wijze waarop de modi uit de attributen voortvioeien, langs dezelfde
logisch noodzakelijke weg verloopt als eeuwige meetkundige waarheden uit geometrische
figuren, zoals uit de aard van een driehoek voortvloeit dat de som van zijn drie hoeken gelijk
is aan die van twee rechte hoeken.*® Denken in termen van contingentie of logische
mogelijkheden komt voort uit een onwetendheid over de ware oorzaken der dingen.
Opvallend is dat Spinoza in deze absoluut gedetermineerde wereld toch het bestaan van
goddelijke vrijheid erkent.®® De ene substantie is immers causaal onafhankelijk: er is niets
wat God van buitenaf kan beinvioeden, omdat er buiten God niets bestaat. Deze vorm van
vrijheid is er dan ook een van spontaniteit als tegendeel van alternativiteit: vrijheid als
afwezigheid van externe causale beinvloeding, omdat de activiteit van God uitsluitend
voortkomt uit Zijn interne principes.

De deterministische aard van dit wereldbeeld heeft belangrijke filosofische en
theologische consequenties. Een aspect van Spinoza’s hyperdeterminisme behelst de
ontkenning van het bestaan van mogelijke werelden. Waar Leibniz geloofde dat God op
basis van een willekeurige, keuzevrije handeling tot schepping van de beste van alle
mogelijke werelden was overgegaan, meent Spinoza dat God geen transcendente en

54 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 66.
55 E1P10S.

56 E1P15.

5T E1P16.

58 E1P17s.

59 E1P17, E1P17D, E1P17C1 en E1P17C2.

11



beslissende entiteit is, maar een immanente, noodzakelijke substantie waaruit met absolute
noodzakelijkheid de gehele wereld voortvloeit. Onze actuele wereld is volgens de Ethica dan
ook de enige mogelijke wereld.®° Spinoza deantropomorfiseert God in nog grotere mate door
ook maar enige vorm van teleologie of aristotelische finale oorzakelijkheid in de werkelijkheid
uit te sluiten.®! De natuur kent geen doelmatigheid. Zij wordt geantropomorfiseerd wanneer
de mens de fout maakt zijn doelmatige denken te projecteren op de natuur zelf. De gedachte
dat de natuur voor de mens zou zijn ingericht, berust dan ook op een menselijke
onwetendheid aangaande de natuur en haar ware oorzaken. Alles vloeit noodzakelijkerwijs
voort uit God zonder dat daar een doel achter ligt. Bovendien is de actuele wereld absoluut
volmaakt zoals zij op dit moment is. Het is een antropomorfe fout van de mens om de
volmaaktheid van de natuur te toetsen op grond van zijn eigen ideeén. Als consequentie
hiervan geldt dat we de dingen dienen te beoordelen zoals ze op zichzelf zijn. En Spinoza
stelt dan ook: “de dingen zijn dus niet meer of minder volmaakt omdat ze de menselijke
zintuigen al of niet aangenaam zijn of de menselijke natuur al of niet van nut.”? Dit geldt in
het bijzonder bijvoorbeeld voor misvormingen, overstromingen, ziektes en de zonde.® Alles
wat bestaat is volgens Spinoza immers precies zoals het zou moeten zijn. Het zal nu ook
niemand meer verbazen dat ook voor wonderen in traditionele zin, dat wil zeggen een vrije
ingreep van God in de werkelijkheid, die wetmatigheden van de natuur schendt, geen plaats
is in de spinozistische metafysica. God handelt immers niet op een doelmatige manier en
bovendien volgt alles met een logische noodzakelijkheid uit God, waardoor niets anders had
kunnen zijn dan het is. Het is derhalve onmogelijk dat de causale loop der dingen zou
worden geschonden. Ten slotte dient nogmaals onderstreept te worden dat niets uit de
gehele werkelijkheid zich buiten deze causale en logische keten bevindt, zo ook de tot het
attribuut van het denken behorende menselijke wil. De mens beschikt niet over een vrije wil,
omdat de wil ook een noodzakelijk product vormt van een oneindigheid aan voorafgaande
oorzaken. In de volgende paragrafen zal meerdere malen nader op dit aspect van vrijheid
worden ingegaan. Er zal namelijk blijken dat Spinoza wel een mate van menselijke vrijheid
erkent, maar dat deze afwijkt van onze traditionele notie hiervan.

Hoe werkt deze causaliteitsleer nu op ontologisch niveau uit in Spinoza’s metafysica?
Het metafysisch begrippenkader wordt wederom uitgebreid. Zo onderscheidt Spinoza twee
zijJden van de natuur, te weten natura naturans en natura naturata. De natura naturans vormt
het actieve principe van de natuur, wat samenvalt met God en de attributen. De natura
naturata als passief principe betreft de door dit actieve principe op noodzakelijke wijze
voortgebrachte modi. Het is belangrijk op te merken dat het hier geen tweedeling in de
werkelijkheid betreft. God vormt immers een eenheid, is ondeelbaar en zoals al uitgebreid in
deze paragraaf is uiteengezet, verzet Spinoza zich tegen denken in termen van meerdere
substanties. Omdat de natura naturans samenvalt met de substantie en haar attributen,
omvat het in zijn geheel een oneindig, eeuwig en onveranderlijk aspect van de werkelijkheid,
te weten de essenties der dingen. De natura naturata omvat echter zowel oneindige als
eindige modi. De oneindige modi vallen voorts uiteen in onmiddellijke oneindige modi en
middellijke oneindige modi. De eerstgenoemde categorie vormt het eerste gevolg van de
attributen van God, terwijl laatstgenoemde gemedieerd is door de onmiddellijke oneindige
modi, hetgeen betekent dat deze categorie een gevolg vormt van de natuur en haar
attributen tezamen met de onmiddellijke oneindige modi. In de Ethica wordt nauwelijks
duidelijk waar met deze twee categorieén nu exact op gedoeld wordt.5* Op basis van ander
overgeleverd werk van Spinoza, zoals briefwisselingen, kan echter wat meer invulling
worden verschaft aan deze op het eerste gezicht enigmatische begrippen.® Onder het
attribuut van het denken noemt Spinoza de onmiddellijke oneindige modus het absolute
oneindige intellect. Nadler interpreteert dit als de verzameling van oneindige ideeén die het

60 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 87.
51 E1P36A.

52 1bid.

63 |bid.

64 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 89.
85 1bid., p. 90.

12



intellect van God constitueert, met andere woorden een volmaakte kennis van de gehele
werkelijkheid, zowel van de essenties der dingen in alle andere attributen als de essenties
van alle particuliere ideeén die onder het eigen attribuut vallen.®® Onder het attribuut
uitgebreidheid wordt de onmiddellijke oneindige modus gevormd door beweging en rust.
Beweging is dan ook inherent aan uitgebreidheid. In de literatuur wordt echter ook wel een
andere opvatting toegekend aan de voornoemde categorieén van modi. In dat geval wordt
bijvoorbeeld gesteld dat ze de universele wetmatigheden van de natuur omvatten die direct
uit het desbetreffende attribuut vlioeien: zo zouden bijvoorbeeld uit het attribuut denken direct
de wetten van de logica voortvioeien.®” De middellijke oneindige modi vormen een nog groter
raadsel.®® Een plausibele interpretatie luidt dat onder het attribuut denken het oneindige
geheel van de totaliteit aan eindige zielen valt en onder het attribuut uitgebreidheid de
overeenkomstige oneindige verzameling van eindige patrticuliere lichamen.®® Een andere
optie, voortvloeiend uit de reeds voornoemde wetmatige interpretatie, luidt dan dat de
middellijke oneindige modi de meer ondergeschikte natuurwetten omvatten.” Ten slotte
bevinden zich in het systeem van Spinoza nog de eindige modi: alle temporele particuliere
zaken die zich om ons heen en in ons denken bevinden, zoals stoelen, boeken, zielen of
ideeén. Deze particuliere dingen worden voortgebracht door andere particuliere dingen
tezamen met de (on)middellijke oneindige modi, zoals deze voortvloeien uit hun attributen.
Eindige modi worden dan ook niet direct door God voortgebracht, maar bemiddeld door
andere zowel eindige als oneindige modi. Uiteindelijk zijn alle particuliere zaken afhankelijk
van God en vloeit de gehele werkelijkheid op noodzakelijke wijze voort uit een noodzakelijke,
unieke, oneindige en non-temporele substantie: God of de natuur. Dit metafysisch systeem
kan als volgt schematisch worden weergegeven:

66 1bid, p. 90-91.

57 Ibid., p. 93-94. Op de vraag welk perspectief de voorkeur geniet, zal gezien de reikwijdte van deze
masterscriptie niet nader worden ingegaan.

58 1bid., p. 94.

69 1bid., p., 94-97.

0 |bid., p. 96-97. Ook in dit geval zal om inkaderingsoverwegingen niet nader op de plausibiliteit van de
alternatieven worden ingegaan.

13



De ena substantie = God = de natuur

MNafurs
naturans |[=4

Attributen
{onbekend)

De ene substantie =
Ged = de nstuur

Onmiddelijke oneindige modi
{onbekend)

Oneindige
medi

Naturs

[kl ¥ Middelijke onsindige modi

{onbekend)

Uitgebreidheid

i3 Bewmi!\g en rust

eniof
{&) Fundamentele principes

{2} Oneindige verzamaling
eindige lichamen

enfof
{E} Ondargeschikte principes

{3) Absoluts onsindige intellact

eniof
(&) Fundamentele principes

{a) Onzindigs verzamaling
eindige Ziclen/idestn

enof
(&) Cndergeschikte principes

Attributen
{anbekend)

Onmiddelljke oneindige modi
{onbekend)

Middelljice oneindige modi
{onbekend)

o

Eindige l
modi

3.3 De positie van de mens
Deel twee van de Ethica is gewijd aan de implicaties van het in de vorige paragraaf
besproken complexe metafysische systeem voor de mens, zowel op ontologisch als
epistemologisch niveau. Wat is nu de plaats van de mens in dit deterministische
wereldbeeld? En in welke filosofische debatten mengt Spinoza zich hier nog meer? Spinoza
gaat in dit deel in op enkele belangrijke en karakteristieke filosofische thema’s uit de
wijsbegeerte van de zeventiende eeuw, zoals de verhouding tussen lichaam en geest van de
mens en de menselijke ziel zelf, waarmee hij onder meer ageert tegen het cartesiaanse
dualisme dat de mens zou karakteriseren: de gedachte dat de mens bestaat uit twee van
elkaar onafhankelijke substanties, namelijk denken en uitgebreidheid, waartussen
desalniettemin een interactie optreedt. Deze interactie tussen onafhankelijke substanties,
waarvan Descartes vermoedde dat de pijnappelklier in de hersenen hier iets mee van doen
had, vormde één van de grootste problemen van het cartesianisme.”* Maar ook de idee van
de mens als eenheid vormde een dergelijk probleem. Hoe kunnen twee onderscheiden
substanties immers een eenheid vormen? Nadler stelt bovendien dat Spinoza zich keerde
tegen de opvatting dat de menselijke ziel onsterfelijk is.”? Descartes’ filosofie sloot vanwege
het dualistische karakter van de substantieleer immers naadloos aan op de heersende
theologische opvatting dat de menselijke ziel voort blijft bestaan wanneer de mens is
gestorven. Hij meende dat deze theologische consequenties de waarheid van zijn
substantieleer bekrachtigden.”

Voordat echter toegekomen zal worden aan de meer antropologische ideeén in de
Ethica, dient de doctrine van het parallellisme besproken te worden. In stelling zeven stelt
Spinoza namelijk: “de orde en het verband tussen de ideeén zijn dezelfde als de orde en het

71 |pid., p. 149-150.
72 |pid., p. 153.
73 |bid., p. 152.

14



verband tussen de dingen”.”* Wat bedoelt Spinoza met deze frase en wat tracht hij hiermee
te bereiken? Attributen zijn causaal onafhankelijk van elkaar. Zo stelt Spinoza in de vijfde
stelling dat ideeén uitsluitend het gevolg kunnen zijn van andere ideeén en dus niet van
lichamen met uitgebreidheid. In de zesde stelling breidt Spinoza dit uit naar alle andere
attributen: zo zijn ook de eindige modi in het attribuut uitgebreidheid uitsluitend veroorzaakt
door andere eindige modi binnen dat attribuut. Modi van attributen moeten dus verklaard en
begrepen worden binnen de sfeer van dat attribuut zelf. Causaliteit vindt wel plaats tussen de
modi onderling, maar het strekt zich niet uit tot andere attributen. Maar hoe is het dan
mogelijk dat er een zekere interactie tussen de beide attributen plaats lijkt te vinden?
Wanneer wij onze hand in het vuur houden, hebben wij toch een idee van pijn? En is het niet
een vorm van verkapt cartesianisme, wanneer Spinoza de attributen causaal van elkaar lijkt
te scheiden? Met betrekking tot het punt van de ogenschijnlijke interactie geldt dat deze niet
plaats vindt op een causale, maar op synchrone wijze. De orde en het verband tussen de
dingen in het ene attribuut, zoals het denken, zijn gelijk aan de orde en het verband in het
andere attribuut, zoals uitgebreidheid. De causale ordening van ideeén spiegelt dan ook die
van lichamen. Alle attributen vertonen dezelfde orde, hetgeen niet opmerkelijk is, omdat alle
attributen en hun modi immers een uitdrukking zijn van dezelfde substantie. De modi van
verschillende attributen zijn allemaal zijden van dezelfde medaille. En dit aspect maakt dat
hier zeker geen sprake is van verkapt cartesianisme: in de substantieleer van Descartes zijn
lichamen en zielen immers ontologisch en epistemologisch van elkaar gescheiden, wat bij
Spinoza niet het geval is, omdat denken en uitgebreidheid uiteindelijk uitdrukkingen zijn van
een en dezelfde substantie. Het reeds in cartesiaanse context besproken probleem van de
interactie tussen lichaam en ziel doemt in het denken van Spinoza dan ook niet op. Lichaam
en geest zijn immers ontologisch niet van elkaar gescheiden. Tussen lichaam en geest is
dan ook geen sprake van een causale interactie, maar er bestaat wel een synchrone
ordening tussen de attributen.

Een ander belangrijk thema in de Ethica wordt gevormd door de plaats van de mens
in de natuur. In zowel theologisch als filosofisch opzicht heeft de mens in de meeste gevallen
een bevoorrechte positie gehad. Volgens de Bijbel wordt de mens immers radicaal
afgescheiden van andere organismen, omdat hij een moreel en intelligent wezen is. Bij
Descartes is de mens het enige bezielde wezen; bij Leibniz zijn alle wezens bezield, maar
beschikt alleen de mens over appercepties, oftewel zelfbewustzijn, en vrijheid. Het is
opmerkelijk dat in het denken van Spinoza geen radicale scheiding aanwezig is tussen de
mens en andere wezens in de natuur: net als alle andere modi, maakt de mens onderdeel uit
van de natuur en is ook hij volledig onderworpen aan haar wetten. De mens bestaat volgens
Spinoza uit een eenheid van lichaam en geest en vormt — net als alle andere lichamen en
zielen — een eindige modus. Zowel het menselijk lichaam als de geest zijn niets anders dan
eindige modi van de respectievelijke attributen uitgebreidheid en denken, wat de mens in
ontologische zin gelijk maakt aan alle andere modi. Toch heeft het denken in de filosofie van
Spinoza een belangrijke eigenschap, namelijk dat zij intentioneel is, hetgeen betekent dat het
denken altijd een object heeft, namelijk de objectieve realiteit die tot het idee behoort. Dit in
tegenstelling tot de formele realiteit van het denken: het bestaan van het idee zelf. Ideeén
hebben bij Spinoza altijd een object: het betreft altijd een idee van iets. Zo heeft de zon op
zichzelf bezien formele realiteit en heeft zij objectieve realiteit wanneer we er aan denken.
De intentionaliteit van de ideeén is belangrijk voor de wijze waarop Spinoza de menselijke
geest beschouwt, gezien het volgende citaat: “het lichaam is dus het object van de idee die
de menselijke geest vormt”.”> Maar toch geloven we doorgaans dat de mens zich
onderscheidt van alle andere bestaande organismen, met name omdat wij beschikken over
zelfbewustzijn. Op welke wijze incorporeert Spinoza dit in zijn denken? Hij stelt in de eerste
plaats het volgende: “[...] de stellingen die wij tot dusver hebben aangetoond, zijn zo
algemeen, dat ze niet méér betrekking hebben op de mensen dan op andere individuele

74 E2P7.
S E2P13.

15



dingen, die overigens alle, zij het in verschillende gradaties, bezield zijn.””® Overigens dient
hier nog opgemerkt te worden dat Spinoza, net als Leibniz, contra Descartes van mening
waas dat andere organismen dan de mens geen complexe machines zijn, maar allen,
weliswaar met graduele verschillen, over een ziel beschikken. Maar waar het nu om gaat, is
dat Spinoza hier overgaat tot het bepalen van het onderscheid tussen de menselijke geest
en andere eindige modi van het attribuut denken. Omdat de menselijke geest het lichaam als
object heeft, volgt in de Ethica een filosofische analyse van het menselijk lichaam. Hier wordt
tevens ingegaan op de individuatie van het lichaam. Spinoza meent dat lichamen zich in hun
beweging en rust van elkaar onderscheiden. Lichamen (maar ook zielen) zijn — en dit vormt
een corpuscularistisch element - opgebouwd uit een oneindig aantal delen. En omdat de
menselijke ziel als object het menselijk lichaam heeft, “kan er niets in dit lichaam gebeuren
dat de menselijke geest niet kent”.”” Omdat het menselijk lichaam zeer complex is, te denken
valt bijvoorbeeld aan de complexiteit van ons brein, en dus ook veel verschillende
vermogens heeft, geldt dit volgens Spinoza op dienovereenkomstige wijze ook voor de
menselijke geest. Voor al hetgeen in het menselijk lichaam gebeurt, zo hebben we gezien,
bestaan er corresponderende ideeén in de geest. De mens onderscheidt zich dan ook op
een graduele wijze van andere organismen omdat hij een buitengewoon complex lichaam
heeft, wat tot uitdrukking komt in de eindige modus van het denken, namelijk de menselijke
geest, dat dit lichaam als object heeft. Of zoals Spinoza het verwoordt: “de menselijke geest
is in staat een zeer groot aantal dingen waar te nemen, en de grootte van dit vermogen is
afhankelijk van het aantal manieren waarop het lichaam kan worden beinvioed.””® De mens
maakt net zoals alle andere eindige modi dus deel uit van de natuur. Bij Spinoza heeft de
mens geen radicaal onderscheiden plek, zoals het geval is bij Descartes. De mens is bij
Spinoza een modus die alleen complexer is en meer vermogens heeft dan andere modi,
zoals stenen of dieren.

3.4 Kennis: vertrouwen in de menselijke rede

In het tweede deel van de Ethica vindt een overgang plaats naar een epistemologisch
systeem, waarin het begrip “idee”, gedefinieerd als “een voorstelling van de geest, die hij
vormt omdat hij een zaak is die denkt”, een centrale plaats heeft.” Spinoza zal hier namelijk
onderzoeken in welke categorieén ideeén opgedeeld kunnen worden, op welke wijze ideeén
zijn gerelateerd aan waarheid en onwaarheid, welke vormen van kennis hieruit voortvloeien,
maar bovenal hoe we als mensen tot een ware kennis van de dingen kunnen komen. De
wijze waarop de mens kennis kan verkrijgen, hangt sterk samen met het ethische doel van
de Ethica. Zoals reeds besproken is in 8 3.1, bestaat dit uiteindelijke doel immers uit het
bereiken van een staat van gelukzaligheid en het leiden van een goed leven in een strikt
deterministische wereld. Het zal blijken dat Spinoza’s epistemologie — oftewel de wijze
waarop de mens de ware ordening en oorzaken van de dingen kan kennen — binnen dit
project een cruciale rol speelt.

Ook hier is het eerst noodzakelijk een aantal cruciale begrippen van elkaar te
onderscheiden. In de eerste plaats het begrip waarheid: wanneer is een bepaald idee nu
waar binnen de kenleer van Spinoza? Al in het eerste deel van de Ethica meent Spinoza het
volgende: “een waar idee moet met het voorgestelde object overeenkomen”.& Dit vormt
zonder twijfel een waarheidsopvatting die valt onder de filosofische categorie “adaequatio rei
et intellectus”, met andere woorden een correspondentietheorie van waarheid. Een idee is
dan ook waar, wanneer een volledige uitleg van het object wordt verschaft, zowel in causale
als in logische zin, en dus de noodzakelijkheid van dit object wordt getoond.®! De negatie van
deze definitie, oftewel wanneer een idee niet overeenkomt met het voorgestelde object,
vormt de omschrijving van een idee dat onwaar is. De onwaarheid van ideeén vormt voorts

76 E2P13S.

TE2P12.

8 E2P14.

79 E2D3.

80 E1A6.

81 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 164.

16



geen positieve eigenschap van deze ideeén zelf. Deze ideeén duiden op een gebrek aan
kennis: iets wat Spinoza ook wel aanduidt met de Latijnse term “privatio”, oftewel het
ontbreken van een causale historie van het object. Omdat de noodzakelijk van het
epistemologisch object in dit geval niet wordt getoond, komt hier het denken in termen van
contingentie of toevalligheid uit voort. Spinoza onderscheidt daarnaast adequate van
inadequate ideeén. Onder een adequaat idee wordt verstaan “een idee, die wanneer men
haar op zichzelf en los van de relatie met het object beschouwt, alle wezenlijke
eigenschappen of intrinsieke benoemingen van een waar idee heeft”.?? Alle ideeén,
inadequate ideeén incluis, zijn volmaakt zoals zij zijn® en de waarheidswaarde hiervan dient
extrinsiek, dat wil zeggen niet als eigenschap van het idee zelf, te worden begrepen.8* Met
betrekking tot de relatie tussen adequate en inadequate ideeén enerzijds en ware en onware
ideeén anderzijds geldt dat alle ware ideeén tevens adequate ideeén zijn en alle onware
ideeén tevens inadequate ideeén. De waarheidswaarde van een idee wordt echter extrinsiek
vastgesteld, namelijk op grond van een vergelijking van het idee met de zaak die het
representeert, terwijl de adequaatheid van een idee los van dit object, dat wil zeggen op
zichzelf, dient te worden beschouwd.®® Een adequaat idee heeft dan ook dezelfde wezenlijke
eigenschappen als een waar idee, maar wordt ter bepaling van zijn adequaatheid niet bezien
in relatie tot zijn object. Het geloof in een vrije wil, waar Spinoza zich ook in dit deel van de
Ethica tegen keert, vormt een belangrijk inadequaat idee. Spinoza stelt in deze context
namelijk: “in de geest is er geen absolute of vrije wil, maar de geest wordt tot het willen van
iets aangezet door een oorzaak die op zijn beurt ook door een andere is aangezet, en deze
weer door een andere, en zo tot in het oneindige.”® Vrijheid wordt bij Spinoza — in
tegenstelling tot bij Descartes — dus niet gedefinieerd als willekeurig, onveroorzaakt idee.
Zoals al eerder bleek, erkent Spinoza desondanks een vorm van menselijke vrijheid. Deze
opvatting over vrijheid zal in § 3.7 worden beschouwd. De oneindige, complete verzameling
van alle adequate ideeén bevindt zich in het oneindige intellect van God. Wanneer onze
ideeén de ideeén binnen dit oneindige intellect spiegelen, dan kunnen wij derhalve ook
spreken van adequate ideeén. In tegenstelling tot dit oneindige intellect bevat de menselijke
geest echter ook inadequate ideeén. Vergissingen kunnen op twee wijzen tot stand komen
binnen dit epistemologisch kader. In de eerste plaats vanwege het reeds voornoemde
inadequaat zijn van ideeén, wanneer er met andere woorden een stap ontbreekt in de
causale schakel die de noodzakelijkheid van het epistemologisch object toont. In de tweede
plaats noemt Nadler de gedachte dat niet elke uitgebreide modus die correspondeert met
een idee samenvalt met het daadwerkelijke object van dat idee.®” Hij geeft het voorbeeld van
een idee waarvan het object een fictief wezen is, zoals de eenhoorn. Vanwege het
parallellisme tussen alle attributen, verwijst het idee van de eenhoorn weliswaar naar een
object eenhoorn met uitgebreidheid, maar dit betekent niet dat dit object een eenhoorn is in
werkelijke zin, maar eerder de staat van ons brein dat parallel is aan dit imaginaire idee.

Hoe is het nu mogelijk dat we adequate in plaats van inadequate ideeén van de
werkelijkheid verkrijgen en onze geest dus (ten dele) kunnen vereenzelvigen met het
oneindige intellect van God? De Ethica is in dit kader in ieder geval buitengewoon
pessimistisch ten aanzien van ideeén die zich in de laagste hiérarchische positie bevinden,
namelijk de verbeelding. Wanneer op grond van deze vorm van kennis ideeén worden
gevormd over externe lichamen, ons eigen lichaam of onze geest, dan zijn deze inadequaat.
Dit omdat wij deze kennis altijd opdoen wanneer ons lichaam daarbij als bemiddelende
instantie optreedt, waardoor de verkregen ideeén, die — zoals we reeds hebben gezien — op
dezelfde wijze zijn geordend als lichamen, antropomorf zijn: we beschouwen de lichamen
dan uitsluitend vanuit het perspectief van ons eigen menselijk kenapparaat, waardoor we de
dingen niet zien zoals ze op zichzelf zijn, namelijk op grond van de eeuwige en

82 E2D4.

83 E2P33, E2P35D en E2P43S.

84 E2D4 en E2DA4E.

85 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 164-165.
86 E2P48.

87 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 162.

17



onveranderlijke wijze waarop ze zijn geordend, maar noodzakelijk vanuit een temporeel en
ruimtelijk perspectief. Dit geldt ook voor de eigen menselijke geest: zij is volgens Spinoza
immers niets meer dan het idee van ons lichaam. Hij refereert hier ook wel naar door te
stellen dat de mens in dit kader “de dingen in overeenstemming met de gewone orde der
natuur kent”®, dat wil zeggen dat de wijze waarop wij ons lichaam en dus onze geest kennen
slechts een relatieve uitdrukking vormt van de wijze waarop we door andere lichamen
worden aangedaan, en hij concludeert in dit verband dan ook dat de menselijke geest “noch
van zichzelf, noch van zijn lichaam, noch van de lichamen erbuiten een adequate kennis
bezit, maar alleen een verwarde, dat wil zeggen, wanneer hij op een uiterlijke wijze — door
een toevallige samenloop van omstandigheden — wordt aangezet om het een of ander
nauwkeuriger in zich op te nemen.”®® Maar Spinoza zoekt natuurlijk juist naar de wijze
waarop wij als mens kennis sub specie aeternitatis kunnen verkrijgen: niet temporele en
relatieve, maar eeuwige en absolute ideeén zoals deze door God worden gekend in zijn
oneindig intellect. Volgens Spinoza is het toch mogelijk voor de mens om dit soort kennis te
verkrijgen via de tweede en derde wijzen van kennen, namelijk dat wat hij respectievelijk
discursief inzicht en intuitief weten noemt®°, die noodzakelijk waar zijn, in tegenstelling tot de
voornoemde eerste wijze van de verbeelding. Onder het discursieve inzicht verstaat Spinoza
de “aspecten die alle lichamen gemeen hebben en op een gelijke wijze zowel in een deel als
in het geheel zijn”.% Het gaat hier niet om de volgens Spinoza relatieve algemene begrippen
of universalia, zoals “mens, paard of hond”, ®> maar om de eigenschappen die alle lichamen
gemeenschappelijk hebben omdat ze modi onder het attribuut extensie zijn, dat wil zeggen:
hun wezen. Essentieel voor het begrip van deze categorie vormt het inzicht dat deze
gemeenschappelijke aard niet extern, dat wil zeggen gemedieerd door andere lichamen of
het eigen lichaam, zoals het geval is bij de verbeelding, maar intern begrepen kan worden,
dus zonder de externe lichamen die het epistemologisch object aandoen.®® Met betrekking
tot intuitieve kennis geldt dat het in de Ethica ontbreekt aan een analyse van dit begrip, maar
op grond van een voorbeeld wat hij ter verduidelijking aanlevert, kunnen we ons er een idee
van vormen. Hij beschrijft namelijk een getallenreeks bestaande uit drie getallen, gekenmerkt
door een zekere logische verhouding, waarvan wij in één oogopslag, direct dus, het vierde
afleiden. Hij lijkt hiermee te doelen op een directe toegang tot de absolute waarheid in het
geval van logische of mathematische reeksen, met andere woorden: de werkingswijze van
de natuur, die wij kunnen verkrijgen op grond van een logica die volledig in ons denken is
geinternaliseerd. De hiérarchische superioriteit van intuitieve kennis ten opzichte van
discursief inzicht is vervolgens niet gelegen in de vormen van kennis waartoe zij leiden: in
beide gevallen zijn dit immers noodzakelijk adequate ideeén. Het hiérarchische verschil ligt
eerder in de wijze waarop we die kennis kunnen verkrijgen en in de ethische consequenties
van de kenwijzen. Op deze ethische consequenties zal overigens nader worden ingegaan,
wanneer het laatste deel van de Ethica zal worden besproken, namelijk in § 3.8. Op grond
van discursief inzicht en intuitief weten kunnen wij onze adequate ideeén uitbreiden en meer
kennis van God of de natuur verkrijgen, omdat alle ideeén die zijn afgeleid van adequate
ideeén, tevens zelf adequate ideeén zijn. Uit de optimistische epistemologie van Spinoza
volgt dus dat wij God of de natuur op adequate wijze kunnen kennen langs discursieve of
intuitieve weg. Weliswaar zullen onze ideeén nooit volledig kunnen samenvallen met het
oneindige intellect Gods — mede omdat een oneindig aantal attributen immers niet kenbaar
zijn voor de mens -, maar toch kunnen wij absolute, zekere kennis verkrijgen van God in de
attributen denken en uitgebreidheid. Deze mogelijkheid van absoluut zekere kennis zal
essentieel blijken voor de reeds aangestipte ultieme ethische doelstelling van de Ethica.

88 E2P29C.
89 E2P29S.
90 E2P40S2.
91 E2P38.

92 E2P40S1.
93 E2P29S.

18



3.5 Een meetkundige ordening van menselijke emoties
Zoals niets ontsnapt aan het bereik van God, de ene substantie of de natuur, zo valt ook
niets buiten de reikwijdte van de geometrische methode, zo getuigt het voorwoord op het
derde deel van de Ethica. Dit geldt dus, opmerkelijk genoeg voor hen die niet of hauwelijks
bekend zijn met het denken van Spinoza, ook voor het onderwerp dat in dit derde deel wordt
behandeld, namelijk de menselijke hartstochten, oftewel het emotionele aspect van de
menselijke geest. Maar zoals we reeds hebben gezien, beslaat de natuur bij Spinoza de
gehele werkelijkheid en is er dus niets wat aan haar toepassingsbereik kan ontsnappen. Ook
onze hartstochten maken dus deel uit van het deterministische verloop van de natuur,
waardoor de natuurwetten ook op dit deel van de werkelijkheid van toepassing zijn, net als
op alle andere eindige modi onder het attribuut denken. Spinoza echter meent op grond
hiervan dat ook de hartstochten op meetkundige wijze uiteengezet dienen te worden.
Spinoza verwoordt het voorgaande op bijna poétische wijze: “Ik zal dus de natuur en de
kracht van de hartstochten en de macht van de geest daarover, volgens dezelfde methode
behandelen, als in het voorgaande God en de geest, en ik zal de menselijke handelingen en
de begeerten beschouwen als betrof het een vraagstuk van lijnen, viakken of lichamen.”*
Laten we nu een blik werpen op het begrip hartstocht en onderzoeken op welke wijze
Spinoza dit begrip definieert. Dit begrip is alleen te begrijpen door middel van het begrip
conatus, oftewel “het streven van elk ding naar de voortzetting van het zijn.”®> Nadler stelt dat
de conatus vergelijkbaar is met een existentiéle inertie, oftewel vergelijkbaar met een bal die
in een rechte lijn in beweging zal blijven totdat er een externe kracht is die deze beweging
zal doen stoppen of verminderen, echter dan toegepast op het existentiéle niveau van de
mens.® De conatus geldt overigens niet alleen voor de mens, maar voor alle individuen, al
richt Spinoza zich in de Ethica vrijwel uitsluitend op de menselijke conatus. De dingen, de
mens inbegrepen, kunnen zelf niet tot hun eigen vernietiging leiden of tot een verandering in
negatieve zin en streven te allen tijde naar de voortzetting van hun eigen existentie. Slechts
zaken die aan die dingen extern zijn, kunnen leiden tot een negatieve verandering ervan. De
conatus vormt bij Spinoza het actuele wezen of de essentie van elk ding. Onder de
hartstochten verstaat Spinoza vervolgens de veranderingen die de conatus ondergaat,
oftewel “de aandoeningen van het lichaam, die het handelend vermogen van het lichaam
vergroten, verkleinen, ondersteunen of remmen, en tegelijk de ideeén van deze
aandoeningen.”’ De conatus in een wezen met zelfbewustzijn, te weten de mens, noemt
Spinoza begeerte: conatus impliceert dat de mens zaken nastreeft die hij goed acht.
Hartstochten krijgen, zoals weldra nog toegelicht zal worden, bij Spinoza niet
noodzakelijkerwijs een negatieve waardering, alsof het gevoelens van de mens zouden
betreffen, in strijd met de rede. Hiertoe maakt hij een onderscheid tussen het handelen en
het ondergaan van de menselijke geest, ook wel haar actieve en passieve aspect genoemd.
Wanneer een hartstocht uitsluitend de eigen menselijke geest als oorzaak heeft, met andere
woorden intern voortkomt uit de mens zelf, dan spreekt Spinoza over handelen. Zoals reeds
is gebleken uit de vorige paragraaf, moet het in dit geval dus wel adequate ideeén betreffen,
omdat de hartstocht hier intern, oftewel door ons zelf, is voortgebracht. Dit in tegenstelling tot
een ondergaan, wat inhoudt dat wij slechts de gedeeltelijke oorzaak van een hartstocht zijn:
het gevolg heeft in dit geval niet alleen onszelf als oorzaak, maar ook aan ons externe
lichamen. Hartstochten die wij ondergaan, betreffen per definitie inadequate ideeén, die uit
de gewone orde der natuur voortvloeien. Het zal geen enkele lezer verbazen dat Spinoza
sterk tegen dit soort passieve hartstochten zal ageren. Deze hartstochten zullen wij volgens
Spinoza moeten matigen. Het gaat hem immers niet om wat ons goed voorkomt louter omdat
wij zodanig worden aangedaan dat wij genot ervaren of pijn vermijden, maar wat op zichzelf
bezien goed voor ons is.%

%4 E3P.

9% E3P7.

% Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 195.
97 E3D3.

%8 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 212.

19



In het derde deel van de Ethica worden met name de hartstochten onderzocht die wij
ondergaan: de door Spinoza negatief gewaardeerde deelverzameling van hartstochten die
ook wel wordt aangeduid met het begrip “passies”. Hartstochten vallen uiteen in drie primaire
categorieén, namelijk blijdschap, droefheid en de reeds besproken begeerte. Alle andere
hartstochten zijn afgeleiden van deze primaire hartstochten. In wat vervolgens in dit deel van
de Ethica volgt, tracht Spinoza dit duidelijk te maken door een groot aantal hartstochten te
definiéren. Zo vormt liefde “hetzelfde als blijdschap samen met de idee van een uitwendige
oorzaak” en is haat “niets anders dan droefheid samen met het idee van een uitwendige
oorzaak.”® Over hoop en vrees stelt hij: “hoop is namelijk hetzelfde als een onbestendige
blijdschap die ontstaat uit het beeld van een toekomstige of voorbije gebeurtenis met een
voor ons twijfelachtig verloop. Vrees daarentegen is een onbestendige droefheid, die ook
ontstaat uit de voorstelling van een onzekere gebeurtenis.” % Maar ook allerlei andere
hartstochten als trots, berouw, genegenheid, teleurstelling, meegevoel, medelijden en
neerslachtigheid worden door Spinoza gedefinieerd uit de primaire hartstochten. Overigens
worden na de laatste stelling in dit deel van de Ethica nog de onderscheiden hartstochten
opgesomd en toegelicht. Dat er een grote diversiteit aan hartstochten bestaat, wordt in de
volgende passage uitgedrukt: “er zijn zo veel vormen van blijdschap, droefheid en begeerte
en dus ook van elke hartstocht die daaruit is samengesteld, bijvoorbeeld de aarzeling, of die
daaruit zijn afgeleid, zoals de liefde, de haat, de hoop en de angst, als er soorten objecten
zijn die ons aandoen.”0

De centrale gedachte achter dit deel van de Ethica wordt gevormd door de idee dat
de mens als egoistisch-hedonistisch gemotiveerd wezen in het licht van zijn conatus
uiteindelijk altijd streeft naar de maximalisatie van zijn eigen blijdschap of het vermijden van
droefheid. Het egoisme keert ook terug wanneer Spinoza meent dat het subjectieve genot of
leed uiteindelijk in het geval van hartstochten die wij ondergaan bepalend is voor de vraag
wat goed is en wat slecht. leder individu beoordeelt dit op grond van de eigen hartstochten.
Bovendien meent Spinoza: “verschillende mensen kunnen door één en hetzelfde voorwerp
op verschillende wijzen worden aangedaan, en één en dezelfde persoon kan door één en
hetzelfde voorwerp op verschillende momenten op verschillende manieren worden
aangedaan.”%2 Waarom hebben de hartstochten die wij ondergaan nu, zoals hiervoor reeds
besproken, zo’n inferieure status ten opzichte van hartstochten die een functie zijn van de
handelende geest? De handelende geest kent een begeerte die rationeel is, omdat zij
gerelateerd is aan de adequate ideeén, die noodzakelijk waar zijn. Als gevolg hiervan kent
de handelende geest uitsluitend de hartstochten die tot blijdschap en begeerte te herleiden
zZijn en dus niet tot droefheid. De weg van de adequate ideeé&n vormt immers de weg van de
dingen zoals deze in het oneindige intellect van God zelf gedacht worden; de weg van de
adequate ideeén toont ons wat op zichzelf goed voor ons is en niet alleen een subjectief,
oncontroleerbaar en tijdelijk genot teweeg brengt. Dit in tegenstelling tot de geest die
ondergaat: deze kent tevens de hartstochten die te herleiden zijn tot droefheid, omdat de
samenhangende ideeén niet uitsluitend het resultaat zijn van de interne activiteit van de
geest, maar ook van externe lichamen die op ons inwerken, waardoor zij inadequaat zijn. In
deze sfeer geldt bovendien dat wij de dingen die wij verlangen alleen goed noemen, omdat
wij er naar verlangen en niet omdat ze daadwerkelijk op zichzelf bezien goed zijn. Dit opent
de weg voor Spinoza om te stellen dat de weg van de adequate ideeé&n en dus van de
interne geestelijke activiteit tot werkelijke gelukzaligheid leidt.

% E3P13S.
100 E3P18S2.
101 E3P56.
102 E3P51.

20



3.6 Vrijheid, deugdzaamheid en ethiek

“‘De menselijke onmacht om de hartstochten in te perken en te remmen noem ik slavernij,
want de mens die aan zijn hartstochten is onderworpen, heeft niet zichzelf, maar het lot als
meester."1%® Met deze woorden geeft Spinoza direct aan wat in het vierde deel van de Ethica
betoogd zal worden, namelijk dat we de hartstochten waardoor wij worden aangedaan
zoveel mogelijk dienen te beperken en dat er een alternatief bestaat: dat het mogelijk is om
als vrij en deugdzaam mens onder de leiding van de rede ware kennis van goed en kwaad te
verkrijgen en een ware staat van geluk te bereiken. Dit deel bouwt dan ook sterk voort op het
derde deel van de Ethica, dat zojuist is besproken. De titel van dit deel, te weten “De
menselijke slavernij met andere woorden de krachten van de hartstochten”, lijkt te duiden op
een pessimistisch gestemd denken, maar zoals zal blijken, schept Spinoza een ethisch
alternatief, namelijk dat van de vrije en deugdzame mens. In dit deel zal dus recht gedaan
worden aan de titel van de Ethica en belanden we in de sfeer van de ethiek.

Allereerst is het noodzakelijk de begrippen “volmaaktheid” en “onvolmaaktheid”
enerzijds en “goed” en “kwaad” anderzijds te bespreken. Met zijn analyse van de begrippen
“volmaakt” en “onvolmaakt” tracht Spinoza wederom te ageren tegen de antropomorfisering
van God of de natuur en teleologische interpretaties daarvan. We noemen iets volmaakt,
wanneer een subject verifieert dat een werk overeenkomt met de intentie van de maker van
dat werk; we noemen iets onvolmaakt wanneer het subject dit zou ontkennen. Als een werk
nog niet afgerond is, dan noemt een subject dit werk onvolmaakt, omdat het nog niet strookt
met de intentie van de maker. Dit impliceert dat de maker een intentie heeft en dat het
subject deze ook kent. Wanneer dit niet het geval is, is het onzinnig te stellen dat een werk
volmaakt of onvolmaakt is. De mens maakt echter een denkfout wanneer hij deze analyse
projecteert op de natuur, omdat hij algemene begrippen heeft gevormd en op willekeurige
wijze de voorkeur aan enkelen van hen heeft gegeven, die als model voor de natuur zijn
gaan fungeren. Dit verklaart waarom mensen menen dat de natuur anders had moeten zijn,
fouten heeft gemaakt, tekortschiet en dus onvolmaakt zou zijn. De natuur is echter in
tegenstelling tot de traditionele conceptie niet teleologisch ingesteld en kent dus geen finale
oorzakelijkheid, en dergelijke antropomorfe analyses worden door Spinoza dan ook
bestempeld als ficties. Alles is wat het is en alles is volmaakt of noodzakelijk bepaald zoals
het is: het had immers niet anders kunnen zijn. Spinoza meent op overeenkomstige wijze dat
ook de begrippen “goed” en “kwaad” relatief en subjectief zijn: het zijn geen eigenschappen
van de werkelijkheid buiten ons, maar wij projecteren deze begrippen zelf op de dingen. In
de vorige paragraaf hadden we al gezien dat wij op grond van onze eigen hartstochten
bepalen wat goed en wat slecht is, of zoals Spinoza dit probleem in het derde deel van de
Ethica diagnosticeert: “[...] wij zijn van mening dat iets goed is omdat wij het nastreven,
willen, verlangen en begeren” en “[...] dat wij niets nastreven, willen, verlangen of begeren
omdat wij van mening zijn dat het goed is.”%* Hij noemt dit ook wel “de kennis van goed en
kwaad”, oftewel de kennis die — zoals in de vorige paragraaf toegelicht — inadequaat is, met
andere woorden slechts gepaard gaat met een vorm van tijdelijke blijdschap of droefheid die
stamt uit de wijze waarop wij toevalligerwijs en oncontroleerbaar worden aangedaan door
aan ons externe dingen.'® Weldra zal echter blijken dat Spinoza een geobjectiveerd
ideaalbeeld van de mens zal onderkennen, dat we nooit volledig, maar wel in meer of
mindere mate kunnen benaderen. Onder “goed” en “kwaad” verstaat Spinoza binnen deze
context respectievelijk iets waarvan wij met zekerheid weten dat het ons dit beeld laat
benaderen of iets dat ons hiertoe belemmert. En mensen die in meerdere of mindere mate
aan dit beeld voldoen, noemt Spinoza volmaakter of onvolmaakter. In deze context spreekt
Spinoza over “ware kennis van goed en kwaad.”'% Deze ware kennis van goed en kwaad
komt slechts vanuit onszelf tot stand en gaat dus gepaard met adequate ideeén.

103 E4p,
104 E3PYS.
105 E4pg.
106 E4P14.

21



Maar voordat hij dit ideaalbeeld uiteen zal zetten, richt Spinoza zich eerst op het
leven, voor zover dat niet onder de leiding van de rede geleid wordt, maar voor zover wij als
slaven zijn van de hartstochten waardoor wij worden aangedaan, iets wat hij “de menselijke
zwakheid” noemt.'%” Zoals de lezer nu reeds bekend zou moeten zijn, maken wij als mens
noodzakelijk onderdeel uit van de natuur. Hoe actief of intern wij ooit in ons handelen of
denken zullen zijn, het is nooit mogelijk dat wij uitsluitend op een actieve manier handelen en
dus volledig onafhankelijk van externe zaken kunnen bestaan: anders zouden wij immers
nooit sterven. In de natuur is sprake van een voortdurende concurrentiestrijd, waar wij ons
dus niet aan kunnen onttrekken. Wij delen de werkelijkheid immers met een oneindig aantal
andere zijnden die — net als wij — ook voortdurend streven naar zelfbehoud en dus begeertes
hebben die zij trachten te realiseren. Deze zijnden kunnen op grond van hun conatus met
elkaar in conflict raken. Dit is wat Spinoza tracht weer te geven wanneer hij het volgende
stelt: “er bestaat in de werkelijkheid geen individueel ding, dat niet door een ander in
vermogen en kracht overtroffen wordt. Welk individu men ook neemt, er bestaat altijd een
ander met een groter vermogen dat het kan vernietigen.”'°® We kunnen altijd worden
overtroffen door “de macht van uitwendige oorzaken.”*® Deze voortdurende strijd vindt niet
alleen plaats in de natuur als geheel, maar ook in het denken van de mens zelf, wanneer het
gaat om de hartstochten, waardoor wij worden gedreven en tot handelen worden aangezet.
Ook tussen de hartstochten onderling bestaat een concurrentiestrijd. Hartstochten kunnen
alleen worden geremd of vernietigd wanneer er sprake is van een hartstocht die
tegengesteld en krachtiger is. Spinoza beschrijft vervolgens de wijzen waarop de ene
hartstocht krachtiger of zwakker kan zijn dan andere hartstochten, bijvoorbeeld zoals de
begeerte naar toekomstige zaken doorgaans geremd wordt door de begeerte naar iets wat
nabijer in de toekomst is gelegen.!'® Belangrijk is echter dat alleen hartstochten andere
hartstochten kunnen beinvioeden: de (ware) kennis van goed en kwaad kan op zichzelf
bezien geen hartstochten remmen of vernietigen. Dit kan zij alleen als hartstocht doen. De
hartstochten die echter voortvloeien uit de ware kennis van goed en kwaad zijn niet
noodzakelijkerwijs sterker dan andere hartstochten, ook indien wij er door worden
aangedaan. Dit verklaart voor Spinoza waarom de mens regelmatig de kortstondige, heftige
lust verkiest boven grotere blijdschap in de (verre) toekomst en waarom hij dus niet altijd
datgene doet wat het beste voor hem is, zelfs als hij zich hiervan bewust is.

Het antwoord van Spinoza op de vraag hoe we ons nu als mens uit deze slaafse
positie kunnen bevrijden, wordt gevormd door de gedachte van de deugd als ideaaltype voor
de mens. Dit doet direct denken aan de antieke Griekse wijsbegeerte, waarin de deugd, in
het Grieks areté, begrepen werd als het hebben van karaktereigenschappen die maken dat
je als mens excelleert.!!! Dit is echter niet waar Spinoza met dit begrip op doelt. In de Ethica
is de deugd immers niets anders dan de conatus zelf, oftewel het streven naar zelfbehoud,
wanneer deze uitsluitend is voortgekomen uit de mens zelf. De deugdzame mens handelt
zoveel mogelijk op grond van zijn innerlijke principes en wordt zo weinig mogelijk aangedaan
door externe zaken: hij leeft onder de leiding van de rede, en niet op grond van de
hartstochten waardoor hij wordt aangedaan. Dit ideaaltype vormt derhalve een moreel
pleidooi voor de actieve mens in spinozistische zin des woords, gegrond op een metafysisch
en epistemologisch bouwwerk. Tegelijkertijd maakt de mens — net als alle andere eindige
modi — onderdeel uit van de natuur en kan hij nooit volledig actief zijn, wat reeds enkele
malen is onderkend. We kunnen het ideaaltype van de deugdzame mens dus benaderen,
maar er nooit volledig mee samenvallen. Omdat deugdzaam handelen het verkrijgen van
adequate ideeén omvat, of vrij vertaald: wetenschappelijke, wetmatige, universele, eeuwige
kennis van de werkelijkheid, draait de deugd bij Spinoza in feite om het op discursieve of
intuitieve wijze verkrijgen van kennis van God of de natuur: “Het hoogste goed van de geest

107 E4P17S.

108 E4A,

109 E4P3.

110 E4P17 en E4P17S.

111 parry, R. 2014. Ancient Ethical Theory. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Zalta, E.N., URL:
http://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/ethics-ancient.

22



is de kennis van God, en de hoogste deugd is het kennen van God.”'!?2 De deugdzame mens
is dus actief, leeft onder de leiding van de rede, waardoor hij zijn streven naar gelukzaligheid
niet af laat hangen van willekeurige, aan hem externe zaken, maar van de eeuwige
wetenschappelijke kennis van de werkelijkheid, die hij dus vanuit zichzelf discursief danwel
intuitief verkrijgt. De hartstochten waardoor de deugdzame mens wordt aangedaan, worden
door de deugdzame mens gematigd. Hij streeft datgene na wat daadwerkelijk goed voor hem
is, in tegenstelling tot de slaafse mens, die slechts op een oppervlakkige, hedonistische wijze
streeft naar datgene wat hem goed voorkomt. De deugdzame mens is tevens vrij. Zoals
reeds bij de lezer bekend zou moeten zijn, vormt dit geen traditionele vorm van wilsvrijheid,
te weten vrijheid als mogelijkheid alternatieve keuzes te maken of een wil die buiten een
causale keten zou vallen, zoals het geval is in het denken van Descartes, die de res cogitans
heeft onttrokken aan het bereik van het mechanicisme. Bij Spinoza is de deugdzame mens
vrij, omdat hij vrij is in spontane zin. Weliswaar valt ook zijn wil binnen de keten der
causaliteit, maar hij is zelfgedetermineerd, dat wil zeggen dat de vrije mens autonoom is en
hij zelf, dus niet aan hem externe zaken, de adequate oorzaak is van zijn activiteit of
handelen. Deze vorm van vrijheid is dus eerder vergelijkbaar met één van de criteria op
grond waarvan Leibniz wilsvrijheid erkent, namelijk de gedachte dat monaden, gedefinieerd
als geestelijke atomen, causaal onafhankelijk van andere monaden actief zijn en hun eigen
activiteit bepalen.'’®* Het leven van de deugdzame mens moet niet worden opgevat als een
teruggetrokken bestaan, bijvoorbeeld als kluizenaar, om zoveel mogelijk externe impulsen te
vermijden. Integendeel, Spinoza meent hier immers het volgende over: “buiten ons zijn er
dus vele dingen die voor ons nuttig en om die reden nastrevenswaardig zijn.”'** Het is
essentieel voor ons zelfbehoud om juist in aanraking te komen met de wereld om ons heen.
Zo stelt hij dat het kenmerkend is “voor de wijze dat hij de dingen gebruikt en daarin zoveel
mogelijk genoegen schept. [...] Een wijze geniet met mate smakelijk voedsel, aangename
dranken, geuren, de lieflijkheid van uitbottende planten, sieraden en ontspant zich met
muziek, spel, theater en dergelijke dingen waar ieder mens van kan genieten zonder een
ander schade te doen.”!® Spinoza pleit dus veeleer voor een leven waarin de hartstochten
worden gematigd in plaats van geheel worden genegeerd.'!® In het hier centraal staande
deel van de Ethica besteedt Spinoza veel aandacht aan de hartstochten van de deugdzame
mens. Zo meent hij dat een vrij mens nooit bedrieglijk handelt, “maar altijd te goeder
trouw™?’, dat alleen vrije mensen elkaar zeer dankbaar kunnen zijn*8, dat hij niet geleid
wordt door de angst voor de dood!'®, onafhankelijk is van hoop en vrees'?° en altijd een
groter toekomstig goed verkiest boven een kleiner goed in het heden.'?! Het vrije leven onder
de leiding van de rede impliceert dus allerminst een ascetisch bestaan.

Weliswaar is nu duidelijk dat wij als mens ons eigen geluk kunnen bepalen, maar het
ontbreekt in deze ethische theorie nog aan een essentieel aspect: intersubjectiviteit. Ethiek is
immers niet alleen een kwestie van het eigen geluk, maar houdt zich ook bezig met de
manier waarop de mens zich tot anderen dient te verhouden.??2 Hoe verhoudt zich dit nu tot
Spinoza’s ethisch egoisme, dat inhoudt dat de mens niet alleen het eigenbelang nastreeft,
maar dit ook zou moeten doen? Erkent Spinoza dan niet het bestaan van altruisme?
Doorgaans beschouwen we egoisme immers als een negatief geladen begrip, dat lijkt te
impliceren dat het uiteindelijke streven naar het eigen welzijn ten koste van andere mensen
Zou gaan. Bij Spinoza is egoisme — paradoxaal genoeg - juist de handelingswijze waarop

112 E4p28.

113 Een andere voorwaarde die Leibniz aan vrijheid stelt, bestaat namelijk uit logische contingentie. Dit vormt
vanzelfsprekend een gedachte die Spinoza zou hebben verworpen.

114 E4P18S.

115 E4AP45S.

116 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 231.
17 E4APT2.

118 E4P71.

119 E4P67D.

120 EAPA4TS.

121 EAP66.

122 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 238.

23



ethisch gedrag tot stand komt. Hij wenst zijn egoistische theorie zodanig vorm te geven dat
mensen samenwerken. Dit heeft gevolgen voor het politieke denken in de Ethica, dat kort
door Spinoza aangestipt wordt.*?® Op vier verschillende manieren verklaart Spinoza daar hoe
het handelen vanuit zelfbehoud het meest ethische gedrag jegens anderen teweeg brengt. In
de eerste plaats door wezenlijk overeen te stemmen met andere mensen door onder de
leiding van de rede te leven. Het ethisch gedrag dat voortkomt uit egoisme tracht Spinoza in
de eerste plaats dan ook te verklaren vanuit het gemeenschappelijke wezen van de mens:
“het beste wat de mensen voor hun zelfbehoud kunnen wensen, is dat allen in alle dingen zo
met elkaar overeenstemmen dat hun geesten en lichamen als het ware één geest en één
lichaam vormen, dat zij allen tegelijk zo veel mogelijk naar hun zelfbehoud streven en dat zij
allen tegelijk het gemeenschappelijk belang voor zichzelf zoeken. Hieruit volgt dat mensen
die door de rede geleid worden [...] voor zich alleen verlangen wat zij ook voor de andere
mensen begeren.”'?* Conflicten tussen mensen ontstaan dan alleen wanneer zij voor wat
betreft hun wezen van elkaar verschillen. En dit is alleen het geval wanneer de mens
aangedaan wordt door passieve hartstochten en dus niet leeft onder de leiding van de rede.
In deze context is Spinoza duidelijk geinspireerd door Hobbes, namelijk wanneer hij het
sociaal contractsbegrip introduceert. Alleen de aanwezigheid van passieve hartstochten
maakt dat mensen in de natuurstaat kunnen conflicteren. De mens gaat dan een sociaal
contract aan, waarmee hij en een deel van zijn vrijheid moeten overhevelen naar de
soeverein, die de veiligheid van zijn ingezetenen kan garanderen en tevens zijn
deugdzaamheid kan vergroten. Als mensen echter volledig onder de leiding van de rede
leven, dan zijn conflicten uitgesloten, en is een sociaal contract dus overbodig. Ten tweede
zijn anderen die onder de leiding van de rede leven gunstig voor het eigen geluk omdat zij
vrij zullen zijn van negatieve, passieve hartstochten als jaloezie en haat, zodat ze het streven
naar het eigen zelfbehoud minder in de weg zullen staan. *?° Bovendien zal een omgeving
van deugdzame personen de eigen begeerte naar deugdzaamheid vergroten.?® En ten
slotte zal het waarnemen van werkelijk geluk in anderen als gevolg hebben dat je zelf ook
naar een dergelijk geluk door deugdzaamheid zult verlangen.'?” Het helpen van andere
mensen op hun pad naar deugdzaamheid zal een positief effect hebben op de eigen weg
naar waar geluk. Het bestaan van altruisme wordt dus duidelijk door Spinoza ontkend.

3.7 De weg naar gelukzaligheid en eeuwigheid

In de vorige paragraaf is gebleken dat de deugdzame mens onder de leiding van de rede zijn
hartstochten matigt. Maar onduidelijk is nog hoe het verstand de hartstochten precies kan
beheersen. Wel was reeds duidelijk dat de mens geen volledige controle over zijn
hartstochten kan krijgen, iets wat Spinoza wederom poneert in het voorwoord op deel vijf van
de Ethica. Hij keert zich tegen Descartes, wiens gedachtegoed door Spinoza wordt
geinterpreteerd op een zodanige manier dat wij “een volstrekte macht over onze passies”
zouden hebben.?® Descartes geloofde dat de pijnappelklier de sleutel vormde om een
dergelijke macht over onze hartstochten te verkrijgen. “Alleen haar spitsvondigheid” liet
Spinoza geloven dat een zo groot man deze opvatting verdedigde.?® In het laatste deel van
de Ethica tracht Spinoza dan ook aan te tonen hoe wij onze hartstochten kunnen matigen.
Bovendien laat hij zien waarin de eeuwigheid van de geest schuilt en hoe we de grootst
mogelijke vorm van blijdschap kunnen bereiken, te weten de gelukzaligheid.

Laten we ons ten eerste richten op de wijze waarop de mens zijn hartstochten kan
matigen. Zoals de lezer wellicht niet meer zal verbazen, hangt ook dit aspect van Spinoza’s
denken sterk samen met de menselijke rede. Spinoza lijkt dit op meerdere manieren te willen
benaderen. Het beste middel om beperking en het teniet doen van de passieve hartstochten

123 |n de Tractatus Theologico-Politicus besteedt Spinoza meer aandacht aan politieke filosofie.

124 E4P18S.

125 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 241.
126 |bid.

127 |bid.

128 E5P.

129 |bid.

24



te bereiken is gelegen in een rationalisering daarvan, met als gevolg een herordening van
onze ideeén.'® Een hartstocht wordt namelijk van zijn passiviteit ontdaan wanneer wij er een
“helder en onderscheiden” idee van vormen.**! Indien wij door hartstochten worden
aangedaan, dan is het dus volgens Spinoza zaak kennis en begrip hiervan te verkrijgen. Het
begrip van de eigen hartstocht zal deze actief maken. Als gevolg van deze rationalisering of
dit begrijpen wordt de hartstocht namelijk losgekoppeld van zijn externe oorzaak en
verbonden met adequate ideeén. Als gevolg hiervan zijn we ons bewust van de
noodzakelijkheid van deze hartstocht. Het is paradoxaal dat door de realisatie van onze
onmacht over de hartstochten meer beheersing over hen wordt verkregen. Dit strookt
volgens Spinoza met onze alledaagse ervaring, “want wij zien dat het verdriet over een goed
dat wij verloren hebben, vermindert zodra de mens die het verloren heeft, bedenkt dat het
goed op geen enkele manier te behouden was.”*? De soms heftige hartstochten die ons
kwellen wanneer wij door een lotsbestemming worden getroffen, worden geélimineerd of op
zijn minst verminderd wanneer wij inzien dat de loop der dingen niet anders had kunnen zijn
dan zij is. Maar ook bijvoorbeeld het bezien van onze hartstochten in een groter geheel - of
in de termen van Spinoza: de hartstochten met een groter aantal oorzaken in verband laten
staan — leidt er toe dat de passiviteit van de desbetreffende hartstocht wordt verzwakt. En
uiteindelijk gaat deze herformulering van onze ideeén vanwege het parallellisme onder de
attributen van God gepaard met een versterking van onze lichamelijke conditie. Zo worden
wij meer resistent tegen zaken waardoor wij worden aangedaan. Hoewel de mens dus nooit
volledige beheersing over zijn hartstochten kan krijgen, kan de deugdzame persoon ze
rationaliseren, met als gevolg begrip, beperking en eliminatie.

In de Ethica vindt vervolgens een wending plaats naar het concept van de
zogenaamde amor intellectualis Dei, oftewel de verstandelijke liefde tot God. Indien wij onze
hartstochten helder en onderscheiden kennen — en deze kennis dus adequaat is — dan
ervaren wij blijdschap. Wanneer wij adequate ideeén hebben, dan zien we tevens in dat God
de oorzaak is van onze blijdschap. Omdat wij zelf in dat geval de adequate oorzaak zijn van
onze blijdschap en deze actieve hartstocht gepaard gaat met een idee van God, spreekt
Spinoza over de verstandelijke liefde tot God in tegenstelling tot “de gewone liefde”.*3 In
tegenstelling tot passieve of gewone liefde, die als object veranderlijke zaken heetft, is de
amor intellectualis Dei — net als zijn object — de meest onveranderlijke vorm van liefde, welk
bestaat in “ons heil, onze gelukzaligheid en vrijheid.”*3* Deze gelukzaligheid vormt de met de
verstandelijke liefde tot God corresponderende hartstocht, die de grootst mogelijke vorm van
blijdschap omvat. Deze eeuwige vorm van liefde komt uitsluitend voort uit de derde vorm van
kennis — het intuitieve weten — die in § 3.4 van deze masterscriptie reeds is besproken,
welke vorm van kennis ons de wijze doet kennen waarop de dingen sub specie aeternitatis
geordend zijn. Samenvattend kan worden gesteld dat de grootst mogelijke vorm van
blijdschap, namelijk de gelukzaligheid, die bestaat uit de enige eeuwige en onveranderlijke
vorm van liefde, namelijk de verstandelijke liefde tot God, alleen bereikt kan worden door de
deugdzame mens, die de eeuwige waarheden van God op intuitieve (en dus noodzakelijk
adequate) wijze kent.

Met betrekking tot dit voornoemde aspect van eeuwigheid doet Spinoza in het
commentaar op stelling 20 een op het eerste gezicht opmerkelijke uitspraak: “Hiermee is
alles wat ons huidige leven betreft behandeld [...] Het wordt dus tijd om verder te gaan met
de duur van de geest los van het lichaam.”**® Was eerder echter niet gebleken dat Spinoza
juist ageert tegen de traditionele theologische en cartesiaanse doctrine van de
onsterfelijkheid van de menselijke geest? En is dit niet strijdig met de definitie van de
menselijke geest en de parallelliteitsgedachte? Immers bleek uit diezelfde paragraaf dat de
geest de idee is van het lichaam. Bovendien hebben we gezien dat lichaam en geest

130 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 251.
131 E5P3.

132 E5P6S.

133 E5P20S.

134 E5P36S.

135 E5P20S.

25



weliswaar causaal autonoom zijn, maar synchroon zijn geordend, omdat zij als attributen
uitdrukkingen zijn van dezelfde substantie. Wanneer het lichaam dan teniet gaat, zou dan
ook niet de geest vernietigd moeten worden? In de eerste plaats dient opgemerkt te worden
dat Spinoza niet pleit voor een onsterfelijkheid van de geest in persoonlijke zin, met andere
woorden als persoon met inbegrip van cognitieve vermogens als de verbeelding of het
geheugen, maar eerder voor de eeuwigheid van een deel van de menselijke geest. Wanneer
een mens sterft, vergaat niet de gehele geest, maar de eeuwige aspecten daarvan zullen
blijven bestaan. Reeds in het eerste deel van de Ethica had Spinoza over het begrip
“eeuwigheid” opgemerkt dat het “niet door duur of tijd uitgedrukt” kan worden.'*¢ Eeuwigheid
vormt bij Spinoza dus niet alleen datgene wat zonder einde of zonder begin is, maar ook wat
volledig aan de sfeer van temporaliteit is onttrokken. Overigens geldt dat het
tegenovergestelde van eeuwigheid, dus dat wat zonder begin of zonder einde is, maar wel
temporeel van aard is, sempiterniteit genoemd wordt. Overeenkomstig het reeds genoemde
begrip sub specie aeternitatis gaat het hier dus om aspecten van de menselijke geest die
buiten het toepassingsbereik van de tijd vallen. Spinoza lijkt vervolgens twee verschillende
wijzen van eeuwigheid te onderkennen. In de eerste plaats bepleit Spinoza een vorm van
eeuwigheid die mede van toepassing lijkt te zijn op alle andere zielen. Zoals we reeds
hebben gezien in § 3.3, is volgens Spinoza de gehele werkelijkheid bezield. Dus vanuit het
hierna te noemen perspectief lijken alle dingen eeuwige aspecten te bevatten. Maar wat is
dan precies eeuwig? Spinoza doelt hier op het wezen van de geest waarvan God een
eeuwig idee heeft in het oneindig intellect. Vanwege de parallelliteit van substanties blijft dan
ook onder het attribuut extensie het wezen van het lichaam als niet-actueel wezen bestaan.
Omdat het wezen der dingen — zowel het lichamelijke als geestelijke wezen - sub specie
aeternitatis in God na de vernietiging ervan blijft behouden niet langer geactualiseerd, blijft
van ieder ding een eeuwig aspect bestaan, zelfs wanneer dat ding is gestorven of vergaan.
Deze vorm van eeuwigheid is niet zeer interessant en lijkt niet zeer relevant te zijn in het
denken van Spinoza: we kunnen er immers geen invloed op uitoefenen en het is op alle modi
van toepassing. Alle dingen bestaan na de dood of vernietiging ervan slechts als “lege huls”
in God. Maar Spinoza gaat vervolgens verder op eeuwige aspecten die uitsluitend de mens
aan kunnen gaan en die wij met behulp van de rede wel kunnen beinvioeden. Door middels
discursief inzicht of intuitief weten adequate ideeén te verkrijgen, kan de mens immers zijn
eeuwigheid vergroten. Naarmate een mens meer adequate ideeén heeft, blijft een groter
deel van hem eeuwig bestaan, wanneer hij sterft. De intellectuele activiteit gedurende je
leven is dus niet alleen nastrevenswaardig omdat het je gedurende je leven gelukkig maakt,
maar ook omdat een groter deel van de geest dan eeuwig is. Spinoza wijst er nadrukkelijk op
dat we de deugdzaamheid, waar de mate van eeuwigheid van de geest een uitvloeisel van
is, omwille van zichzelf na moeten streven, en niet alleen omdat we daarmee onze
eeuwigheid kunnen vergroten. Het deel wat na de dood blijft bestaan is volgens Spinoza
volmaakter dan het deel wat vergaat, omdat we dan actiever zijn geweest en dus meer
adequate ideeén hebben verkregen. Verder meent hij dat een lichaam met veel capaciteiten
gepaard gaat met een geest die eeuwiger is. In dit kader noemt hij het voorbeeld van een
kleuter, die volledig afhankelijk is van externe oorzaken en een gebrek aan bewustzijn
heeft.’*” Dit in tegenstelling tot een volwassen persoon, die over een complexer lichaam
beschikt en dus tot meer rationaliteit in staat is. Spinoza meent dan ook dat de geest
eeuwige aspecten heeft, die afhankelijk zijn van de intellectuele activiteit in ons leven. Het is
niet het geval dat dit aspect van het denken van Spinoza een verkapt cartesiaans of
traditioneel Christelijk geloof vormt in de onsterfelijkheid van de geest, waarvan
laatstgenoemde zelfs de opvatting huldigt dat de mens zijn geheugen en verbeelding na de
dood zal behouden. De deugd moet tevens omwille van zichzelf nagestreefd worden omdat
het ons beloont gedurende ons leven, en moet niet uitsluitend nagestreefd worden vanwege
de eeuwige aspecten die er het uitvloeisel van zijn.

136 E1D8 en E1D8E.
137 E5P39S.

26



Wat Spinoza dus uiteindelijk van ons vraagt, is om onder de leiding van de rede te
leven. Als we deugdzaam zijn, worden we minder aangedaan door externe oorzaken en
leven we minder onder de leiding van passieve hartstochten: dan zijn we dus vrij, niet in de
zin dat de mens over een mate van keuzevrijheid zou beschikken, maar in spontane zin des
woords. Door op intuitieve wijze de werkelijkheid te kennen, ontwikkelen we een
verstandelijke liefde tot God, waarvan de hoogste vorm van geluk, namelijk de
gelukzaligheid, een uitvloeisel is. In feite behelst de filosofie van Spinoza dan ook een
volstrekte naturalisatie van God: God, natuur en substantie zijn onderling verwisselbare
begrippen. Door onszelf en de wereld om ons heen wetenschappelijk te begrijpen, zijn we in
staat absolute kennis te verkrijgen, op grond waarvan we op een zodanige manier zullen
handelen dat we doen wat werkelijk — dus op zichzelf bezien - goed voor ons is. Hoewel
Spinoza erkent dat we nooit volledig kunnen samenvallen met het geschetste ideaalbeeld
van de deugdzame mens'®, heeft Spinoza vanzelfsprekend wel vertrouwen in zijn ethische
opvattingen: “Ook al zou de door mij gewezen weg tot deze dingen zeer moeilijk begaanbaar
zijn, toch kan men haar vinden. En werkelijk: wat zelden wordt bereikt, moet moeilijk zijn.”*3°
Werkelijke gelukzaligheid wordt zelden bereikt. Op grond van de voornoemde passage lijkt
Spinoza weliswaar te stellen dat het in praktische zin mogelijk is gelukzaligheid te bereiken
en te ervaren, maar dat het slechts voor een zeer beperkt aantal individuen is weggelegd.
Het lijkt voor Spinoza niet noodzakelijk te zijn volstrekt met het ideaalbeeld samen te vallen:
wanneer dit wel het geval zou zijn, dan betreffen de laatste woorden van de Ethica immers
een absurditeit. Spinoza lijkt eerder te betogen dat het voor enkelen mogelijk is in zekere
mate gelukzaligheid te ervaren door zo veel mogelijk deugdzaam te handelen. Hij sluit zijn
Ethica dan ook af met de volgende beroemde woorden: “Alles wat voortreffelijk is, is echter
even moeilijk als zeldzaam.”#°

138 Zie bijvoorbeeld E4Al, E4P2, E4P4 en E4P4C.
139 E5P42S.
140 |pjd.

27



4. Vrede door verlichting van het volk

4.1 Licht: een algemene analyse

Overeenkomstig de opzet van het vorige hoofdstuk zal ook hier in de eerste plaats
onderzocht worden wat de methodologie en de missie van Koerbagh is voordat inhoudelijk
zal worden ingegaan op het denken dat in zijn werk Licht uiteengezet wordt. Ook hier geldt
namelijk dat het denken van Koerbagh begrepen dient te worden vanuit deze centrale
motivatie. Er zal hu dan ook ingegaan worden op de titelverklaring van Licht, datgene waar
Koerbagh door wordt gedreven, wat hij door middel van zijn denken tracht te bereiken en op
welke wijze hij zijn ideeén ontwikkelt en presenteert.

Laten we dus eerst een blik werpen op de titel van het hier centraal staande werk.
Deze luidt in volledigheid als volgt: Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Een
verheldering van de voornaamste kwesties van theologie en godsdienst.** Voor wat betreft
de metaforische wijze waarop “licht” en “duisternis” hier gebruikt worden, was Koerbagh
geinspireerd door passages uit de Bijbel. Hiervan getuigt €én van de motto’s van het werk,
afkomstig uit Efeziérs 5:13: “Al wat openbaar maakt is licht”'42, Hier voegt Koerbagh aan toe:
“De waarheid maakt openbaar. Dus de waarheid is licht.”'* Wielema wijst in dit kader nog op
2 Petrus 1:19: “En wij hebben het profetische woord, dat zeer vast is, en gij doet wel dat gij
daarop acht hebt, als op een licht schijnende in een duistere plaats, totdat de dag aanlichte
en de morgenster opga in uw harten.”#* Het licht staat bij Koerbagh symbool voor de rede,
waarmee de mens de absolute waarheid kan ontdekken. Hij laat dit licht vervolgens schijnen
— dat wil dus in deze context zeggen: past het menselijk verstand toe - op een groot aantal
“duistere” kwesties, waarmee hij doelt op allerlei vormen van bijgeloof en verzinsels die deel
uitmaken van de gevestigde religieuze orde. Deze duisternis heeft volgens Koerbagh
meerdere oorzaken. In de eerste plaats de “duisterheid en verwardheid” van de Heilige
Schrift.1*® Zoals nog zal blijken in § 4.4, bevat de Bijbel naar de opvatting van Koerbagh
namelijk inconsistenties, contradicties en dus onwaarheden. Bovendien hebben theologen
en geestelijken vanuit geldbejag en machtslust de Bijbel op een onjuiste manier
geinterpreteerd en onware conclusies getrokken. De meeste geestelijken leiden hun leven
ook absoluut niet volgens de wijze waarop Jezus het volk had onderwezen: in plaats van
zachtmoedig en nederig, zijn zij arrogant en heerszuchtig. Jezus leerde de mensen dat zij
elkaar onderling lief moesten hebben. Maar de geestelijken handelen volgens Koerbagh
lijnrecht tegen de leer in die zij juist zo hoog achten: door de bewuste misinterpretaties van
de theologen en de duisternis van de Bijbel wordt juist een onderlinge haat gepropageerd.
En het is juist deze haat die de oorzaak vormt van de vele godsdienstige conflicten die in het
leven van Koerbagh alom aanwezig waren, en die in § 2.3 reeds zijn aangestipt. De vele
interpretaties van de Bijbel zijn uitgemond in een veelheid aan religieuze stromingen, van
rooms-katholieken, die door Koerbagh het meest worden veracht, calvinisten, lutheranen,
guakers, socinianen, Joden en brownisten. De intense onderlinge haat die voortvloeit uit al
deze gedifferentieerde claims op de ware religie of de waarheid, leidt tot oorlogen en de
dood, wat nu juist in strijd is met datgene wat de Schrift en Jezus ons leren.

Door het menselijk verstand te laten schijnen op belangrijke, maar duistere
leerstukken uit de theologie, hoopt Koerbagh — zo blijkt uit het voorwoord van Licht — dus tot
een redelijke godsdienst te komen om op die manier een einde te maken aan de onderlinge
haat en de godsdienstige conflicten die hieruit voortvloeien. Zoals zal blijken, heeft
godsdienst bij Koerbagh echter absoluut niet alleen een pacifistische functie: zij is omwille
van zichzelf nastrevenswaardig en leidt ook tot ware gelukzaligheid en het eeuwige leven. In
het licht van deze motivaties is het voor hem noodzakelijk niet alleen te ageren tegen

141 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 5.

142 |bid., p. 6.

143 |bid.

144 Wielema, M. 2014. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, p. 261.

145 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 8.

28



geleerde geestelijken en theologen. Hij wenst namelijk het gehele Nederlandse volk op
grond van de rede, die door Koerbagh vergoddelijkt wordt, de absurditeit en tegenstrijdigheid
van voorname theologische noties bij te brengen: een insteek die door Leeuwenburgh
terecht als cruciale factor wordt genoemd om te verklaren waarom Koerbagh zo streng is
bestraft, ondanks het feit dat hij beschikte over invloedrijke vrienden en leefde in de
Republiek, waar een zekere mate van tolerantie een belangrijke plaats had.*® Om het
Nederlandse volk te verlichten, dat wil zeggen te bevrijden van bijgeloof en in staat te stellen
zelfstandig te laten denken, had Koerbagh dan ook besloten zijn werk in het Nederlands te
schrijven in plaats van het academische Latijn.}4’ Het hanteren van de Nederlandse taal in
niet alleen Licht, maar ook in Bloemhof, staat symbool voor de onafhankelijkheid en
zelfstandigheid van de Nederlandse Republiek; daarnaast is het taalpurisme van Koerbagh
een manier om de taal als communicatief en politiek medium te zuiveren van obscure,
dubbelzinnige leenwoorden, waarmee theologen onwaarheden kunnen prediken richting het
volk.#® Het pseudoniem waarmee Koerbagh zijn voorwoord eindigt, luidt — zoals reeds
genoemd in § 2.2— Vreederijk Waarmond, wat er wederom op duidt dat hij door middel van
het spreken van de waarheid vrede wil bewerkstelligen.

Voor wat betreft zijn methodologie geldt dat Koerbagh een rationalist is in hart en
nieren: hij herinterpreteert theologische leerstukken door ze aan een rationalistische analyse
te onderwerpen, waarmee hij poogt het christelijk geloof te zuiveren van bijgeloof en
verzinsels, die het onwetende, niet-verlichte volk opgedrongen zijn door naar macht en geld
verlangende geestelijken. Waar rede en geloof strijdig zijn, daar moet het geloof wijken.
Koerbagh meent namelijk dat geloof gegrond is op vertrouwen: het kan je bedriegen.'*® Wie
de rede niet gebruikt, vervalt tot bijgeloof, dat de bron is van al het kwaad.**° En alleen op
grond van de universele, eeuwige en onveranderlijke rede kan men met elkaar
overeenstemmen. Wat ook opvalt aan de methodologie in het gefragmenteerde Licht, is dat -
behalve haar extreem rationalistische aard - zij gekenmerkt wordt door een in zeer heldere
taal en met temperament geschreven betoog, soms in spottende stijl, gegrond op een
etymologisch onderzoek van theologische begrippen. De heldere taal vormt een aanklacht
tegen theologen en hun bovennatuurlijke, duistere verzinsels; bovendien sluit dit taalgebruik
aan op het publiek van Koerbagh, oftewel de gewone mens in de Republiek. Ook
weerspiegelt het de epistemologische idee van Koerbagh dat we uitsluitend datgene voor
waar aan moeten nemen wat we helder en welonderscheiden kennen.**! De door Koerbagh
uitgevoerde rationeel-etymologische herinterpretatie van theologische begrippen verloopt in
veel gevallen volgens een zeker stramien of stappenplan. Ten eerste laat Koerbagh zien wat
de gevestigde theologische orde onder een bepaald begrip verstaat. Vervolgens toont hij —
als een ware taalpurist — de etymologische achtergrond van het desbetreffende concept en
legt hij de daadwerkelijke betekenis van het begrip bloot. Hij laat hiermee zien dat de
theologen het begrip verkeerd hebben geinterpreteerd. Na deze deconstructie stelt
Koerbagh vast of de gezuiverde Bijbelse notie al dan niet strookt met de rede. Indien het
begrip strookt met de rede, dan besluit Koerbagh dat dit de ware aard is van de notie. Indien
dit niet het geval is, dan poogt hij het begrip op een constructieve wijze in overeenstemming
met de rede te brengen, bijvoorbeeld door Bijbelse passages te hertalen.'® Ten slotte
hanteert Koerbagh tweemaal de geometrische methode in Licht. Hij past de methode toe in
de context van de triniteit en het bestaan van boven- of tegennatuurlijke wonderen. Over

146 | eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 210-211.

147 Voor geinteresseerden in het taalpurisme van Koerbagh verwijs ik naar het volgende artikel dat nog in Brill
gepubliceerd zal worden: Leeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics.

148 |eeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics, p. 5 (nog te publiceren).

149 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 35.

150 Ibid., p. 14.

151 Ibid., p. 34.

152 De gedachte dat Koerbagh niet alleen begrippen afbreekt, maar deze ook op een constructieve manier
herinterpreteert, wordt in het volgende artikel nader geanalyseerd: Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan
Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijshegeerte in Nederland 12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 57-75.

29



deze methode is in mijn optiek in § 3.1 al voldoende uiteengezet. Koerbagh hanteert de
geometrische methode niet zozeer om constructieve theses te vormen, maar eerder om de
posities van theologen te vernietigen.'3

4.2 De herinterpretatie van God en substantie

In het eerste hoofdstuk van Licht zet Koerbagh zijn godsbeeld uiteen dat als fundament geldt
voor andere belangrijke thema'’s in dit werk, zoals de Heilige Schrift, de triniteit en de positie
van Jezus. Het is daarom noodzakelijk om eerst dit concept te behandelen, voordat wordt
toegekomen aan andere noties die in Licht worden geherinterpreteerd. Koerbagh spreekt in
dit hoofdstuk daarnaast over de werkelijke aard van God, Zijn temporele en ruimtelijke
verhouding tot de werkelijkheid, de schepping en de manieren waarop theologen een
onjuiste invulling aan deze noties hebben gegeven.

Hoewel Koerbagh in Licht aanvangt met zijn begrip van God, zal hier eerst worden
onderzocht hoe de theologen God volgens Koerbagh op een onjuiste manier hebben
begrepen. De theologen hebben het Hebreeuwse Jehova — en hier wordt het taalpurisme in
Licht direct zichtbaar — ten onrechte vertaald met “Heer”. Zij hebben God “lomp en
menselijk™>* beschreven, namelijk als een hoogverheven antropomorfe geest. Dit hebben zij
gebaseerd op apostel Johannes, die God als geest heeft beschouwd. De Schrift geeft echter
vervolgens geen verdere verklaring over wat dit geest-zijn betekent: er wordt alleen
beschreven wat de geest niet is, namelijk iets wat “vlees noch been heeft”.1>® De theologen
weerleggen dit door te stellen dat het slechts metaforische spreekwijzen zijn om God te
duiden. Maar Koerbagh constateert dat deze metaforiek samenvalt met de antropomorfe
wijze waarop over de aard van God wordt gedacht. Hij trekt vervolgens een radicale
conclusie: of de schrijvers van de Bijbel hebben de mensen willen bedriegen, wat hij niet
waarschijnlijk acht, of zij hebben God zelf niet goed begrepen. Waarom anders zouden zij
alleen in termen van negaties over God spreken? Als zij God werkelijk hadden gekend, dan
hadden zij het wel minder duister en helderder opgeschreven. Maar wat is dan wel de ware
aard van God? Koerbagh vertaalt Jehova met “Wezen”: een zijnde waarover Koerbagh stelt
dat het “eenvoudig, enig, eeuwig, oneindig, nooit begonnen, overal tegenwoordig,
onafhankelijk, onveranderlijk, alwetend, almachtig en oppervolmaaktst” is.**® Het valt direct
op dat deze conceptie van God afwijkt van de wijze waarop de gevestigde theologische orde
over Hem denkt, zoals beschreven in § 3.2. Deze conceptie van God of Wezen omvat
immers de gedachte van God als immanente, eeuwige en oneindige entiteit. God is voor
Koerbagh niet alleen alles wat is, maar het omvat ook het wezen van alle zijnden, die alleen
een bestaanswijze of uitdrukking zijn van God. We moeten God dus begrijpen als eeuwige
entiteit, dat wil dus zeggen dat Hij buiten het aspect tijd bestaat, die alle zijnden en hun
wezens omvat en die oneindig veel eigenschappen heeft, oftewel “alles in alles” is'*’,
waarvan alle uitdrukkingen Zijn bestaanswijzen zijn. Een dergelijke conceptie van God valt
vanzelfsprekend niet te rijmen met de menselijke eigenschappen die theologen op grond van
de Bijbel aan hem toedichten, zoals “opstijgen, neerdalen, voorbijkomen, spreken en
wraakzuchtig zijn.”**® Op grond waarvan leidt Koerbagh nu het bestaan van dit Wezen af?
Op dit mogelijke bewijs gaat hij niet diep in: hij leidt deze waarheid namelijk af uit de Bijbel
zelf.*>° De ware op etymologische wijze vastgestelde betekenis van het Hebreeuwse Jehova
duidt immers op de God zoals Koerbagh Hem identificeert.

153 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 66.

154 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 15.

155 |bid., p. 14.

156 |bid., p. 13.

157 |bid., p. 14.

158 |bid., p. 15.

159 van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 23.

30



God of Wezen wordt vervolgens vereenzelvigd met de ene substantie. Het is
belangrijk op te merken dat de door Koerbagh uiteengezette substantieleer uitsluitend wordt
genoemd binnen een specifieke socinianistische context en ook in dienst staat van deze
context, namelijk wanneer hij de goddelijke drie-eenheid tracht te deconstrueren.6® Dit
onderwerp zal in 8 4.5 nog verder worden behandeld. Naar de monistische substantieleer
van Koerbagh terugkerend, wordt ook hier weer zijn strikt etymologische houding duidelijk. In
het cartesiaanse begrippenapparaat is het immers gebruikelijk het Latijnse substantia te
vertalen met substantie of datgene wat ontologisch en epistemologisch onafhankelijk of
zelfstandig is. Koerbagh meent echter dat dit een onjuiste vertaling vormt van substantia: het
Nederlandse onderstandigheid betreft een betere vertaling. De betekenis van het
oorspronkelijke begrip substantia, dat wil dus zeggen: onafhankelijkheid, wordt gekoppeld
aan een niet werkelijk bestaande Latijnse term, namelijk ipstantia. God of Wezen worden dus
in het denken van Koerbagh gelijk gesteld aan de ipstantie, waaruit oneindig veel substanties
of onderstandigheden voortvloeien, die allen bestaanswijzen zijn van die ene ipstantie. Dat
er maar één ipstantie kan zijn, blijkt volgens Koerbagh uit de dagelijkse ervaring, die
onderstreept dat er buiten Wezen niets volledig op zichzelf bestaat en kan bestaan. lets wat
volledig onafhankelijk is, is namelijk ook eeuwig onafhankelijk. Als wij de wereld om ons
heen beschouwen, dan merken we echter dat alles afhankelijk is van God, wat door de
Schrift wordt geverifieerd.

Vervolgens gaat Koerbagh over naar een ander cruciaal theologisch principe dat hij
afbreekt en herformuleert: de scheppingsleer. Theologen geloven in een creatio ex nihilo,
oftewel dat in Genesis 1:1 de gedachte zou zijn neergelegd dat God als transcendente
entiteit de hemel en aarde vanuit het niets heeft geschapen. Koerbagh meent dat dit een
onwaarheid is: het staat niet in de Schrift. Door zaken toe te voegen of weg te laten hebben
theologen de Bijbel bewust foutief vertaald en geinterpreteerd teneinde het gewone volk in
onwetendheid te laten.'®! Dus is deze leer een vorm van bijgeloof: een verzinsel van
machtswellustige theologen. Daarnaast — al zou een dergelijke opvatting al in de Heilige
Schrift opgenomen zijn — is deze leer in strijd met de rede, op grond waarvan wij haar
moeten verwerpen. Maar hoe is de schepping dan wel verlopen? Wanneer het zou gaan om
een vermeende schepping van de totale realiteit, oftewel Wezen zelf, dan geldt het volgende.
Aan Wezen of de ipstantie worden de cartesiaanse begrippen denken en uitgebreidheid als
eigenschappen toegedicht, die dus ook eeuwig moeten hebben bestaan. Dus het is niet
mogelijk dat er ooit een niets is geweest: de eeuwigheid van God is hiermee strijdig.
Wanneer het echter gaat om de empirische en veranderlijke wereld, bestaande uit
individuele dingen, waarin wij ons bevinden, meent Koerbagh in een eigenzinnige hertaling
van de eerste woorden van de Bijbel dat de werkelijke schepping geen creatio ex nihilo was,
maar dat beweging en rust alle dingen hebben vormgegeven, namelijk in een proces waarin
ongevormde stof werd omgezet naar de actuele werkelijkheid.'®? De aldus op etymologische
wijze gezuiverde scheppingsleer strookt volgens Koerbagh in tegenstelling tot de doctrine
van de theologen wel met de rede.

4.3 Natuurkunde of filosofie als ware theologie
De in de vorige paragraaf uiteengezette opvatting van God bepaalt de verhouding tussen de
verschillende wetenschappen in het denken van Koerbagh. De relatie tussen de filosofie en
de theologie in Licht is noodzakelijk voor het begrip van zijn verdere kritiek op de Bijbel en
diverse theologische noties, die in de volgende paragrafen zal worden behandeld.

Omdat er maar één substantie is, namelijk de natuur oftewel God, omvatten de
natuurkunde of filosofie, die in het denken van Koerbagh worden vereenzelvigd, alle
wetenschappen, waar alle andere wetenschappen in opgaan.'®® De werkelijke,

160 |bid., p. 23-24.

161 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 16.

162 |bid., p. 19.

163 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 59.

31



etymologische betekenis van “metafysica” is voor Koerbagh “bovennatuurkunde”, waarvan
hij vaststelt dat het een onzinnige wetenschap is, gevuld met onwaarheden, omdat er niets
buiten God of de natuur bestaat. 1** Metafysica wordt echter — in tegenstelling tot de
werkelijke vertaling daarvan met “bovennatuurkunde” - doorgaans begrepen als bestudering
van de aard van de realiteit, waarmee “hyperfysica” dus een taalkundig meer zuivere term
zou zijn. Deze werkelijke betekenis van de metafysica, zoals wij deze in de filosofie kennen,
of voor Koerbagh de “hyperfysica, oftewel “na-natuurkunde” of “achternatuurkunde”,
vereenzelvigt hij met de natuurkunde, omdat het niets anders betreft dan bestudering van de
aard van de natuur. Men zou God middels de natuurkunde of filosofie moeten bestuderen en
niet met de traditionele theologie. Koerbagh meent namelijk verderop dat de natuurkunde “de
echte en ware godgeleerdheid is.”'® De traditionele theologie is gevuld met verzinsels en
bedrog: Koerbagh aanvaardt deze wetenschap niet als juiste bestudering van God. De
filosofie omvat vervolgens “alle waarheid, wijsheid, wetenschap en kennis die er maar is.”1%¢
Zij omvat daarmee alle volmaakte kennis van God. Hieruit volgt dat alles wat waar is in het
domein van de theologie, ook waar moet zijn in de filosofie, en vice versa.

4.4 Het Woord van God

Zoals we hebben gezien, interpreteert Koerbagh de Bijbel op een zeer eigenaardige wijze.
Deze idiosyncratische lezing van de Bijbel, botsend met de opvattingen van de gevestigde
theologische orde, doet de vraag rijzen wat nu precies de status van dit werk is in het denken
van Koerbagh. Want klaarblijkelijk hebben theologen de Bijbel regelmatig onjuist
geinterpreteerd en tracht Koerbagh vanuit zijn etymologische houding de ware betekenis van
dit werk bloot te leggen. De Bijbel lijkt dus aan de ene kant een waardevol werk voor
Koerbagh te zijn, want hij beroept zich er in Licht zeer regelmatig op, zoals zojuist al bleek in
de context van het Wezen of de “werkelijke” scheppingsleer. Aan de andere kant schuwt
Koerbagh niet een zeer kritische houding tegenover de “ware” aard van de Bijbel aan te
nemen: hij spreekt immers over de “duisterheid”®” van de Bijbel, ontkent de zondeval “als
iemand dit letterlijk wil nemen”®® en de wonderen die in de Schrift worden genoemd?®®, zoals
de splijting van de Rode Zee door Mozes.'° De Bijbel bevat dus ook onwaarheden,
contradicties en metaforen. Vormt de Bijbel voor Koerbagh dan niet een uitdrukking van het
Woord van God? En is de voornoemde lezing van Koerbagh een opportunistische
interpretatie van de Heilige Schrift?'"*

Gelukkig wijdt Koerbagh in Licht een separaat hoofdstuk aan de status van de Bijbel
in het algemeen en de relatie van dit werk tot het Woord van God. In Licht meent Koerbagh
dat het woord Bijbel oorspronkelijk “boek” betekent. In Bloemhof had Koerbagh de Bijbel ook
al in dezelfde categorie geplaatst als reguliere boeken, afkomstig van mensen, zoals van
“reyntje de vos of uylen-spiegel”.’? Ook in Licht wordt de Bijbel onttrokken aan de sfeer van
absolute waarheid en heiligheid. Theologen en overheden zeggen weliswaar dat de Schrift
het ware woord van God is, maar handelen er niet naar, waardoor zij het impliciet toch niet
erkennen als het onveranderlijke Woord van God, maar eerder als mensenwerk. De
geestelijken houden zich namelijk niet aan de geboden; de wetten van huidige overheden
wijken af van het wetboek van Mozes.!”® En ook hier demonstreert Koerbagh weer waarom
en hoe theologen de Bijbel onjuist hebben geinterpreteerd. Koerbagh meent dat de Bijbel

164 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 220.

165 |bid., p. 226.

166 |bid., p. 17.

167 |bid., p. 128-129.

168 |pid., p. 205.

169 |pbid., p. 229.

170 |bid., p. 227.

171 van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 25.

172 Koerbagh, A. 1668. Bloemhof. DBNL. URL: http://www.dbnl.org/tekst/koer001bloe01_01/, p. 95.

173 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 131-134.

32



veel “duistere, figuurlijke en metonymische wijzen van spreken” bevat of liever: “ongerijmde,
oneigenlijke en verzonnen manieren van spreken”.2’* De Bijbel bevat bovendien
contradicties en dubbelzinnigheden. Hij trekt wederom een radicale conclusie: blijkbaar
wilden de schrijvers van de Schrift niet dat de lezers zouden kunnen begrijpen wat ze
hadden geschreven, of waren ze onwetend en niet erg geleerd of durfden ze niet in de
openbaarheid de waarheid uit te drukken.*”®> En iemand die de rationeel ingegeven waarheid
over de Schrift tot uitdrukking brengt en dus tegen de theologische status quo indruist, moet
vrezen voor zijn veiligheid. Ook hier oppert Koerbagh weer een buitengewoon opmerkelijke
idee: de gedachte dat de Schrift voor verbetering vatbaar is. Het is volgens hem juist strijdig
met de almacht van God indien een verbeterde versie van de Bijbel onmogelijk zou zijn.
Koerbagh stelt hierover: “Alsof het een ijzeren wet is dat men iets niet mag verbeteren, maar
voortdurend in de oude drek van onwetendheid moet blijven liggen wentelen.”'’® |k meen dat
deze opvatting in het licht dient te worden beschouwd van zijn denken over het werkelijke
Woord van God, te weten de rede, waarin God zich tegenover de mens heeft geopenbaard.
Daardoor is de rede als goddelijk te beschouwen: de mens kan middels de goddelijke, voor
alle volkeren universele rede kennis van God verkrijgen.*’” En deze rede wordt bij Koerbagh
vereenzelvigd met het Woord van God, omdat het gezien de aard van God, zoals eerder
beschreven, niet anders kan zijn dat Zijn Woord ook eeuwig, onveranderlijk en waar is. Het
grote vertrouwen dat Koerbagh in de menselijke rede heeft, hangt dan ook sterk samen met
de opvatting dat de rede ook het werkelijke Woord van God is.”® Maar de rede Gods moet
desalniettemin anders opgevat worden dan de menselijke rede: het Woord van God omvat
namelijk een verzameling van een oneindig grote hoeveelheid eeuwige, ware kennis en
wijsheid. De Bijbel kan dan alleen het Woord van God vormen voor zover de Schrift
elementen bevat die onveranderlijk, eeuwig en waar zijn en dus samenvallen met het ware
Woord van God. In dit licht is het dan ook mogelijk dat Koerbagh kan stellen dat de Bijbel
verbeterd kan worden, namelijk voor zover deze niet samenvalt met Gods rede. En dit
verklaart ook waarom Koerbagh het zich kan veroorloven om de duistere of tegenstrijdige
passages van de Schrift te hertalen en in overeenstemming te brengen met de rede. Er mag
dan ook geen misvatting over bestaan dat de Bijbel bij Koerbagh niet geheel zonder waarde
is: het vormt een “fragment of gedeelte van Gods woord.”’® Wel staat deze waarde in schril
contrast tot de absolute wijze waarop de theologen de Schrift als equivalent van het Woord
van God beschouwen. Een cruciale epistemologische vraag die hier opdoemt blijft echter in
Licht onbeantwoord: de wijze waarop de beperkte menselijke rede nu kan samenvallen met
de volgens Koerbagh niet naar de gelijkenis van de mens op te vatten!®® volmaakte rede van
God.8

4.5 De triniteit als onredelijk dogma

Uit de vorige paragraaf bleek dat Koerbagh zich niet alleen verzette tegen theologische
noties die gefundeerd zijn op de werkelijke, etymologisch herleide betekenis van de Schrift
en die strijdig zijn met de rede, maar met name ook tegen noties die hij bestempelt als
verzinsels: met het verstand strijdige ideeén die tevens niet gefundeerd zijn op de Schrift.
Een van de meest belangrijke “verzinsels” die Koerbagh in Licht tracht te bestrijden, vormt
het geloof in de heilige drie-eenheid, ook wel de triniteit genoemd, bestaande uit de gedachte
dat God als eenheid uiteenvalt in drie verschillende personen, te weten de Vader, de Zoon
en de Heilige Geest. Overeenkomstig het gedachtegoed van de socinianen, wordt dit dogma

174 |bid., p. 128.

175 |bid.

176 |bid., p. 129.

77 Ibid., p. 14.

178 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 65.

179 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 135.

180 |bid., p. 134.

181 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 66.

33



door Koerbagh verworpen. Hij gaat diep in op de passages in de Schrift op grond waarvan
theologen het bestaan van de triniteit aannemen. Het betoog in Licht luidt vervolgens dat
nergens in de Bijbel werkelijk wordt beschreven dat God uit drie personen bestaat of dat God
uit drie substanties of bestaanswijzen bestaat.!®? En al zou het er wel in staan, dan zou
Koerbagh het alsnog verwerpen, omdat het strijdig is met de rede. In dat geval hebben de
auteurs van de Schrift vanuit onwetendheid een tegenstrijdig begrip van God in de Bijbel
opgenomen. Laten we nader ingaan op de volgens Koerbagh vermeende vindplaatsen van
de triniteit. In de eerste plaats | Johannes 5:7, dat als volgt luidt: “Drie zijn er die getuigen in
de hemel, de Vader, Zoon en Heilige Geest, en deze drie zijn één.” Koerbagh meent over
deze passage dat zij niet in de oorspronkelijke geschriften van de Bijbel was opgenomen en
dat Johannes dit zelf dus niet geschreven heeft en het later aan de Schrift is toegevoegd.
Bovendien betreft het slechts een getuigenis, al zou het al door Johannes zijn geschreven.
Voorts stelt Koerbagh het volgende over Johannes 14:16, waarin Jezus als volgt spreekt: “Ik
zal de Vader bidden, en hij zal u een andere trooster zenden.” Theologen hebben op basis
van dit citaat gemeend dat er drie afzonderlijke personen zijn, namelijk iemand die bidt,
iemand om wie wordt gebeden en iemand tot wie wordt gebeden, en dat God ieder van deze
personen is.’® Koerbagh meent dat dit laatste een toevoeging van de theologen betreft,
waarna hij stelt dat deze passage eerder een argument tegen dan voor de triniteit is, omdat
er expliciet over drie afzonderlijke personen gesproken wordt. Ook hier weer interpreteert hij
de Schrift op een zeer idiosyncratische wijze: Jezus zou hier God namelijk verzoeken om
een verlicht verstand, waarmee wij kennis over God of de werkelijkheid kunnen verkrijgen,
dat ons troost zal bieden.'8* Koerbagh drijft verder op humoristische wijze de spot met
theologen die menen dat we naar de Jordaan moeten gaan “en daar van de waarheid van de
drie-eenheid overtuigd te worden of daar de drie-eenheid gewaar te worden of te zien.”8®
Koerbagh zou hierop het volgende hebben geantwoord: “[...] wat moet ik daar dan doen,
stelletje domkoppen en onwetenden! Zou ik mij daar in gedachten verbeelden wat men
schrijft dat er gebeurd zou zijn: iemand die in het water staat om ondergedompeld te worden,
een stem in de lucht, een duif die komt aanvliegen?"'8 Verderop, wanneer Koerbagh zich
afvraagt wat de theologen hier nu mee willen bewijzen, meent hij: “Dat die mens een god is,
dat die stem een god is en dat die duif een god is? Dan zijn er wel drie goden, waar er maar
€én kan zijn. Wat zou men dan moeten doen om er één van te maken? Die mensgod,
stemgod en diergod met elkaar vermengen en dan beweren dat die drie, die aldus vermengd
zijn, één zijn? O grote dwaasheid!"'®” God kan geen menselijke of dierlijke gedaante
aannemen, omdat hij als onveranderlijke, eeuwige substantie, altijd overal in dezelfde mate
aanwezig moet zijn. De mens is alleen goddelijk voor zover hij over redelijke, wijze
vermogens beschikt.

De triniteitsleer is niet alleen verzonnen door machtswellustige theologen: zij is ook
nog eens in strijd met de rede. De theologen verweren zich met betrekking tot dit punt door
te stellen dat de triniteitsleer niet zozeer tegen de rede indruist, maar eerder boven de rede
is: zij menen dus op grond van een fideistische veronderstelling dat wij de triniteitsleer vanuit
het geloof moeten aanvaarden, al komt het ons als contradictoir voor. Koerbagh kan zich niet
in deze fideistische positie vinden, en hij verantwoordt dit op grond van een epistemologisch
betoog, waarin hij de verhouding tussen geloven en weten onder de loep neemt. Koerbagh
introduceert hiervoor een cartesiaans begrip van de helderheid en welonderscheidenheid
van kennis. Want wij moeten alleen datgene wat wij helder en onderscheiden kunnen
begrijpen voor waar aannemen. Geloof, wat Koerbagh relateert aan het begrip “vertrouwen”,
kan je bedriegen. Wanneer je echter iets weet, dan is de waarheid hiervan absoluut zeker.
Het is absurd om te geloven wat niet helder en onderscheiden is en dus onbegrijpelijk of

182 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 37.

183 |bid.

184 |bid., p. 38.

185 |bid., p. 39.

186 |bid.

187 |bid, p. 39-40.

34



tegenstrijdig. Geloven in datgene wat onbegrijpelijk is, verandert niets aan de waarheid van
die zaak: enkele theologen menen dat we de triniteit voor waar aan moeten nemen, al komt
zij ons als contradictoir voor. Dit blinde geloof in de triniteit maakt de triniteit echter nog niet
waar. We hebben het geloof niet nodig, wanneer we zeker weten. Binnen dit specifieke
antitrinitaristische kader poogt Koerbagh op beknopte wijze zijn substantiemonistische
wereldbeeld te bewijzen, dat hiervoor in 8 4.2 reeds is besproken. Op grond van deze leer
kunnen er buiten de ipstantie geen andere zelfstandigheden - dat wil zeggen: substanties in
de traditionele betekenis van het woord - bestaan, waardoor buiten de ipstantie de door
trinitaristen als personen gevormde delen van God, namelijk de Vader, de Zoon en de
Heilige Geest, niet als zelfstandigheden kunnen worden beschouwd. De triniteitsleer,
begrepen als gedachte dat God weliswaar een substantie is, maar ook onderscheiden is in
drie afzonderlijke substanties, is met dit substantiemonisme niet te rijmen.® Vervolgens gaat
Koerbagh in op theologen die de triniteit trachten te verdedigen door te stellen dat de Vader,
de Zoon en de Heilige Geest allen bestaanswijzen zijn van God in plaats van substanties.
Wat hier direct opvalt, is dat de manier waarop hij dit weerlegt, more geometrico verloopt.
Het volgende citaat vormt de conclusie van deze langs geometrische weg verlopen
weerlegging: “Wie kan begrijpen dat er iets bestaat (hoewel men het niet iets maar een
bestaanswijze nhoemt) wat geen wezen is, wat oneindig noch eindig is, wat eeuwig nog
tijdelijk bestaat, wat door zichzelf noch door iets anders bestaat? Dat alles wordt wel gezegd
van de bestaanswijzen in God.”*®® De trinitaristen menen volgens Koerbagh namelijk dat in
God drie bestaanswijzen werkelijk bestaan, die geen dingen zijn, maar wel van elkaar
onderscheiden kunnen worden. Koerbagh weerlegt dit door te stellen dat deze
bestaanswijzen wel wezens of dingen moeten zijn, omdat alles wat wezenlijk buiten ons
bestaat, een ding is.'®® Het bestaan of zijn kan alleen worden toegeschreven aan dingen:
omdat de bestaanswijzen van God volgens de theologen echter geen dingen zijn, kunnen
deze bestaanswijzen volgens Koerbagh dan ook niet bestaan. De bestaanswijzen zijn niet
oneindig en niet eeuwig, gezien de stelling dat deze eigenschappen uitsluitend toekomen
aan God zelf, maar ook niet eindig en temporeel, omdat het geen dingen zijn. De theologen
menen echter dat de bestaanswijzen werkelijk buiten ons bestaan, wat onverenigbaar is met
de stelling dat ze niet eindig zouden zijn en geen duur zouden hebben. Ten slotte menen de
theologen dat God niet zonder zijn bestaanswijzen zou kunnen bestaan. Maar dit impliceert
een afhankelijkheid van God ten opzichte van de bestaanswijzen die van Hem
onderscheiden worden. Waar Koerbagh in dit bewijs uiteindelijk tegen ageert, is dan ook de
tegenstrijdige, niet helder en onderscheiden ontologische aard van de triniteit, bestaande uit
de modificaties van God.

Voor het betoog van Koerbagh vormt een belangrijke consequentie van de
vernietiging van de triniteit dat Jezus, aan wie het langste hoofdstuk in Licht is gewijd, niet
letterlijk als de zoon van God moet worden opgevat, maar eerder als bijzonder mens, die
zeer rechtvaardig was en fungeerde als onderwijzer, dat wil zeggen als iemand die door
middel van zijn verstand de waarheid had ontdekt en deze waarheid wilde overbrengen op
het onwetende volk, waarbij hij sterk tegen de opvattingen van de religieuze orde in
handelde, wat uiteindelijk heeft geleid tot zijn dood. In het hoofdstuk van Licht dat specifiek
betrekking heeft op Jezus, gaat Koerbagh uitgebreid in op verschillende traditionele
theologische ideeén waar hij zich niet mee kan verenigen, zoals de gedachte dat Jezus zou
zijn gestorven voor de menselijke zonde, dat Jezus als besmeerde of gezalfde kan worden
beschouwd, de eeuwigheid en goddelijkheid van Jezus, dat hij de zoon zou zijn van God,
geboren zou zijn uit een maagd en allerlei profetieén aangaande de geboorte van Jezus,
waarbij hij wederom als etymoloog en rationalist te werk gaat. Ook deze noties worden weer,
zoals Koerbagh in geheel zijn Licht laat zien, gedeconstrueerd en herinterpreteerd naar hun
“‘werkelijke” betekenis. Zo gaat hij in op de goddelijkheid van Jezus: deze wordt alleen al
ontkend op grond van de ontkenning van de drie-eenheid. Daarnaast hebben de Joden

188 |pid., p. 26-27.
189 |pid., p. 31-32.
190 pjd., p. 29-30.

35



volgens Koerbagh Jezus terecht niet als zoon van God beschouwd. De evangelisten
noemden Jezus niet de zoon van God omdat hij dit werkelijk zou zijn, namelijk omdat hij zou
zijn geboren uit de maagd Maria zonder dat daar een man aan te pas is gekomen, maar
omdat hij een zeer rechtvaardig mens was van wie men zijn vader niet kende.*** Jezus had
een menselijke vader en moeder en het betreft een onmogelijkheid wanneer men gelooft dat
God een vrouw zou hebben bevrucht. Ook meent Koerbagh dat alle profetieén aangaande
Jezus duister, dubbelzinnig, te algemeen of zelfs onwaar zijn: sommige profetieén zijn net zo
toepasbaar op Jezus als op bijvoorbeeld Alexander de Grote.'% Interessant is binnen dit
kader dat Koerbagh hier aangeeft dat dit soort zaken, zoals profetieén, de geboorte van
Jezus uit een maagd en de triniteitsleer, slechts bijzaken van het geloof betreffen, waar
verschillende geloofsgroeperingen elkaar echter wel om haten en vermoorden.'®® Hiermee
zZijn zij de kern van het belang van het geloof aangaande Jezus uit het oog verloren. De kern
van het christendom bestaat volgens Koerbagh namelijk niet alleen uit het geloof in de
wederopstanding en dat Jezus de dood teniet heeft gedaan omdat hij “de weg, de waarheid,
en het leven” is,*** maar met name uit de gedachte dat hij het volk had onderwezen. In dat
kader noemt Koerbagh hem vanuit een etymologische analyse niet gezalfde, besmeerde of
zaligmaker, maar het liefst “behouder”.’®® En iemand is vervolgens behouden, wanneer hij is
gered. Deze redding vindt volgens Koerbagh op een aantal manieren plaats. In de eerste
plaats was Jezus een behouder in die zin dat hij ziektes genas.’®® Bovendien — en dit is van
groter belang — redde hij zijn volk door het te onderwijzen en dus te bevrijden van zijn
onwetendheid. Dat wil zeggen: door het volk op een redelijke, verstandelijke manier te laten
leven. Daardoor wordt de ziel van de mens eeuwiger en wordt deze dus gered. Dit vormt het
grootste goed in het denken van Koerbagh, omdat hierin de kennis van God bestaat, dat dus
zowel tot het grootste geluk leidt als de eeuwigheid van de ziel.**” Hij stimuleerde de mens
juist zijn rede en verstand te gebruiken, waarmee hij volgens Koerbagh lijnrecht tegen de
theologische orde in handelde. Het zijn juist deze predikanten waar Jezus het volk van wilde
redden, omdat zij het volk bewust van de werkelijke kennis van de dingen af hebben
gehouden. Dit omdat godsdienst volgens Koerbagh geld oplevert, en predikanten hun eigen
machtspositie willen bestendigen. De reden dat Jezus door zijn tijdgenoten is gedood, is dan
ook hierin gelegen: namelijk dat zijn onderwijs in de ware aard van God de machtspositie
van theologen ondermijnde.'*® En heden ten dage is Jezus nog steeds een behouder,
namelijk wanneer mensen kennis nemen van zijn geschriften en daardoor tot kennis van
God komen. Jezus is voor Koerbagh dus een zeer rechtvaardig en uitstekend mens, die
zowel het lichaam als de ziel van de mens wilde redden door hem te onderwijzen in de
werkelijke aard van God, waarbij hij de geloofwaardigheid van de gevestigde theologische
orde aantastte, als gevolg waarvan hij is gedood. Klaarblijkelijk beschouwde Koerbagh zich
dan ook als een ware volgeling van Jezus en identificeerde hij zich met hem.'*® Ook
Koerbagh wilde immers het volk redden van zijn onwetendheid. Zoals gezegd heeft ook
Koerbagh, net als Jezus, deze moedige strijd met de dood heeft moeten bekopen.

Dat Koerbagh Jezus beschouwt als leraar die de eeuwigheid van de menselijke ziel
heeft geprobeerd te redden, doet de vraag rijzen op welke wijze deze eeuwigheid van de ziel
kan worden begrepen. Koerbagh stelt dat de ware, onveranderlijke gelukzaligheid of de
grootste vorm van geluk te bereiken is door middel van de rede, waarmee we kennis van
God kunnen verkrijgen. In deze (gedeeltelijke) vereenzelviging met het Woord van God

191 |bid., p. 65-66.

192 |pid., p. 71-74.

193 |pid., p. 77-78.

194 |pid.

195 |bid., p. 43 & 58.

19 |bid., p. 46.

197 Op de eeuwigheid van de ziel zal in de volgende alinea nader worden ingegaan.

198 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 49-50.

199 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 61.

36



bestaat vervolgens het eeuwige leven.?®® Wie geen volmaakte kennis van God bezit, “sterft
zoals de beesten™, waarmee Koerbagh lijkt te geloven dat alleen de mens een bezield,
maar ook redelijk wezen is. Dit duidt echter alleen nog maar op een mentale werkelijkheid na
de dood. Hij lijkt echter ook een leven na de dood mogelijk te achten: dit vormt de reden dat
Wielema hem in mijn optiek terecht een dualist noemt voor wat betreft de opvattingen van
Koerbagh over de verhouding tussen lichaam en geest.?°2 Wij kunnen op een bepaalde
manier blijven voortbestaan nadat onze lichamen teniet zijn gegaan: “Het is vast en zeker dat
als we uit de dood zullen zijn opgestaan, wij een goede en geschikte woonplaats zullen
hebben.”? Wanneer Koerbagh het begrip “hemel” bespreekt, lijkt hij te aanvaarden dat niet
alleen een mentaal aspect, maar ook een lichamelijk aspect na onze dood zal blijven
voortbestaan, en dat beide aspecten een bepaalde plaats hebben in de werkelijkheid na de
dood, waarvan hij vermoedt dat dit de Aarde is.2** Deze mogelijkheid tot eeuwig bestaan na
de dood vormt bij Koerbagh een problematisch concept: hoe is zij immers verenigbaar met
zijn godsbeeld en substantieleer? Hoe is het mogelijk dat de lichamelijkheid van de mens na
de dood behouden blijft? Het wordt in Licht jammer genoeg niet goed duidelijk hoe Koerbagh
deze andere gesteldheid na de dood mogelijk acht.

4.6 Naar een universele godsdienst

We hebben geconstateerd dat Koerbagh de verschillen tussen geloofsovertuigingen wil
opheffen en dat daarmee de onderlinge haat tussen mensen en het daaruit voortvlioeiende
geweld zullen verdwijnen. Deze haat ontstaat omdat mensen nalaten hun rede te gebruiken:
zij zijn daartoe verhinderd door machtswellustige theologen. Aan de verschillen tussen
geloofsovertuigingen heeft Koerbagh een belangrijk hoofdstuk afzonderlijk in Licht
opgenomen, waarin hij aandacht besteedt aan de mate van bijgeloof die onder verschillende
religieuze groeperingen bestaat. Hij onderzoekt hier de idee van een werkelijke, gezuiverde
godsdienst. Bovendien evalueert hij de mate waarin bestaande religieuze afsplitsingen deze
werkelijke godsdienst benaderen. Laten we nu dan ook een blik werpen op de wijze waarop
Koerbagh het begrip “godsdienst” in het algemeen beschouwt en het relateert aan
geloofsovertuigingen uit de zeventiende eeuw, waaronder het katholicisme, protestantisme
en socinianisme.

Koerbagh constateert opnieuw dat men tijdelijke en vergankelijke zaken aanbidt,
zoals status en geld, en dat het geloof gevuld is met verzinsels en bijgeloof, wat er op duidt
dat men de ware godsdienst uit het oog is verloren.?°> Omdat de mens God niet meer op een
verstandelijke manier beschouwt, is godsdienst sterk gedifferentieerd en stemmen gelovigen
niet meer met elkaar overeen, wat leidt tot onderlinge haat, geweld en oorlogsvoering. Op
grond van de rede, die naar de opvatting van Koerbagh universeel is en overeenstemt met
het Woord van God, kan men echter tot een ware godsdienst komen, waar er maar één van
kan bestaan. In dat geval worden alle versplinterde godsdienstopvattingen gezuiverd van
hun onwaarheden en stemmen gelovigen voor wat betreft hun opvattingen overeen.
Daardoor wordt ook een einde wordt gemaakt aan alle godsdienstige conflicten. Koerbagh
erkent dat een ieder meent dat zijn eigen geloof de ware godsdienst betreft: “Bovendien zal
elk volk met een georganiseerde godsdienst, die anders is dan die van andere volkeren,
denken en geloven dat het de ware God of goden aanbidt, en dat zijn wijze van godsdienst
de beste en zijn God het aangenaamst is, omdat deze mensen nooit iets anders gehoord en
in hun jeugd geleerd hebben.”?% Hij pleit in Licht daarom voor een onpartijdige

200 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 45 & 151-152.

201 |bid., p. 57.

202 \Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill.

203 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 152.

204 |bid., p. 151.

205 |bid., p. 91.

206 |bid., p. 92.

37



godsdienstrechter, die zich weet te abstraheren van de georganiseerde godsdiensten,
waaronder begrepen moslims?¥, joden en christenen, en zonder vooroordelen een oordeel
kan vellen over de mate waarin zij irrationele verzinsels bevatten. En hij meent dat deze
onpartijdige rechter in dit kader vooral afstand dient te nemen van het bestaan van
wonderen: een belangrijke bron van verschillen tussen de diverse geloofsovertuigingen is
immers gelegen in hun ideeén over wonderen. Religies aanvaarden de waarheid van
elkanders wonderen niet; dit doen zij op grond van geloof, niet op grond van de rede of het
weten.2%® Koerbagh vervolgt zijn betoog door zelf als rechter de diverse geloofsovertuigingen
binnen het christendom te analyseren, waaronder begrepen het katholicisme, protestantisme
en socinianisme, waarbij vooral de rooms-katholieken het moeten ontgelden. Hij toetst de
redelijkheid van deze christelijke leren op grond van drie aspecten. Ten eerste op de
vergoddelijking van Jezus in samenhang met de triniteit. Ten tweede de verering van
heiligen en ten derde de leer van de transsubstantiatie, oftewel de gedachte dat brood en
wijn een substantiéle transformatie kunnen ondergaan, namelijk in het lichaam en bloed van
Christus. Het katholicisme is bij Koerbagh vanwege de heiligenverering en de leer van de
transsubstantiatie het meest onredelijke en onzuivere geloof, oftewel de christelijke leer die
het meest ver verwijderd is van het werkelijke Woord van God. Over de transsubstantiatie
zegt Koerbagh zelfs: “Hebben er ooit enige heidenen ergere en meer tegenstrijdige
geloofsopvattingen verzonnen?"2%° Het is met name de katholieke kerk die het volk heeft
misleid en die middels haar verzinsels grote weelde heeft verworven. Protestanten vereren
weliswaar geen heiligen in traditionele zin van het woord en zij ontkennen de
transsubstantiatieleer, maar bevestigen wel de waarheid van de triniteit en hebben Jezus tot
God gemaakt. Ook dit laatste beschouwt Koerbagh als een vorm van heiligenverering,
namelijk wanneer zij de mens vergoddelijken.?° Volgens Koerbagh menen deze
groeperingen weliswaar volgelingen van Jezus te zijn, terwijl zij juist lijnrecht tegen zijn leer
in handelen door andersdenkenden te vervolgen, middels geweld verzinsels te forceren en te
streven naar welvaart en macht door het voeren van oorlog in de naam van God. Het zijn de
socinianen die van de genoemde christelijke stromingen het dichtst bij de ware godsdienst
staan, omdat zij de triniteit op grond van de rede ontkennen en — in tegenstelling tot andere
stromingen —het verrichten van zelfstandig onderzoek niet alleen toestaan, maar dit ook
stimuleren?'’; “Als de drie-eenheid waar was, zouden ze [d.w.z.: de theologen en
predikanten] niet zeggen: verricht geen onderzoek maar geloof ons. Ze zouden juist zeggen:
onderzoek en u zult het ontdekken. Maar omdat de drie-eenheid onjuist is, en een
tegenstrijdigheid, verbieden zij die te onderzoeken en bevelen hun die te geloven.”?'? Dit
citaat doet overigens direct denken aan het beroemde kantiaanse verlichtingsmotto, te weten
“sapere aude™*®, waarmee Kant een pleidooi voerde voor het zich onttrekken aan
autoriteitsargumenten en het stimuleren van zelfstandig denken. Zoals we al hebben gezien,
was het ook de missie van Koerbagh om het gewone volk te verlichten en zelfstandig te laten
denken om het voor wat betreft zijn ideeén onafhankelijk te laten zijn van theologen.
Koerbagh meent dat de socinianen op de goede weg zitten. Alleen de socinianen zijn
volkomen gezuiverd “van de drie hoofddwalingen, en van nog wat andere minder belangrijke
dwalingen die daaruit voortkomen, zodat deze gezindte met recht de herstelde of gezuiverde
godsdienst genoemd kan worden.”?* De socinianen gaan echter niet ver genoeg gaan voor
wat betreft hun redelijke interpretatie van het christelijk geloof: hoewel zij de triniteit

207 Koerbagh duidt deze groep gelovigen net als de meesten van zijn tijdgenoten doorgaans aan met de “Turken”.
208 |pid., p. 96-97.

209 |bid., p. 95.

210 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 67.

211 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 122.

212 |pid., p. 121-122.

213 Kant, I. 1784. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung. Project Gutenberg. URL:
http://www.gutenberg.org/files/30821/30821-h/30821-h.htm.

214 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 144.

38



verwerpen, aanbidden zij Jezus nog, wat niet alleen strijdig is met de Schrift, omdat die
volgens Koerbagh leert dat we Jezus alleen mogen verheerlijken en niet aanbidden, maar
ook met de rede, omdat alleen God zelf aanbeden mag worden. Koerbagh pleit hier dan ook
voor een universele, ware en van bijgeloof gezuiverde godsdienst, gestoeld op een
universele en ware goddelijke rede. Op grond van deze godsdienst kunnen wij bovendien
overeenstemmen in onze opvattingen, waarmee religieus geaarde conflicten teniet worden
gedaan. Maar wij dienen deze universele godsdienst ook omwille van zichzelf na te streven;
en deze redelijke godsdienst brengt ons de ultieme gelukzaligheid en het eeuwige leven. Op
grond hiervan is Koerbagh dus niet te beschouwen als atheist, maar juist als diep religieus
mens, van wie de theologische opvattingen sterk afweken van de gevestigde orde. We
moeten Koerbagh met andere woorden niet verkeerd interpreteren door te denken dat zijn
pleidooi voor religieuze eenheid uitsluitend een sociaal-politieke functie van religie met zich
meebrengt.?® Ten slotte zet deze godsdienst ook aan tot zelfstandig onderzoek, zodat de
waarheid vanuit ieder individu ontdekt kan worden.

Deze opvatting van Koerbagh over de aard van godsdienst heeft consequenties voor
zZijn politieke denken, dat in Licht beknopt aan bod komt, en de wetgevende macht over de
theologische en politieke wetten bespreekt. Koerbagh stelt vast dat het de geestelijken zijn
die zowel de religieuze als vaak ook de politieke wetten uitvaardigen. Maar hij wil deze
taakverdeling omdraaien: ook de politiek moet gestoeld zijn op de rede en het dient de
overheid te zijn die belast is met het maken van wetten van zowel theologische als politieke
of wereldlijke aard. De geestelijken hebben vervolgens de taak de religieuze wetten bij het
gewone volk te verkondigen en ze er in te onderwijzen. Zij moeten ervoor zorgen dat het volk
conform de religieuze wetten leeft.?*® Koerbagh meent ook hier weer dat de geestelijken hun
macht misbruiken; dat zij zich privileges toe-eigenen waarvan zij hun rechtmatigheid niet
kunnen bewijzen. Want het is onwaar dat geestelijken hun macht van God hebben gekregen:
het is de overheid die de macht zou moeten hebben in theologische en wereldlijke zaken,
omdat zij hiertoe door het volk zijn gemachtigd. Deze taakverdeling van Koerbagh druist niet
tegen de Bijbel in maar strookt er juist mee: het was Mozes en niet de hogepriester Aéron
die in de Bijbel deze wetten uitvaardigde, die hem onder de leiding van de goddelijke rede
door God waren ingegeven, op grond waarvan Koerbagh meent dat hij ze zelf had
bedacht.?!’ Het uiteindelijke doel moet dan ook zijn om de vele onredelijke verschillen tussen
gelovigen op te heffen en één redelijke godsdienst te bereiken: de aldus ontstane eenheid
zorgt voor vrede, oftewel een leven volgens de werkelijke leer van Jezus, economische bloei
en een “gelukkige en bestendige staat.”?*®

4.7 Een aanzet tot een ethische leer

Koerbagh levert in Licht ook nog een zeer beknopte opzet voor een ethische theorie,
waarover hij meent dat het te ver zou voeren “om over alle menselijke handelingen specifiek
te zeggen waarom ze goed of slecht zijn, hoe goed of slecht ze zijn en welke beloning of
straf erop staat. Daar zouden wij een heel boek voor nodig hebben. Daarom stellen wij dit uit
tot een andere gelegenheid, als het God behaagt ons in goede gezondheid te bewaren.”?*®
Het lijkt er op dat Koerbagh weliswaar enige aandacht wilde besteden over de filosofische
leer van goed en kwaad, maar dat hij het desondanks niet belangrijk genoeg achtte in de
context van zijn uiteindelijke bedoeling in Licht, zoals uiteengezet in 8§ 4.1, om dit onderwerp
tot in detail te onderzoeken. Daarom blijkt uit het voornoemde citaat dan ook dat hij
voornemens is zijn ethische leer op te nemen in een nog te schrijven werk, dat Koerbagh,
door zijn gevangenschap en dood in het Rasphuis, nooit heeft kunnen publiceren. Wel
brengt hij zijn in Licht kort uiteengezette ethische leer in verband met de theologische orde.

215 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 74.

216 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 113.

217 |bid., p. 108.

218 |bid., p. 119.

219 |bid., p. 89-90.

39



Deze ethische leer omvat de gedachte dat er op zichzelf bezien slechts één ethische
handeling bestaat die goed danwel kwaad is: respectievelijk het vereren danwel het lasteren
van God.??° Alle andere handelingen kunnen slechts een ethisch karakter hebben wanneer
zij betrekking hebben op onszelf of anderen. Hij meent dat iets goed is, wanneer het ons of
een ander baat; iets is slecht, wanneer het ons of een ander schaadt.??! De beknoptheid van
de ethiek van Koerbagh roept vele vragen op, bijvoorbeeld met betrekking tot het
subjectivisme van de theorie. Gelooft Koerbagh bijvoorbeeld dat er een objectieve notie van
baten en schaden bestaat of is dit afhankelijk van de ervaring van het subject? Het lijkt er in
ieder geval wel op dat hij meent dat we middels de rede handelingen op hun morele waarde
kunnen toetsen en dat we door middel van de rede ook onze gevoelens kunnen beheersen,
al blijft onduidelijk in welke mate dit mogelijk is. Wel staat vast dat Koerbagh geen exclusieve
hedonist was: hij pleit namelijk voor het beheersen en matigen van de passies.??? Het
hoofdstuk over ethiek in Licht is in ieder geval te beknopt om een coherent beeld te kunnen
vormen van de ethische theorie van Koerbagh. Wel kan worden vastgesteld dat het
formuleren van deze zeer beknopte ethiek een manier is om tegen de “onnodige
pietluttigheden en bedenksels” van de geestelijken te ageren, bijvoorbeeld wanneer het gaat
om hun regels over wat de mens op welk moment zou moeten eten, over welke kleding men
zou moeten dragen of over het bezoeken van toneel.?? Koerbagh meent namelijk dat dit
soort zaken doorgaans onschadelijk zijn.?%*

4.8 De herinterpretatie van een veelheid aan theologische noties

In wat resteert in Licht tracht Koerbagh een groot aantal theologische noties te
herinterpreteren. Het gaat hier onder meer over de begrippen “ketterij’, “hemel” en “hel”,
“‘engelen” en “duivels”, “orakels”, “spokerijen”, “tovenaars” en “wonderen”. In het licht van onze
onderzoeksvraag zullen deze begrippen hier niet tot in detail worden besproken, maar slechts
voor zover ze van belang kunnen zijn voor de vraag of Koerbagh van Spinoza zou moeten
worden geémancipeerd. Telkens hanteert Koerbagh in het kader van de herformulering van
deze begrippen weer zijn rationeel-etymologische methode, door middel waarvan hij de
werkelijke betekenis van de Schrift achterhaalt, om deze vervolgens in overeenstemming te
brengen met de rede.

Zo meent Koerbagh dat het begrip “ketterij” zeker niet noodzakelijkerwijs een
kwaadaardig begrip is, en dat het degenen die anderen het meest verketteren, namelijk de
katholieke kerk, zelf juist de meest ketterse opvattingen zijn toegedaan. Juist degenen die het
meest worden verketterd, zoals de socinianen, maar ook Koerbagh zelf, staan dichter bij de
waarheid, omdat zij bijgeloof op grond van de rede hebben verworpen en dus de meest
gezuiverde vorm van godsdienst navolgen. Koerbagh draait de situatie dus om: niet
andersdenkenden, maar de gevestigde orde bestaat uit ketters. Over de hemel meent
Koerbagh dat het de plek is waar de rechtvaardigen na de dood verblijven: het is in ieder geval
geen onzichtbare plaats waar geesten kunnen verblijven, omdat geesten volgens Koerbagh
niet kunnen bestaan.??® God kan niet op een bepaalde plek meer aanwezig zijn dan op een
andere plek: de ipstantie maakt dat God de totale werkelijkheid omvat. Koerbagh acht het na
de opstanding uit de dood wel mogelijk dat de plek voor de rechtvaardigen zich in het heelal
zal bevinden, namelijk op Aarde of “boven de vaste sterren.”??® De hemel is verder niet de plek
die ons geluk brengt: het is eerder zo dat het geluk dat wij in het wereldlijke leven behalen, en
dat bestaat in onze intellectuele overeenstemming met het Woord van God, ons daar zal

220 |bid., p. 85-86.

221 |bid., p. 86-87.

222 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 77.

223 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 87-88.

224 Hier ageert Koerbagh duidelijk tegen de anticartesiaanse Voetianen.

225 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 150.

226 |bid., p. 150-152.

40



brengen. Koerbagh kan de herkomst van het begrip “hel”, door theologen geinterpreteerd als
een plek waar een eeuwig vuur brandt, niet uit de Bijbel afleiden. De werkelijke hel kan niet
bestaan in dit eeuwig brandende vuur en de straf voor onrechtvaardigheid is niet gekoppeld
aan een bepaalde plaats: deze bestaat namelijk in de wroeging die wij hebben wanneer wij
het eeuwige leven mislopen.??” Voor wat betreft de orakels geldt dat er slechts één redelijk,
waar orakel bestaat: de menselijke rede, waarmee God zich in onze ziel op een verstandelijke
manier openbaart. Orakels in de vorm van sprekende beelden, zoals werd geloofd door de
oude Grieken en katholieken, zijn puur bedrog: listige mensen verstopten zich in de holle
beelden, en zij spraken vervolgens zeer dubbelzinnige teksten uit.?2® Ook de joodse orakels
waren mensenwerk, namelijk een politieke uitvinding van Mozes: mechanismen door middel
waarvan de menselijke stem kon worden vervormd. God kan immers onmogelijk een dergelijke
menselijke stem hebben. Engelen zijn geen goede geesten: van geesten ontkent Koerbagh
immers het bestaan. Naar de opvatting van Koerbagh zijn engelen zowel lichamelijke als
geestelijke boodschappers, die de mens kunnen helpen: te denken valt aan het opkomen van
een mistbank in een zeeslag tussen de Hollanders en de Engelsen of bepaalde gedachten die
in ons opkomen.??® Een soortgelijke interpretatie gaat op voor duivels: dit zijn geen kwade
geesten die aan ons kunnen verschijnen, maar bepaalde materiéle of denkmatige
gebeurtenissen, waardoor wij door God worden verhinderd of gestraft.?*® Als voorbeelden
noemt Koerbagh “onwetendheid, verlangen naar status en geld, en onmatigheid in allerlei
lusten.”3! Verder zijn spokerijen onmogelijk: datgene wat onlichamelijk zou zijn, kan niet aan
ons verschijnen. Het moet hier dus wel gaan om doortrapte mensen, die deze
geestverschijningen hebben gefingeerd, of om een krachtige menselijke verbeelding.?*?
Tovenaars, zij die met kwade geesten een verbond zijn aangegaan, bestaan niet. De Bijbel
wijst hier namelijk eerder op bedriegers, “wijze lieden"?, die de wetenschappen hebben
misbruikt en het volk voor wat betreft de kennis van de werkelijkheid hebben misleid. Volgens
Koerbagh moeten we de Bijbel zo interpreteren dat we de wetenschappen niet negatief moeten
waarderen omdat er mensen zijn die ze misbruiken. Ten slotte richt Koerbagh zich op
wonderen. Net zoals bij andere theologische noties aanvaardt Koerbagh wel het bestaan van
wonderen, maar kent hij er een andere betekenis aan toe dan de theologen hebben gedaan.
Zij menen immers dat door God verrichte wonderen inbreuken vormen op Zijn natuurwetten;
derhalve zijn zij bovennatuurlijk. In het tweede bewijs van Licht dat more geometrico verloopt,
tracht Koerbagh vast te stellen dat wonderen niet tegen of boven de natuur kunnen zijn, maar
altijd conform de wetten van de natuur. Deze wonderen, zoals de splijting van de Rode Zee
door Mozes, hebben dan ook nooit als wonderen plaatsgevonden. En het betreft een
absurditeit wanneer we denken dat God de mens in Hem wil laten geloven door
bovennatuurlijke en onbegrijpelijke wonderen als toonbeeld van zijn almacht voor te stellen.
Integendeel: juist wanneer we een zaak helder en welonderscheiden kunnen kennen, leidt dat
ons tot God. En het is juist strijdig met de almacht van God wanneer Hij bovennatuurlijke
wonderen zou verrichten, omdat hij datgene wat hij voortgebracht zou hebben, dan niet zou
laten bestaan, maar juist zou vernietigen. Het lijkt er op dat Koerbagh de werkelijke betekenis
van wonderen zoekt in de sfeer van de genoemde “engelen” of boodschappers: “Ik beschouw
als wonderen alle natuurlijke werkingen —want er zijn er oneindig veel — waardoor God mensen
helpt.”234

Enige paragrafen later wordt Licht zeer abrupt beéindigd. Gebleken is dat Koerbagh
het probleem van religieuze conflicten in zijn tijd wilde oplossen door alle mensen voor wat
betreft hun geloofsovertuigingen overeen te laten stemmen op grond van de universele rede,

227 |bid., p. 161. Ook een cartesiaanse tijdgenoot van Koerbagh, namelijk de Vlaamse denker Geulincx, heeft
overigens het begrip “hel” genaturaliseerd.

228 pid., p. 165.
229 |pid., p. 188-191.
230 |pid., p. 206-207.
231 |pid., p. 207.
232 |pid., p. 209-211.
233 |pid., p. 219.
234 |pid., p. 189.

41



zodat men tot een universele, enkelvoudige godsdienst kan komen, namelijk een die volledig
gezuiverd is van bijgeloof en verzinsels, die de theologen ons uit machtswellustige
overwegingen hebben opgedrongen. Hij vraagt ons daarnaast om op een redelijke manier te
leven. Alleen door middel van de rede kunnen wij namelijk de waarheid, dat wil zeggen het
Woord van God, kennen, en hierin schuilt ons geluk en het eeuwige leven. Koerbagh laat
echter niet zien hoe onze rede overeen kan stemmen met het intellect van God. Hij stelt aan
het einde van Licht dat hij tot God bidt om een goede gezondheid, zodat hij het tweede deel
van Licht zal kunnen publiceren. Zoals bekend, zou Koerbagh kort na zijn poging tot publicatie
van Licht echter sterven, nadat hij negen maanden in gevangenschap had doorgebracht. Het
meest radicale werk uit de periode van de vroege verlichting heeft zijn vervolg dus nooit gehad.

42



5. Spinoza en Koerbagh vergeleken

5.1 Over de functie van deze systematische vergelijking

In dit hoofdstuk zal het denken van Spinoza, zoals neergelegd in zijn Ethica, worden
vergeleken met Licht, het meest systematische werk van Koerbagh. Deze systematische
vergelijking staat in dienst van de onderzoeksvraag: zouden we Koerbagh intellectueel
moeten emanciperen van Spinoza? Zij helpt ons antwoord te geven op belangrijke vragen
die hiermee verband houden. Bijvoorbeeld in welke mate Spinoza de bron of inspiratie voor
Koerbagh vormt, in hoeverre het terecht is wanneer Koerbagh als volgeling van Spinoza
wordt beschouwd en waarin de originaliteit van Koerbagh ten opzichte van Spinoza is
gelegen. In een vergelijking tussen de beide denkers zal een contrast tussen hen worden
gevormd, op grond waarvan wij invulling kunnen geven aan deze vraag over de originaliteit
van Koerbagh ten opzichte van Spinoza.?* De vergelijking vormt hiermee een belangrijke
voorbode van de hier centraal staande vraag naar de intellectuele zelfstandigheid van
Koerbagh ten opzichte van Spinoza, al is zij niet noodzakelijk doorslaggevend voor de
beantwoording van deze vraag. Het is immers mogelijk dat twee denkers belangrijke
filosofische overeenkomsten vertonen, maar intellectueel onafhankelijk van elkaar hebben
geopereerd, of dat deze ideeén overeenkomen, maar de ene denker deze ideeén niet aan
degene heeft ontleend waarmee hij vergeleken wordt. Ook behoort het tot de mogelijkheden
dat de ideeén van twee denkers zeer verschillend zijn, maar zich wel op een belangrijke
manier tot elkaar verhouden, omdat de ene denker bijvoorbeeld tegen de andere ageert.
Voor de beantwoording van de vraag hoe denkers zich ten opzichte van elkaar verhouden en
of zij geémancipeerd moeten worden ten opzichte van elkaar, is dan ook een bredere
filosofische en historische context noodzakelijk. De systematische vergelijking dient
uiteindelijk in deze bredere context te worden geplaatst, waardoor aspecten als de relatie
tussen Spinoza, Koerbagh, andere mogelijk gelieerde denkers net als de tijdsgeest zelf erbij
betrokken moeten worden. Op dit bredere perspectief zal echter pas in het volgende
hoofdstuk worden ingegaan. In het zesde hoofdstuk zal dan ook de onderzoeksvraag van
deze masterscriptie worden beantwoord. Ten slotte kan een vergelijking ook omwille van
zichzelf nuttig zijn: het verschaft ons informatie over verhoudingen tussen ideeén en het
toont ons hoe doelstellingen en methodologieén hiermee samenhangen.

5.2 Het spinozisme in Koerbagh

Zoals in de inleiding al is aangestipt, wordt Koerbagh in de literatuur vrijwel altijd in een
spinozistische context of traditie geplaatst, of zoals Leeuwenburgh stelt: “in een
‘spinozistische’ dwangbuis geperst.”?*® Spinoza zou niet alleen een kennis of vriend van
Koerbagh zijn, maar ook zijn leraar.®” Of Koerbagh zou als leerling van Spinoza iemand zijn
geweest die de ideeén van zijn leraar niet goed zou hebben toegepast: dus een
amateurspinozist en een slechte imitator.?*® Waar Koerbagh wordt genoemd, kan Spinoza
nooit onbesproken blijven, zo lijkt het credo in de wetenschappelijke literatuur. Hij wordt dan
ook doorgaans gepresenteerd als afgeleide van Spinoza, dat wil zeggen als iemand die het
denken van zijn ‘leermeester’ Spinoza heeft overgenomen en het met opmerkelijke ideeén
heeft vermengd.?*® Koerbagh wordt daarmee intellectueel afhankelijk gemaakt van Spinoza:
hij wordt gezien als een spinozistische denker. Of zelfs dus als een intellectueel die faalt in

235 \Volgens Wielema is een dergelijke vergelijking juist vanwege dit originaliteitsaspect noodzakelijk en
informatief. Zie Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in
Nederland 12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 75.

236 _eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 10.

237 Bijvoorbeeld in Klever, W.N.A. 1996. Spinoza’s life and works. In: The Cambridge Companion to Spinoza.
Cambridge: Cambridge University Press, p. 39.

238 Zje bijvoorbeeld Siebrand, H.J. 1988. Spinoza and the Netherlanders. An Inquiry into the Early Reception of
His Philosophy of Religion. Assen/Maastricht: Van Gorcum, p. 24.

239 0ok Wielema stelt dit vast in Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In:
Van Bunge, L. The Early Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 61-62.

43



de toepassing van aan Spinoza ontleende ideeé&n, waarmee hem alle mogelijke originaliteit
wordt ontnomen. Wielema meent in mijn optiek echter terecht dat dergelijke weergaven van
Koerbagh, dat wil zeggen als een van Spinoza afgeleide denker die zo goed als volledig in
een spinozistische traditie past, als volgeling of zelfs als amateurspinozist, meestal op
veronderstellingen berusten.?*° In hoeverre zijn deze veronderstellingen nu waar?

5.3 Overeenkomsten

Het staat desalniettemin vast dat het denken van Spinoza belangrijke overeenkomsten
vertoont met het denken van Koerbagh. De voornoemde conceptie van Koerbagh als
spinozist is dan ook onder meer ingegeven vanuit de hierna te noemen overeenkomsten.

De meest opvallende en meest belangrijke overeenkomst tussen de denkers vormt
vanzelfsprekend hun metafysica, oftewel hun substantiemonistische beeld van God.?** Zowel
in de Ethica als in Licht wordt God volledig genaturaliseerd en vereenzelvigd met de
substantie en de natuur. Er is slechts één substantie, namelijk de natuur zelf, en buiten deze
substantie bestaat niets. Deze natuur, die als substantie de totaliteit van de werkelijkheid
omvat, heeft de kenmerken dat zij zich door middel van de cartesiaanse begrippen denken
en uitgebreidheid uitdrukt in wat haar bestaanswijzen of modi worden genoemd. Hiermee is
de voor ons zichtbare realiteit volledig afhankelijk van God. Beide denkers ontkennen op
grond hiervan het bestaan van wonderen als bovennatuurlijke fenomenen: er is immers niets
boven of tegen de natuur. Ook de eigenschappen van God komen bij Spinoza en Koerbagh
overeen: Hij is immanent in plaats van transcendent, oneindig, eeuwig, nooit begonnen, nooit
eindigend, eenvoudig, enig, onveranderlijk, volmaakt, almachtig en alwetend. We moeten er
bij beide denkers voor waken dat we God en dus ook zijn voornoemde eigenschappen niet
op een antropomorfe manier begrijpen, al is deze missie in de Ethica meer prangend en
expliciet dan in Licht. Waar Spinoza zijn antiantropomorfe missie namelijk meerdere malen
expliciteert, lijkt Koerbagh in enkele fragmenten van Licht er kort op te wijzen, waardoor het
meer een bijzaak voor hem lijkt. Zo zouden wij God niet aan een bepaalde ruimte moeten
koppelen, zoals de hemel of een paleis, omdat Hij niet op bepaalde plaatsen meer aanwezig
kan zijn dan op andere plekken. Bovendien is het een onmogelijkheid wanneer God zou
spreken, brullen of wraakzuchtig zou zijn. Nog een belangrijke overeenkomst in dit
metafysische kader heeft betrekking op de vraag of de voornoemde metafysische posities
als materialistisch kunnen bestempeld. Is al hetgeen bestaat op ontologisch niveau
uiteindelijk te reduceren tot materie? Dit is bijvoorbeeld het geval in Hobbes’ Leviathan.
Hobbes pleit ook voor een substantiemonistisch wereldbeeld; bij hem zijn uiteindelijk alle
fenomenen op ontologisch niveau echter lichamelijk oftewel materieel, dat wil zeggen
corpuscularistisch. Zowel bij Spinoza als Koerbagh is dit echter niet het geval. Bij hen is God
namelijk een substantie, die zich op een oneindig aantal wijzen uitdrukt. Dit doet Hij niet
alleen op materiéle, maar ook op ideéle wijze. Denken en uitgebreidheid zijn beide even
reéel, maar op fundamenteel ontologisch niveau zijn zij God, die niet uitsluitend van
materiéle aard is. Koerbagh gelooft daarnaast ook nog in de wederopstanding van de mens
na zijn dood, waarmee hij een dualist is voor wat betreft de verhouding tussen lichaam en

240 |bid., p. 62.

241 Zoals eerder vermeld, zal ik mij alleen richten op een vergelijking van Spinoza’s Ethica met Licht van
Koerbagh. Bij wijze van uitzondering zal in § 5.4 wel kort de Tractatus Theologico-Politicus in een vergelijking
worden betrokken, namelijk wanneer het gaat om de verhouding tussen de theologie en de filosofie bij Spinoza
en Koerbagh. Dit wil niet zeggen dat er niet ook bijvoorbeeld op grond van de genoemde Tractatus Theologico-
Politicus of Bloemhof van Koerbagh andere belangrijke verschillen of overeenkomsten naar voren kunnen komen.
Een voorbeeld van een dergelijke overeenkomst is bijvoorbeeld de volgende. Koerbagh meent dat de politieke
macht voor zowel politieke als religieuze wetten niet toebehoort aan geestelijken, maar aan de overheid. Spinoza
huldigt ook een dergelijke opvatting in de Tractatus Theologico-Politicus. Hij meent dat geestelijken geen politieke
macht zouden moeten hebben, en dat de soeverein volledige zeggenschap zou moeten hebben over alle
kwesties, zowel van religieuze als politieke aard. Andere overeenkomsten of verschillen zullen
hoogstwaarschijnlijk betrekking hebben op Spinoza’s interpretatie van de Schrift. Een dergelijke vergelijking
tussen Spinoza’s Tractatus Theologico-Politicus en Licht of het (andere) werk van Koerbagh vormt een
vruchtbaar onderwerp voor toekomstig onderzoek naar de verhouding tussen de beide filosofen.

44



ziel. En ook Spinoza gelooft dat bepaalde aspecten na het tenietgaan van het menselijk
lichaam behouden blijven.

In zowel de Ethica als Licht valt direct het extreem rationalistische karakter van deze
wijsgerige werken op. Dit geldt in de eerste plaats voor wat betreft de metafysica van de hier
centraal staande denkers. Spinoza en Koerbagh menen immers beiden dat het verstand van
God op een rationele manier gestructureerd is: Hij kent bij beide denkers een ideéel aspect
waarin de volledige en absolute waarheid op een rationele wijze is vastgelegd. Dit ideéle
aspect bestaat uit de oneindige verzameling van ware proposities over de werkelijkheid,
oftewel de rede van God, die bij Spinoza het “oneindige intellect” heet en bij Koerbagh het
“‘Woord van God”. Het buitengewoon grote vertrouwen dat beide denkers voor wat betreft
hun epistemologie in de menselijke rede hebben, vloeit dan ook uit deze voornoemde
ontologie voort. Bij Koerbagh is dit vertrouwen zelfs zo groot dat hij de rede een goddelijke
status toekent. Omdat de mens ook over redelijke vermogens beschikt, kan hij samenvallen
met de absolute waarheid die opgenomen is in het verstand van God. Hoewel echter een
belangrijk deel van de Ethica gewijd is aan het samenvallen van de menselijke rede met het
goddelijke intellect, blijft deze fundamentele stap in Licht onbesproken. Waar Spinoza deze
stap op een buitengewoon verfijnde manier overbrugt, lijkt Koerbagh hem als een
vanzelfsprekendheid te veronderstellen. Dit verschil in verfijndheid, aandacht en complexiteit
kan geéxtrapoleerd worden naar de epistemologische theorieén van de denkers als geheel.
Zoals in de volgende paragraaf nog zal blijken, hangt dit onderscheid in aandacht voor wat
betreft de epistemologie sterk samen met de verschillende doelstellingen van de beide
denkers. Uiteindelijk gaat het er om dat beide denkers menen dat de absolute waarheid, dat
wil zeggen de wijze waarop ideeén samenhangen in het intellect van God, alleen middels de
faculteit van de menselijke rede kan worden verkregen, en dus niet krachtens de
verbeelding. Wanneer wij de rede niet gebruiken, dan is onze kennis van de werkelijkheid
gebrekkig. In dit opzicht kan dan ook geconcludeerd worden dat Spinoza en Koerbagh
beiden rationalisten in hart en nieren zijn.

Ook opvallend is dat bij beide denkers ethiek, deugdzaamheid en de zojuist
genoemde kennistheoretische eenheid van de mens met God intrinsiek met elkaar
samenhangen. De grootste vorm van gelukzaligheid is niet gelegen in het nastreven van
aarde zaken. Deze zaken zijn immers vergankelijk, terwijl het geluk dat God bij de mens
teweeg kan brengen van eeuwige aard is. Noch Spinoza, noch Koerbagh meent echter dat
we volledig afstand van aardse zaken moeten nemen: het is juist nastrevenswaardig
wanneer we in de juiste mate genot ervaren dat van veranderlijke aard is, zoals het genieten
van goed voedsel of van muziek, zolang we een ander niet schaden. Wel moeten we de
passieve hartstochten wordt genoemd, oftewel de passies, matigen, omdat deze niet tot
werkelijke gelukzaligheid leiden. Zowel bij Spinoza als bij Koerbagh vormt het menselijke
verstand het middel waarmee we deze passies kunnen beheersen. De rede vormt ook het
middel waarmee we het grootste geluk kunnen bereiken. Het meest werkelijke en hoogst
mogelijke geluk ervaren wij wanneer we intellectueel overeenstemmen met het absoluut
ware intellect van God, waarmee in feite de gelukzaligheid gelegen is in een adequate
kennis van de natuur. Wanneer wij kennis van de natuur verkrijgen, zien we pas hoe de
dingen werkelijk zijn en dus wat werkelijk goed voor ons is. Ook heeft in dit kader het aardse
leven in zowel Licht als de Ethica een essentiéle plaats voor wat betreft de eeuwigheid van
de ziel, waar beide denkers veel gewicht aan tillen. Het is niet — voor zover een leven na de
dood bestaat — zonder meer zo dat wij in dat hiernamaals het grootste geluk zullen ervaren.
Het is juist het aardse leven waarin wij ons geluk zullen moeten vinden en het zijn juist de
gelukzaligheid en kennis in het aardse leven die onze positie na het vergaan van het lichaam
bepalen. Het is dan ook zo dat de eeuwigheid van de ziel bij de beide denkers een product is
van de kennis en dus het geluk dat wij in het huidige leven hebben verkregen. Ten slotte
heeft het pleidooi van de beide denkers voor een leven onder leiding van de rede
pacifistische consequenties: wanneer wij niet meer wezenlijk van elkaar verschillen omdat wij
onze kennis middels de universele rede opdoen, vermijden wij conflictueuze situaties.
Hierdoor zullen wij ook meer ethisch verantwoord handelen tegenover andere mensen.

45



5.4 Verschillen
Zoals we hebben gezien, vertoont het denken van Spinoza en Koerbagh enkele belangrijke
overeenkomsten. De hier uiteen te zetten verschillen tussen de beide denkers zijn talrijk.
Bovendien zal blijken dat de voornoemde overeenkomsten op een aantal essentiéle punten
genuanceerd dienen te worden. De hierna te noemen verschillen tussen Spinoza en
Koerbagh tonen dus het grote contrast tussen de beide denkers.

Het meest essentiéle verschil tussen de beide denkers luidt dat de doelstelling van de
Ethica en de filosofische agenda van Spinoza aanzienlijk verschillen ten opzichte van Licht
en van de agenda van Koerbagh. Dit verschil in doelstelling of agenda vormt niet alleen op
zichzelf bezien een belangrijk verschil, maar het heeft ook belangrijke consequenties voor de
gehanteerde methodologieén, de filosofische onderwerpen die voor Spinoza en Koerbagh
meer of minder relevant zijn en de wijze waarop dit allemaal uitgedrukt wordt in hun concrete
ideeén. Zoals uitgebreid beschreven in 8 3.1, is de doelstelling van de Ethica uiteindelijk
ethisch van aard. Spinoza zet op een uitgebreide, verfijnde en briljante wijze een
wereldbeeld uiteen dat een zeer deterministische werkingswijze heeft, waarin geen plaats is
voor vrije wil, doelmatigheid of een antropomorfe opvatting van God. Hij is zeker niet alleen
geinteresseerd in de aard van God en de werkingswijze van de natuur, maar ook in de plaats
die de mens inneemt in dit radicale wereldbeeld: hoe kan de mens absolute kennis verkrijgen
van de natuur, waar hij zelf deel van uitmaakt? Deze ontologie en epistemologie zijn
uiteindelijk dienstbaar aan de ethische inzet van Spinoza: hoe kan de individuele mens,
gegeven dit deterministische wereldbeeld, waarin God volstrekt genaturaliseerd is, werkelijk
gelukkig worden en toch op een bepaalde wijze vrij zijn? Hiertoe ontwikkelt hij een
uitgebreide en verfijnde psychologische leer, waarin menselijke emoties worden
geanalyseerd, en laat hij zeer uitgebreid zien hoe het menselijke intellect kan samenvallen
met het oneindige intellect van God. Ook laat hij zien wat de verhoudingen zijn tussen de
attributen, hoe de menselijke geest gerelateerd is aan het lichaam en waar de mens ten
diepste door wordt gedreven. Hij komt tot de conclusie dat het benaderen van het
ideaalbeeld van de deugdzame mens slechts voor enkelen is weggelegd: wij kunnen
inderdaad de ware gelukzaligheid bereiken, maar de weg die hier toe leidt is zeer moeilijk
begaanbaar. Het leven onder de leiding van de rede is voor een zeer kleine groep mensen
weggelegd. Onder de mensen die de gelukzaligheid mogelijk zouden kunnen bereiken, valt
beslist niet de gewone man uit de zeventiende eeuw.?*? De Ethica is dan ook in het
academische Latijn geschreven. Hij was er blijkens de Tractatus Theologico-Politicus
expliciet op tegen dat zijn werk door het gewone volk, dat vatbaar was voor retoriek en
leefde onder de leiding van de passies, zijn werk zou lezen.?*® Anders gesteld: Spinoza was
buitengewoon pessimistisch over de verlichting van de gewone mens: de meeste mensen
zZijn niet in staat hun rationele capaciteiten voldoende te ontwikkelen en toe te passen. Bij
Koerbagh is dit, zoals we hebben gezien, volstrekt anders. Koerbagh streeft er naar de door
religie gemotiveerde conflicten uit zijn tijd uit te bannen door een universele, op de rede
geénte godsdienst te bepleiten en zo uiteindelijk iedereen, de gewone man inbegrepen, te
verlichten. Bij hem moet iedereen de contradictoire en absurde aard van traditionele
theologische noties inzien. De mens moet gestimuleerd worden zelfstandig over deze
kwesties na te denken. Zijn doel is dan ook politiek of hervormend van aard. Ethiek en geluk
zijn voor Koerbagh belangrijke onderwerpen, maar zij vormen zeker niet het ultieme doel van
Licht. Dit bestaat namelijk eerder uit het genoemde politieke doel: het verlichten van het
gewone volk en het voor eens en altijd oplossen van conflicten, gevoed door
gedifferentieerde claims op de juiste religie, door een directe aanval te lanceren op de
geestelijken en hun corrumperende begrippen. Het werk van Koerbagh is vanwege zijn
optimistische verlichtingsmissie in het Nederlands geschreven: hij richt zijn werk nu juist aan
het gehele volk van de Republiek. Hij meent dat niet een enkeling, zoals bij Spinoza, maar

242 | eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 130-131.

243 Spinoza, B. de. 1670. Tractatus Theologico-Politicus. Vert. Elwes, R.H.M. (1997). URL:
http://www.gutenberg.org/files/989/989-h/989-h.htm#preface.

46



iedereen verlicht zou moeten worden. Niet de verlichting van het individu, maar die van de
massa staat bij Koerbagh centraal. Zolang de Nederlandse taal niet gecorrumpeerd wordt
door theologen en hun metafysische begrippen, is het mogelijk vrijwel iedereen op een
redelijke, zelfstandige manier te laten denken. Deze alinea samenvattend, kan worden
gesteld dat de Ethica en Licht sterk verschillen voor wat betreft hun doelstellingen. Waar
Spinoza een ethische inzet heeft, daar is de functie van Licht veel meer politiek, gericht op
verlichting van de massa. Deze functies hangen sterk samen met het verschil in taal waarin
de beide werken geschreven zijn. Daarnaast geldt dat het werk van Koerbagh op een meer
eenvoudige, leesbare en minder complexe manier is uiteengezet, waardoor de gewone
mens uit de zeventiende eeuw het zeker had kunnen begrijpen indien het werk wel
gepubliceerd zou zijn. Dit in tegenstelling tot het soms ondoorgrondelijke werk van Spinoza,
bij wie kritiek op de gevestigde theologische orde verscholen lag achter een zeer complex,
op meetkundige wijze uiteengezet filosofisch systeem.?** Al had er dus voor wat betreft het
werk van Spinoza geen Latijnse taalbarriere bestaan, dan nog bestond er een enorme
intellectuele drempel.

Een ander essentieel verschil tussen het denken van Spinoza en Koerbagh is
gelegen in hun filosofische methodologie en de wijze waarop zij hun ideeén presenteren. Dit
verschil in methodologie hangt ook sterk samen met de verschillende doelen van de Ethica
en Licht. Zoals besproken in § 3.1, zijn vorm en inhoud in de Ethica sterk met elkaar
verweven: als weerspiegeling van de deterministische wijze waarop God of de natuur werkt,
is dit werk dan ook volledig geometrisch opgebouwd. Deze geometrische methode heeft een
constructieve functie: Spinoza bouwt zijn gehele denken hiermee op en hij zorgt hiermee
voor een zekere gelaagdheid. Dit houdt in dat alles wat wordt geponeerd op de proposities
steunt die er aan vooraf zijn gegaan. Ook Koerbagh hanteert in Licht de geometrische
methode, waardoor dit op het eerste gezicht een belangrijke overeenkomst tussen de beide
denkers lijkt aan te duiden. Hij gebruikt de methode echter uitsluitend in twee specifieke
contexten, namelijk in die van de goddelijke drie-eenheid en die van wonderen. Tevens heeft
de geometrische methode in Licht meer een deconstruerende functie: het vormt het
gereedschap waarmee Koerbagh de genoemde noties vernietigt. Hiermee verschaft
Koerbagh dan ook zijn eigen invulling aan de geometrische methode en vormt dit aspect
eerder een verschil dan een (zwakke) overeenkomst tussen de beide denkers. De door
Koerbagh gehanteerde methode wordt, zoals al uitgebreid is beschreven, gekenmerkt door
een etymologische analyse, op grond waarvan begrippen eerst worden afgebroken, en dan
weer in overeenstemming met de rede opgebouwd worden. Zijn werk is dan ook niet op een
wiskundige manier opgebouwd, zoals het geval is bij Spinoza, maar vanuit een rationeel-
etymologisch stappenplan, gevoed door taalpurisme. Ten slotte valt op dat de Ethica een
buitengewoon gestructureerd werk is, wat samenhangt met haar meetkundige ordening, op
grond waarvan het zich op deductieve wijze, dus van algemeen naar bijzonder, ontvouwt.
Het werk van Koerbagh is daarentegen meer chaotisch en gefragmenteerd: onderwerpen als
epistemologie, gelukzaligheid en het eeuwige leven worden niet behandeld in een
afzonderlijk hoofdstuk, maar verspreid over meerdere hoofdstukken. Dit hangt behalve met
het doel zeker ook samen met het temperament waarin het werk geschreven is: in Licht blijkt
namelijk duidelijk dat Koerbagh woedend is over de aanhoudende godsdienstige conflicten
en het aspect van godsdienst dat iedereen lijkt te zijn vergeten, namelijk dat van
naastenliefde. Samenvattend kan worden gesteld dat Spinoza eerder een filosofische
systeembouwer en ethicus is, oftewel een traditionele filosoof, die het denken zelf tot doel
maakt. Koerbagh is daarentegen meer een intellectuele politieke en filosofische activist: een
geloofscriticaster en religieus hervormer.

Naast het contrast in doel en methodologie, geven metafysische, epistemologische
en ethische verschillen tussen Spinoza en Koerbagh en de aandacht die zij aan filosofische
onderwerpen met betrekking tot deze deelgebieden besteden, een nog grotere spanning
tussen de twee denkers aan. In het licht van datgene wat Spinoza en Koerbagh betogen,

244 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 59.

47



oftewel hun agenda, laten Spinoza en Koerbagh immers onderwerpen buiten beschouwing
die zij voor hun theses niet noodzakelijk achten. Waar Spinoza bijvoorbeeld veel aandacht
besteedt aan de (deterministische) werkingswijze van de natuur, teleologie en de
mogelijkheid van vrijheid, daar laat Koerbagh deze onderwerpen in Licht geheel buiten
beschouwing. Dit geldt ook voor de noodzakelijkheid van het bestaan van God, dat bij
Spinoza uitgebreid wordt aangetoond, omdat dit onlosmakelijk verbonden is met zijn
deterministische inzet. En waar Spinoza zich sterk keert tegen alle aspecten van de
antropomorfisering van God, vormt ook dit onderwerp bij Koerbagh meer een bijzaak. In het
kader van deze metafysische verschillen, dient de in de vorige paragraaf genoemde
overeenkomst met betrekking tot het substantiemonisme genuanceerd te worden. De
substantieleer van Koerbagh staat namelijk uitsluitend in dienst van de deconstructie van de
triniteit, waar Koerbagh veel aandacht aan besteedt. Deze substantieleer contrasteert met
die van Spinoza, wanneer Koerbagh vanuit zijn taalpurisme en etymologische houding het
begrip “ipstantie” als “zelfstandigheid” definieert en “substantie” als “onderstandigheid”. De
uitgebreide psychologische analyse in het werk van Spinoza ontbreekt ook bij Koerbagh, en
dus wordt het bij Koerbagh ook niet duidelijk hoe we middels de rede precies beheersing
over de passies kunnen verkrijgen. De kenleer en ethiek van Spinoza zijn zeer verfijnd en
gedetailleerd; bij Koerbagh worden epistemologie en ethiek slechts zeer beknopt aan de
orde gesteld. Bij hem wordt wel duidelijk wat zijn ethische standpunten zijn, maar op de
vragen van het “hoe” en “waarom” levert hij geen antwoorden. Hetzelfde geldt voor de plaats
van de mens in de natuur en dus zijn wijsgerige antropologie. Koerbagh richt zich ook niet op
een zelfstandige ethische leer, maar alleen voor zover dit in dienst staat van zijn betoog,
namelijk dat geestelijken zich niet zouden moeten mengen in onbelangrijke zaken die een
ander niet schaden, zoals het eten van bepaald voedsel. De voornoemde belangrijke
traditionele filosofische onderwerpen komen bij Spinoza uitgebreid aan bod en worden op
een zeer verfiinde manier bewezen, terwijl deze noties bij Koerbagh slechts gefragmenteerd
en zeer beknopt worden beschreven. Wat Koerbagh in het licht van zijn politieke en
religieuze missie wel uitgebreid en verfijnd doet in tegenstelling tot Spinoza, is het afbreken
en vaak ook opnieuw opbouwen van een groot aantal theologische noties, zoals de triniteit,
de Bijbel, de hemel en engelen; het in overeenstemming met de rede brengen van de Schrift
door deze te hertalen, het pleiten voor een universele godsdienst en in het licht daarvan het
onderwerpen van de belangrijkste religieuze stromingen aan een evaluatieve en redelijke
analyse. Alle voornoemde verschillen zijn ingegeven door de verschillende filosofische
agenda’s van Spinoza en Koerbagh. Weliswaar is in de vorige paragraaf gesteld dat zowel
bij Spinoza als Koerbagh ethiek, kennis en de deugd intrinsiek met elkaar samenhangen,
maar bij Spinoza vormt dit het ultieme doel in zijn Ethica, terwijl het voor Koerbagh een
bijzaak is, waardoor deze onderwerpen in zijn werk slechts sporadisch aan bod komen en
voor wat betreft de filosofische verantwoording absoluut niet zo verfijnd zijn, vergeleken met
de Ethica. Spinoza laat ons op een specifieke en uitmuntend onderbouwde manier zien hoe
we het geluk kunnen bereiken, terwijl Koerbagh in feite slechts volstaat met de loutere
constatering dat in de kennis van God de werkelijke gelukzaligheid en de eeuwigheid van de
ziel schuilt.

Over het eerder genoemde aspect van de eeuwigheid van de ziel verschillen Spinoza
en Koerbagh ook van opvatting. Het zal blijken dat dit verschil in opvatting duidt op een
belangrijke achterliggende filosofische opvatting aangaande de relatie tussen lichaam en ziel
bij de beide denkers. We hebben gezien dat Spinoza zich sterk keert tegen de opvatting van
een mogelijke scheiding van lichaam en ziel en het behoud van de verbeelding na de dood.
Hij meent dat we door middel van de mate van intellectuele activiteit in het aardse leven
onze eeuwigheid kunnen vergroten: wie een juist en meer volledig beeld heeft van de
causale keten waardoor de natuur wordt beheerst, heeft een ziel die meer eeuwige aspecten
kent die bij de dood behouden blijven. Een wederopstanding uit de dood is bij Spinoza
onmogelijk. De ziel is immers niets anders dan de idee van het lichaam; wanneer
laatstgenoemde vergaat, dan vergaan ook de temporele aspecten van de ziel. Wat volgens
Spinoza na de dood behouden blijft, betreft dan ook een ideéel aspect van de mens,
namelijk de adequate ideeén sub specie aeternitatis die hij gedurende zijn leven heeft

48



verkregen. Maar omdat de gehele werkelijkheid volgens de Ethica bezield is, hebben alle
modi — en dus niet alleen de mens — eeuwige aspecten. Weliswaar meent ook Koerbagh,
zoals in de vorige paragraaf is vastgesteld, dat kennis, geluk en de eeuwigheid van de ziel
intrinsiek met elkaar samenhangen, maar toch meent hij in tegenstelling tot Spinoza dat een
wederopstanding van de mens uit de dood mogelijk is. Hiermee lijkt hij op een bepaalde, niet
nader toegelichte manier, een vorm van cartesiaans dualisme tussen lichaam en ziel te
introduceren in zijn monistische wereldbeeld. De vraag die direct opdoemt, luidt natuurlijk
hoe dit te rijmen is met zijn opvatting over Wezen als enige substantie, waarvan alle andere
dingen bestaanswijzen zijn. Maar waar het in deze vergelijking om gaat, is dat Spinoza een
monistisch beeld van de mens veronderstelt: lichaam en ziel zijn twee zijden van dezelfde
medaille, terwijl Koerbagh een dualistische opvatting huldigt. Na de dood is de mens volgens
Licht namelijk in staat op te staan uit de dood; de herrezen mens kent een bepaalde plaats,
namelijk de hemel, waar hij het grootste geluk zal ervaren. Volgens Koerbagh is het in
tegenstelling tot Spinoza ook nog alleen de mens die deze eeuwige aspecten kan bezitten:
alle andere aardse wezens lijken in het denken van Koerbagh niet bezield te zijn. Hoewel
beide denkers dus menen dat het verkrijgen van kennis van God ons geluk en een eeuwige
ziel brengt, verschillen zij over de invulling van het laatstgenoemde begrip. Daarnaast
veronderstelt Koerbagh een dualistisch beeld van de mens en meent hij dat alleen de mens
in de gehele natuur bezield is en eeuwige aspecten kent.

Koerbagh staat met zijn opvatting aangaande de eeuwigheid van de ziel dichter bij de
traditionele christelijke of joodse concepties daarvan. In het licht van het vasthouden aan
traditionele religieuze concepties kan op een ander belangrijk punt echter gesteld worden dat
Koerbagh de traditionele religie juist meer afbreekt dan Spinoza dat doet, namelijk wanneer
het gaat om de religieuze verbeelding en het intact houden van de mogelijkheid van een
theologie die haar eigen waarheden kent, al zijn deze strijdig met de rede. Zoals we hebben
gezien, gaat de theologie bij Koerbagh volledig op in de filosofie en de natuurkunde. Wat
waar is in het ene kennistheoretische domein, moet ook waar zijn in het andere domein: wat
waar is in de theologie, moet ook waar zijn in de filosofie en natuurkunde, en vice versa.
Voor zogenaamde bovennatuurlijke waarheden, of zoals Koerbagh het vanuit zijn etymologie
noemt: “metafysica”, is in zijn denken geen enkele plaats. Dit soort waarheden zijn absurd,
contradictoir, strijdig met de rede: we dienen deze waarheden derhalve zonder uitzondering
te verwerpen. Koerbagh aanvaardt op geen enkele wijze een autonome theologie of een
bepaalde mate van godsdienstige verbeelding: de rede is altijd leidend wanneer we kennis
van God of de natuur trachten te verkrijgen. Spinoza lijkt aan de andere kant wel een
bepaalde mate van godsdienstige verbeelding in zijn denken toe te laten, alhoewel dit niet
zozeer aan de orde komt in de Ethica, maar in de Tractatus Theologico-Politicus. Een
belangrijk thema in dit werk bestaat namelijk uit de idee dat de domeinen van de filosofie en
de theologie strikt van elkaar gescheiden dienen te worden.?* Deze twee domeinen hebben
hun eigen epistemologische objecten: zo ressorteren waarheden van metafysische aard
onder de filosofie en valt de interpretatie van de Bijbel, waar Spinoza uitsluitend een moreel
belang in ziet, onder de theologie. Deze waarheidsdomeinen zijn niet ondergeschikt aan
elkaar, maar zijn in hiérarchische zin gelijk. In tegenstelling tot in Licht aanvaardt Spinoza
dus dat theologische waarheden kunnen bestaan, die mogelijk boven of tegen de rede zijn.
Hiermee erkent hij — in tegenstelling tot Koerbagh — dat het geloof niet volledig op dient te
gaan in de rede, waarmee hij erkent dat het geloof waarheden heeft die niet rationeel van
aard zijn. Als nuancering dient wel genoemd te worden dat ook Spinoza weliswaar bijgeloof
bekritiseert, omdat dit voortkomt uit de verbeelding en dat de ware religie bij hem ook op
zuiver rationele gronden wordt geformuleerd. Maar in de Tractatus Theologico-Politicus
wordt de verbeelding niet geheel afgebroken, omdat deze op een positieve manier politiek
aangewend wordt. Dit brengt met zich mee dat Spinoza in ieder geval de godsdienstige
verbeelding, zoals Koerbagh dit in Licht doet, niet geheel afbreekt, maar dit als reéle
mogelijkheid openlaat.

245 Nadler, S. 2002. A Companion to Early Modern Philosophy. Oxford: Blackwell Publishing, p. 239.

49



5.5 Wat toont deze vergelijking ons?

Nu Spinoza en Koerbagh voor wat betreft hun filosofische opvattingen met elkaar zijn
vergeleken, luidt de vraag wat de uitkomst van deze systematische vergelijking is. Tot op
welke hoogte zijn Spinoza en Koerbagh nu met elkaar vergelijkbaar in hun denken?

We hebben geconstateerd dat tussen Spinoza en Koerbagh cruciale verschillen
bestaan. Zij hadden zeer verschillende filosofische agenda’s en daarmee een verschillende
doelgroep. Bovendien weken hun methodologieén sterk van elkaar af. Het gevolg hiervan is
dat de beide denkers andere filosofische onderwerpen relevant achten in het kader van hun
doelstelling, en dat zij bepaalde onderwerpen dan ook sterker en meer verfijnd belichten dan
andere. Waar Spinoza zich sterk concentreert op de wijze waarop de mens kennis en
vrijheid kan verkrijgen in een deterministische wereld en als individu de ware gelukzaligheid
kan bereiken, met andere woorden op ethiek, daar belanden deze onderwerpen bij Koerbagh
op een zijspoor. Hij werpt zijn blik immers eerder sterk op Bijbelkritiek en de afbraak van
allerlei theologische noties, zoals de triniteit, engelen, hemel en hel. Waar Spinoza meende
dat verlichting zeer moeilijk en slechts voor enkelen te bereiken is, daar gelooft Koerbagh dat
vrijwel iedereen dit kan bereiken. Op de sporadische plaatsen in Licht waar Koerbagh zich
op ethiek richt, meent ook hij dat ware gelukzaligheid uit een redelijke kennis van God
voortvloeit. Bij Koerbagh is de filosofische onderbouwing hiervan echter van geringe
omvang. Bovendien wordt niet duidelijk hoe de mens nu met dit intellect van God kan
samenvallen en hoe wij onze kennis van God nu leidt tot gelukzaligheid. Ook verschillen
Spinoza en Koerbagh beide sterk voor wat betreft hun opvattingen over de eeuwigheid van
de ziel. En waar Spinoza aan de theologie een autonome waarheid toekent, daar breekt
Koerbagh dit en daarmee de religieuze verbeelding volledig af.

We hebben daarnaast gezien dat Spinoza en Koerbagh in hun denken op enkele
vlakken overeenkomen. Zo identificeren zowel Spinoza als Koerbagh God met de natuur,
menen zij dat hij eeuwig, enig en oneindig is, en definiéren zij God niet op een antropomorfe
manier. Zij zijn rationalisten in hart en nieren, die een groot vertrouwen plaatsen in de
capaciteiten van het menselijke verstand. We hebben echter ook gezien dat de
overeenkomsten op belangrijke plaatsen genuanceerd dienen te worden. Want waar
Spinoza alleen vertrouwen heeft in het verstand van de intellectuele elite, daar vertrouwt
Koerbagh op de rede van het gewone volk. Daarnaast zijn Spinoza en Koerbagh beiden
substantiemonisten, maar bij Koerbagh wordt het begrip “substantie” slechts genoemd
wanneer het gaat om de afbraak van de triniteit. Bovendien herinterpreteert Koerbagh het
substantiebegrip door het begrip “ipstantie” te introduceren. En de geometrische methode
heeft bij Koerbagh meer een deconstructieve functie; tevens wordt deze slechts tweemaal
gebruikt in Licht. Ook Spinoza meent in de Ethica dat conflicten worden vermeden wanneer
mensen voor wat betreft hun wezen overeenkomen. Dit vormt echter niet zijn filosofische
missie: het wordt slechts in één specifieke context genoemd, namelijk in die van het
intersubjectieve aspect van ethiek, en het is bij hem daarom een bijzaak.

Uiteindelijk kan op grond van deze systematische vergelijking in mijn optiek dan ook
de conclusie worden getrokken dat de overeenkomsten tussen de beide denkers, wanneer
zij aan een grondige analyse worden onderworpen, minder relevant zijn voor de uiteindelijke
positiebepaling van de twee denkers, en bovendien bij nader inzien vaak aanleiding geven
om toch van een verschil te spreken. Er zijn daarnaast belangrijke verschillen tussen de
beide denkers aanwezig. Dit komt vanuit mijn optiek met name voort uit hun filosofische
doelstellingen. Omdat Spinoza een ethische en Koerbagh meer een politieke inzet heeft,
ontstaat bij de beide denkers een verschil in de aandacht voor en aanpak van diverse
metafysische, epistemologische en ethische problemen. Spinoza beoogt een metafysica en
epistemologie te formuleren in dienst van een rationele, wiskundig opgebouwde ethiek,
terwijl Koerbagh een maatschappelijk en religieus hervormer en taalpurist is. Daarmee is
Spinoza meer een metafysisch en uiteindelijk ethisch denker, of een systeembouwer, en
Koerbagh meer een intellectuele activist, geloofscriticus en religieus hervormer.

50



6. De zelfstandigheid en originaliteit van Koerbagh

6.1 Inleiding

Nu de overeenkomsten en verschillen in het denken van Spinoza en Koerbagh op zichzelf
zZijn geanalyseerd, dat wil zeggen los van hun historisch-filosofische context, zullen hun
ideeén nu in dit bredere perspectief geplaatst worden. In deze contextualisering zal een
aantal vragen worden beantwoord die cruciaal zijn in het licht van de onderzoeksvraag. In
welke mate zijn Spinoza en Koerbagh en hun werk aan elkaar gelieerd? Zijn er ideeén die
Koerbagh aan Spinoza heeft ontleend? Kan Koerbagh als spinozist worden bestempeld? En
door welke overige filosofische stromingen is Koerbagh geinspireerd en beinvioed?
Uiteindelijk zal het dan mogelijk zijn in dit hoofdstuk de centrale onderzoeksvraag te
beantwoorden: zouden wij Koerbagh intellectueel moeten emanciperen van Spinoza en zo
ja, waarin is dan zijn filosofische originaliteit gelegen? Dit hoofdstuk wordt afgesloten met de
betekenis van de tegenstelling tussen Spinoza en Koerbagh voor de interpretatie van de
verlichting als historisch en filosofisch fenomeen.

6.2 De filosofische bronnen van Spinoza en Koerbagh

Ondanks de belangrijke verschillen tussen het werk van Spinoza en Koerbagh, vertonen
Ethica en Licht toch opvallende overeenkomsten. Maar de aanwezigheid van
overeenkomsten tussen ideeén impliceert nog niet dat er sprake is van invioed of
afhankelijkheid. In welke mate is Koerbagh dan door Spinoza beinvioed en heeft hij ideeén
aan hem ontleend? Deze vraag is zeer moeilijk met zekerheid te beantwoorden. Het is voor
de beantwoording ervan immers van groot belang vast te stellen wat de sociale relatie was
tussen de beide filosofen. Maar over het leven van beide denkers is relatief weinig bekend.
Koerbagh laat in Licht bovendien nauwelijks expliciet zien door welke denkers hij
geinspireerd is of tegen wie van hen hij ageert. Hij noemt hen niet bij naam en citeert hen
nauwelijks. In de zeldzame gevallen dat hij dit wel doet, citeert hij bijvoorbeeld Plinius en
Hobbes’ Leviathan. Spinoza wordt in het werk van Koerbagh niet genoemd; andersom wordt
Koerbagh niet in het werk van Spinoza genoemd. Een verdere complicatie is nog dat
Koerbagh zich onder de collegianten bevond, en het zeer aannemelijk is dat alle leden elkaar
in deze intellectuele smeltkroes hebben beinvioed toen zij delibereerden over allerlei
afwijkende filosofische en religieuze ideeén. Israel stelt dan ook terecht dat niet alleen
Spinoza, maar ook onder meer Van den Enden, Meijer, Hobbes, Van Berkel (1629 — 1686)
en Bouwmeester het werk van Koerbagh in belangrijke mate hebben beinvioed.?*® Kortom:
het is misschien wel vast te stellen welke denkers, met inbegrip van Spinoza, Koerbagh
mogelijkerwijs hebben beinvioed, maar de vaststelling van de mate waarin dit het geval is, is
bijna onmogelijk. Toch staat het vast dat Spinoza en Koerbagh elkaar kenden;
hoogstwaarschijnlijk waren zij ook bevriend.?*’ Dit blijkt onder meer uit de bekentenis die
Koerbagh had afgelegd toen hij op grond van de publicatie van Bloemhof en de
voorgenomen publicatie van Licht werd gearresteerd. In deze bekentenis stelde hij dat hij
Spinoza weliswaar had bezocht, maar nooit met hem had gedelibereerd over filosofie en
theologie. Ook zijn er veel indirecte bewijzen, zoals inmiddels verloren gegane
briefwisselingen tussen Spinoza en Koerbagh.?*® Pas nadat Koerbagh tijdens de verhoren
met deze briefwisselingen werd geconfronteerd, gaf hij toe dat hij Spinoza kende en dat hij
hem thuis had bezocht. Uit diezelfde verhoren blijkt echter duidelijk dat Koerbagh zijn
vrienden en zijn broer Johannes in bescherming wilde nemen. Het lijkt mij daarom zeer
ongeloofwaardig dat Koerbagh niet met Spinoza over allerlei filosofische onderwerpen heeft
gedebatteerd, zeker gezien de duidelijke verwantschap van enkele ideeén in hun werk.
Tegelijkertijd moet de relatie tussen Spinoza en Koerbagh ook genuanceerd worden. In de

246 Israel, J.1. 2001. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750. Oxford: Oxford
University Press, p. 193.

247 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 115-120.

248 |bid.

51



eerste plaats vanwege het reeds genoemde feit dat zij nergens naar elkaar citeren. Maar ook
omdat uit de recentelijk geinventariseerde boekenverzamelingen van zowel Spinoza als
Koerbagh bleek dat zij geen boeken van elkaar bezaten.?*° Dan is er nog het feit dat het
werk van Koerbagh enkele jaren eerder is gepubliceerd ten opzichte van het werk van
Spinoza. Bloemhof is gepubliceerd in 1668; Koerbagh had het voornemen Licht in datzelfde
jaar te publiceren. De Tractatus Theologico-Politicus is echter pas in 1670 gepubliceerd; de
Ethica pas postuum in 1678. Sommige auteurs, waaronder Israel en Nadler, wijzen er op dat
Koerbagh een vroeg manuscript van Spinoza’s Tractatus Theologico-Politicus heeft
bestudeerd of de Korte Verhandeling.?° Al lijkt dit inderdaad aannemelijk, toch moeten we
realiseren dat ook dit eerder berust op vermoedens en veronderstellingen dan op
feitelijkheden. Voor 1670 hadden enkele goede vrienden van Spinoza namelijk wel toegang
tot een conceptversie van het eerste deel van de Ethica en de Korte Verhandeling, maar niet
de Ethica of de Tractatus Theologico-Politicus zelf.?®* Bovendien is het niet duidelijk of
Koerbagh tot deze groep vrienden behoorde. Op grond van de ideeén in Licht die
contrasteren met het werk van Spinoza, lijkt Koerbagh regelmatig meer geinspireerd door
Meijer, Hobbes en Descartes dan door Spinoza. Ook Meijer behoorde namelijk tot de
collegianten, en ook hij meende dat de theologie ondergeschikt was aan de filosofie; dat het
de filosofen zijn die de Bijbel zouden moeten interpreteren en dat men de cartesiaanse
analyse los zou moeten laten op de Heilige Schrift om het Woord van God te achterhalen.?%?
Ook deelde Koerbagh met Meijer het taalpurisme, de idealen van de verlichting van de
massa en de popularisering van wetenschap en pleitte hij ook voor het intellectuele belang
van de Nederlandse taal.?®>® Koerbagh citeert Hobbes’ Leviathian, die hij door zijn vriend Van
Berkel had leren kennen.?** Ook Van Berkel was een denker die het gewone volk wilde
verlichten: in 1667 publiceerde hij een Nederlandse vertaling van het voornoemde hoofdwerk
van Hobbes. En in navolging van Descartes meent Koerbagh dat we alleen datgene voor
waar aan dienen te nemen, wat helder en onderscheiden is. De relatie tussen Meijer,
Hobbes, Descartes, Van Berkel, enkele overige denkers en Koerbagh vormt een vruchtbaar
onderwerp voor toekomstig filosofisch of historisch onderzoek. Het blijft gezien het
voorgaande echter vooralsnog een moeilijk opgave het spinozisme, Meijerianisme,
cartesianisme en Hobbesianisme in het werk van Koerbagh precies vast te stellen. Het wordt
wel duidelijk dat Spinoza zeker niet de enige denker is die Koerbagh heeft beinvlioed en dat
de relatie van Koerbagh tot andere denkers, zoals Meijer, Hobbes en Descartes, misschien
zelfs wel belangrijker is dan de verhouding tussen hem en Spinoza. Dat Koerbagh een
volgeling van Spinoza zou zijn en Spinoza dus zijn leermeester, lijkt mij dan ook volstrekt
ongefundeerd.

Wanneer we de bronnen van Spinoza en de filosofische tradities waar hij zich in
bevindt vergelijken met die van Koerbagh, dan ontstaat een belangrijk contrast tussen beide
denkers. Net als Koerbagh liet ook Spinoza zich in zijn werk inspireren door bijvoorbeeld Van
Berkel, Meijer, Hobbes en Descartes. Op het eerste gezicht lijken Spinoza en Koerbagh dan
in vergelijkbare tradities te staan. De voorbarigheid van deze conclusie blijkt echter wanneer
we kijken naar de invioed die Meijer op deze denkers heeft uitgeoefend. Klever stelt vast dat
Meijer een belangrijke invloed heeft gehad op Spinoza.?® Hij noemt Spinoza een volgeling

249 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 28.

250 Zie bijvoorbeeld Israel, J.I. 2001. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750.
Oxford: Oxford University Press of Nadler, S. 2011. A Book Forged in Hell. Spinoza’s Scandalous Treatise and
the Birth of the Secular Age. Princeton: Princeton University Press.

251 van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the Main
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 29.

252 | eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 157.

253 | eeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics, p. 6 (nog te publiceren).

254 | eeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 161-162.

255 Klever, W.N.A. 1997. Mannen rond Spinoza (1650-1700). Presentatie van een emanciperende generatie.
Hilversum: Uitgeverij Verloren, p. 80-81.

52



van Meijer wanneer het gaat om de hermeneutiek; ook vermoedt hij dat Meijer een
belangrijke inspiratiebron vormde voor Spinoza’s Tractatus Theologico-Politicus. Spinoza
staat echter duidelijk niet in de traditie van Meijer, wanneer het gaat om de lexicografie en
het taalpurisme van laatstgenoemde. Met de publicatie van enkele lexicografische werken,
zoals het Nieuw Woorden-boek der Regten, en het belang dat Koerbagh aan de
Nederlandse taal hecht, staat hij wel in deze filosofische en taalkundige traditie. Zowel
Spinoza als Koerbagh zijn dus duidelijk beinvioed door de moderne filosofie van Descartes
en Hobbes, Van den Enden, Van Berkel en Meijer. Maar het cruciale verschil tussen hen is
gelegen in het filosofisch-taalkundige denken dat tot uitdrukking komt in de lexicografie en de
liefde voor de Nederlandse taal, op grond waarvan Koerbagh eerder in een Meijeriaanse
traditie staat. Bij Spinoza is een dergelijk element in zijn filosofie geheel afwezig. De sterke
etymologische inzet van Koerbagh verklaart ook waarom hij zich op andere filosofische
onderwerpen richt dan Spinoza.

6.3 Koerbagh als zelfstandig intellectueel

Toch kunnen we niet ontkennen dat Licht mede door Spinoza geinspireerd is, gegeven de
sociale relatie tussen hem en Koerbagh in samenhang met de inhoudelijke verwantschap
van hun werk. Het grote vertrouwen in de menselijke rede in het werk van Koerbagh is ook
aanwezig in het werk van Spinoza, maar dit had Koerbagh, die goed bekend was met het
werk van Descartes, ook aan deze laatste kunnen ontlenen. Weliswaar menen zowel
Spinoza als Koerbagh dat ethiek en kennis met elkaar samenvallen, maar het is moeilijk aan
te geven of Spinoza op dit gebied Koerbagh heeft beinvioed, of dat Koerbagh deze opvatting
op een andere wijze of onder invloed van een andere filosofische stroming heeft gevormd,
zoals de Stoa. Ook de Stoicijnen meenden namelijk dat rationaliteit, kennis en geluk sterk
samenhangen.?® Daarnaast had Koerbagh geen toegang tot het ethische gedeelte van de
Ethica, maar vermoedelijk wel tot een vroeg manuscript hiervan of de Korte Verhandeling.
Spinoza en Koerbagh zouden mogelijk over deze ethische onderwerpen gesproken kunnen
hebben. Kortom: het is zeer moeilijk de exacte bron van de ethiek van Koerbagh, die toch al
niet de hoofdzaak van zijn werk vormt, te achterhalen. Het is dan ook zeer discutabel dit als
spinozistisch element in Koerbagh te beschouwen. Uiteindelijk is het dan toch de
spinozistische metafysica waardoor Koerbagh, mondeling dan wel schriftelijk, geinspireerd
moet zijn geraakt: aan wie anders had hij dit idee immers kunnen ontlenen??>’ Het lijkt mij
zeer waarschijnlijk dat de bron van het monisme in het denken van Koerbagh bij Spinoza ligt.
Maar dat hij in Licht geinspireerd is geraakt door een metafysisch idee van Spinoza, maakt
van Koerbagh nog geen spinozist of denker die uitsluitend in de spinozistische traditie staat.
We moeten van Koerbagh geen verkapte of zelfs amateuristische spinozist maken en van
het werk van Koerbagh absoluut geen voorbode van de Tractatus Theologico-Politicus of de
Ethica. Koerbagh is namelijk intellectueel zelfstandig ten opzichte van Spinoza, omdat hij zijn
spinozistisch getinte metafysica niet op een ethische, maar eerder op een politieke,
hervormende en verlichtende manier inzet. Koerbagh is een intellectueel, die met zijn
denken het politieke en religieuze landschap wilde veranderen, in het licht van welk doel hij
het metafysische idee van Spinoza in de basis had ingezet, maar hier tegelijkertijd naar
eigen inzicht en opvattingen invulling aan heeft gegeven, bijvoorbeeld wanneer het gaat om
de introductie van het begrip “ipstantie”. Hij was een geloofscriticaster en verlichter die om
filosofische en politieke redenen in het Nederlands schreef. Dit terwijl Spinoza meende dat
verlichting slechts voor een zeldzame groep mensen was weggelegd. Zijn denken gaat dan
ook schuil achter een zeer complex wiskundig opgebouwd systeem. Koerbagh was zeker
niet alleen beinvlioed door Spinoza, maar ook door Descartes, Meijer, Hobbes, Van Berkel,
Bouwmeester, andere collegianten en niet te vergeten: zijn broer Johannes. Koerbagh
maakte hiermee onderdeel uit van een rijke intellectuele smeltkroes. Het wordt nu ook
duidelijk waar de originaliteit van Koerbagh ten opzichte van Spinoza in gelegen is.

256 |rwin, T. 1989. Classical Thought. New York: Oxford University Press, p. 173-174.
257 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij
Vantilt, p. 158-159.

53



Koerbagh was een taalpurist, iemand die ook duidelijk in een lexicografische traditie staat, in
het Nederlands schreef in plaats van het Latijn en zich dus verzette tegen de
ontoegankelijkheid van de academische wereld. Hij zette zich daarmee ook in voor de
autonomie en zelfstandigheid van de Nederlandse Republiek. Daarnaast was hij een
rationeel-etymologische godsdienstcriticus: hij meende vanuit scherpe en zeer
idiosyncratische taalkundige analyses dat de bevolking door geestelijken werd bedrogen en
misleid, bijvoorbeeld wanneer het gaat om de triniteit, wonderen, hemel, hel, engelen en
duivels. Dit terwijl Spinoza eerder een klassieke en ook elitaire filosoof is: het denken is bij
hem meer een doel op zich.?*® De opvattingen van Koerbagh zijn zeer eigenzinnig,
bijvoorbeeld wanneer het gaat om de idee dat de Schrift voor verbetering vatbaar is. Hij wilde
godsdienstige conflicten opheffen door te pleiten voor een universeel geldende en op het
verstand gestoelde godsdienst. Hij identificeerde zich met Jezus: iemand die hij beschouwde
als een wijs mens die onwetendheid wegneemt, waarheid brengt en de mens aanzet tot
zelfstandig denken. Koerbagh was daarmee meer een maatschappelijk, politiek en religieus
hervormer: een moedige denker bij wie het verlichtingsideaal in vrijwel ongelimiteerde vorm
tot uitdrukking komt. Hij was een martelaar van het vrije woord.

6.4 Conclusie: de verlichting als heterogeen fenomeen

Op grond van de specialistische en inhoudelijke analyse van het werk van Spinoza en
Koerbagh kan een interpretatie van algemene aard worden toegevoegd aan de idee van de
verlichting als historisch en filosofisch fenomeen. We hebben immers gezien dat Spinoza
een elitaire filosoof en systeembouwer is, terwijl Koerbagh eerder een volksverlichter was,
een intellectuele activist en een hervormer. Dit duidt er op dat we de verlichting niet als
homogeen proces dienen te beschouwen. Het contrast in ideeén tussen Spinoza en
Koerbagh illustreert immers dat er in de zeventiende eeuw een grote diversiteit aan
opvattingen bestond over een cruciaal aspect van het verlichtingsideaal, namelijk de sociale
reikwijdte ervan. Wie zou verlicht moeten worden en welke mensen hebben de capaciteit om
verlicht te zijn? Spinoza meent dat alleen een intellectuele elite tot verlichting in staat is,
terwijl Koerbagh het gewone volk wenst te verlichten. In de specifieke vergelijking tussen
Spinoza en Koerbagh wordt de heterogeniteit en diversiteit van het verlichtingsconcept dus
goed zichtbaar.

258 |pid., p. 132.

54



7. Conclusie

In deze masterscriptie stond de volgende onderzoeksvraag centraal: moeten we Koerbagh
intellectueel emanciperen van Spinoza? Zo ja, waarin is dan zijn originaliteit gelegen? Deze
vraag is beantwoord aan de hand van Spinoza’s Ethica en Licht, het meest systematische
werk van Koerbagh.

Ter beantwoording van de onderzoeksvraag zijn ten eerste het leven en werk van de
voornoemde denkers uiteengezet in een beknopte biografie. Spinoza en Koerbagh leefden
beiden in de Nederlandse Republiek gedurende de periode van de vroege verlichting. De
jonge Republiek werd gekenmerkt door grote economische voorspoed en een relatief grote
mate van tolerantie jegens andersdenkenden, maar ook door godsdienstige conflicten. De
beide denkers zijn geinspireerd door de wetenschappelijke revolutie die tijdens hun leven
plaatsvond: als gevolg van revolutionaire wetenschappelijke ontdekkingen veranderde ook
de kennistheoretische eisen die aan de filosofie werden gesteld en daarmee haar karakter.
In de belangrijkste werken van Spinoza, namelijk de Ethica en de Tractatus Theologico-
Politicus, maar ook in die van Koerbagh, namelijk Bloemhof en Licht, komt deze
mechanicistische invloed duidelijk naar voren. Koerbagh staat met de publicatie van enkele
woordenboeken tevens in een lexicografische traditie. Zowel Spinoza als Koerbagh
behoorden tot een groep van ondergrondse vrijdenkers, de collegianten genaamd. Deze
vrijdenkers bespraken allerlei radicale en soms ook verboden theologische en filosofische
ideeén van bijvoorbeeld spinozistische, cartesiaanse, antitrinitaristische of socinianistische
aard. Spinoza stierf vermoedelijk aan tuberculose, opgelopen door zijn beroep als
lenzenslijper. Koerbagh belandde vanwege zijn voornomen publicatie van Licht in de
gevangenis, kort waarna hij door de slechte omstandigheden aldaar overleed.

Vervolgens is onderzocht hoe Spinoza in zijn Ethica een ethische leer construeert die
gefundeerd is op een metafysisch en epistemologisch bouwwerk. Het doel van de Ethica is
te onderzoeken hoe de mens vrijheid en geluk kan bereiken in een wereld die uitsluitend
volgens efficiénte causaliteit wordt beheerst. Dit gehele werk is hiertoe op meetkundige wijze
uiteengezet. In zijn metafysica vereenzelvigt Spinoza God met de natuur als enige
substantie. Hij bewijst dat God enig, eeuwig, oneindig en noodzakelijk is. Deze immanente
conceptie van God staat lijnrecht tegenover de traditionele conceptie van Hem als
transcendente entiteit. Dit blijkt des te meer wanneer de werkingswijze van God of de natuur
uiteen wordt gezet. Spinoza keert zicht namelijk tegen de antropomorfisering en
teleologisering van God of de natuur. Deze natuur werkt op een strikt deterministische wijze,
waarmee de aristotelische notie van finale causaliteit wordt afgebroken. Hiermee ontkent
Spinoza ook de vrije wil zoals deze traditioneel wordt begrepen. Omdat hij uiteindelijk
geinteresseerd is in de manier waarop de mens in deze wereld gelukzaligheid kan bereiken,
richt hij zich vervolgens op de plaats van de mens in de natuur. Spinoza meent dat niet
alleen de mens, maar de gehele werkelijkheid bezield is. De mens heeft hiermee geen
radicaal onderscheiden plek in de natuur. De mens is een wezen net als alle andere wezens,
zij het dat hij complexer en intelligenter is. Spinoza acht het mogelijk dat de mens adequate
ideeén verwerft van de natuur, waarmee hij voor wat betreft zijn ideeé&n gedeeltelijk samen
kan vallen met het intellect van God. De mens kan met andere woorden kennis verkrijgen die
absoluut is. Omdat Spinoza deze verkrijging van adequate ideeén koppelt aan het
discursieve en intuitieve denken en hij de verbeelding als bron van gebrekkige kennis
beschouwt, is Spinoza een rationalist. Het intellect van God is namelijk op dezelfde manier
gestructureerd als de adequate ideeén van de mens, waarmee Spinoza een groot
vertrouwen heeft in het menselijke verstand. Na zijn epistemologie, richt Spinoza zich op
ethiek. In de eerste plaats bespreekt hij daartoe de emoties van de mens, waarvan hij een
uitgebreide taxonomie verschaft. Passieve hartstochten, oftewel hartstochten voor zover
deze voortkomen uit een inadequate ideeén, kunnen tot droefheid leiden, terwijl actieve
hartstochten, voortkomend uit adequate ideeén, altijd resulteren in blijdschap. Wanneer wij
als mens op egoistische wijze streven naar zelfbehoud door kennis te verkrijgen van God of
de natuur, dan kunnen wij ons geluk maximaliseren en een blijvende vorm van geluk
ervaren. Hiertoe construeert Spinoza een ideaalbeeld, namelijk dat van de vrije en

55



deugdzame mens. Wij moeten leven onder de leiding van de rede, en dus niet onder het juk
van de passies. Spinoza laat uitgebreid zien hoe wij op een dergelijke wijze zouden moeten
leven en hoe wij ons kunnen bevrijden uit deze slaafse positie van de passieve hartstochten.
Als wij deugdzaam leven, dat wil zeggen onder de leiding van de rede, dan kunnen wij ook
een zekere mate van spontane vrijheid bereiken, omdat onze ideeén dan uitsluitend uit onze
interne activiteit zijn voortgekomen, en dus niet uit zaken die extern op ons inwerken. Door
alleen op egoistische wijze te streven naar ons eigen zelfbehoud, vertonen wij als mens ook
de meest ethische vorm van gedrag jegens anderen. Door op deze wijze een grote mate van
intellectuele activiteit te hebben in ons leven, kent onze ziel meer eeuwige aspecten,
wanneer ons lichaam door de dood vergaat. Wanneer wij geluk ervaren dat gepaard gaat
met het idee van God, leidt dit er volgens Spinoza toe dat wij een verstandelijke liefde tot
Hem ontwikkelen. In deze verstandelijke liefde tot God bestaat volgens Spinoza de ware
gelukzaligheid. In het slot van de Ethica stelt Spinoza vast dat slechts enkelen in staat zijn
deze ware gelukzaligheid te bereiken.

Daarna is overgegaan naar een bespreking van Licht. In dit werk laat Koerbagh licht,
oftewel het menselijke verstand, schijnen op een aantal duistere kwesties, dat wil zeggen dat
zij bijgelovig en verward zijn. Hij constateert dat de meeste conflicten in zijn tijd gevoed
worden door de grote verscheidenheid in religieuze interpretaties. Het zijn met name de
theologen en geestelijken die vanuit geldelijke of machtswellustige overwegingen de oorzaak
zijn van deze religieuze conflicten. Zij hebben de Bijbel bewust verkeerd geinterpreteerd,
verkondigen daarmee onwaarheden richting het volk en laten het op die manier in
onwetendheid. Geestelijken streven naar macht en omdat zij het volk bedriegen met hun
theologische verwardheden, propageren zij haat. Maar ook de Heilige Schrift zelf bevat
onduidelijkheden en contradicties. Koerbagh schrijft Licht in de Nederlandse taal om het
gehele volk te zuiveren van deze onwaarheden. Hiertoe gaat Koerbagh als etymoloog en
taalpurist te werk: hij onderwerpt een groot aantal noties aan een strenge rationalistische en
taalkundige analyse en gaat over tot de herformulering daarvan. Hij is hiermee niet alleen
een denker die noties afbreekt, maar ook iemand die deze op een constructieve manier
opbouwt. Koerbagh identificeert in Licht eerst God met de natuur en de enige substantie.
God is daarmee immanent, enig, eeuwig en oneindig. In zijn substantieleer hertaalt
Koerbagh “substantie” als een ware taalpurist naar “ipstantie”. Over de theologie meent
Koerbagh dat deze volledig opgaat in de filosofie of natuurkunde, die hij aan elkaar
gelijkstelt. Een ware bestudering van God is een filosofische of natuurkundige: wie kennis wil
verkrijgen van God, moet de natuur bestuderen. Koerbagh is een bijbelcriticus. Hij meent dat
de Bijbel niet gelijk is aan het Woord van God en dat het slechts een boek is, zoals alle
andere boeken. Dit Woord van God, dat een verzameling van alle absolute waarheden over
de totale werkelijkheid omvat, is net als het menselijke verstand op een rationele manier
geordend. Op grond hiervan plaatst Koerbagh een groot vertrouwen in de menselijke rede.
De Bijbel valt dan slechts met het Woord van God samen voor zover deze ideeén bevat die
helder en welonderscheiden zijn. In Licht bekritiseert Koerbagh verder op zeer gedetailleerde
wijze een groot aantal theologische noties, zoals “hemel”, “hel”, “ketterij” en “wonderen”. Een
groot deel van dit werk is er echter aan gewijd de goddelijke drie-eenheid af te breken. Uit
deze deconstructie van de triniteit vioeit de interpretatie van Koerbagh aangaande Jezus
voort. Hij ontdoet Jezus namelijk van zijn goddelijke status en bevrijdt hem van allerlei
onwaarheden en profetieén. Jezus is volgens Koerbagh vooral een bijzonder en wijs mens,
die het volk van zijn onwetendheid wilde ontdoen. Vanwege de overeenkomst in doelstelling
identificeert Koerbagh zich met Jezus. Hij beschouwt Jezus als redder of behouder, omdat
hij in zijn missie het volk te ontdoen van zijn onwetendheid bij heeft gedragen aan de
eeuwigheid van hun zielen. Want in de intellectuele of epistemologische vereniging met het
verstand van God bestaat naar de opvatting van Koerbagh de eeuwigheid van de ziel.
Koerbagh is wat betreft de verhouding tussen lichaam en geest een dualist, omdat hij gelooft
in een wederopstanding van de mens uit de dood. Uiteindelijk pleit Koerbagh dan ook voor
een godsdienst, die door de gemeenschappelijke aard van de rede universeel is. Deze
universele godsdienst is gezuiverd van alle onwaarheden, absurditeiten en verwardheden.
Deze ware religie zal niet alleen leiden tot het verkrijgen van kennis over God of de natuur en

56



daarmee ons geluk en de eeuwigheid van onze zielen, maar ook tot godsdienstige eenheid
van de mens. Wanneer de mens op grond van de universele rede overeenstemt, dan heft dit
religieuze conflicten op.

De systematische vergelijking van Koerbagh met Spinoza was het onderwerp van het
volgende hoofdstuk. Hoe verhouden de werken Ethica en Licht zich tot elkaar wanneer het
daarin neergelegde denken op zichzelf wordt beschouwd? In de literatuur wordt Koerbagh
regelmatig uitsluitend in een spinozistische context genoemd. Hij zou een denker zijn die
opmerkelijke ideeén vermengd heeft met het werk van Spinoza. Spinoza zou zijn
leermeester zijn en de werken van Koerbagh een prematuur voorspel op het werk van
Spinoza. De meest belangrijke overeenkomsten tussen Ethica en Licht hebben betrekking op
het substantiemonisme en de aard van God, het vertrouwen op het menselijke verstand, het
daaruit voortvloeiende rationalisme en de intrinsieke samenhang tussen ethiek,
deugdzaambheid en kennis. Verschillen zijn aanwezig in de verschillende doelstellingen en
agenda’s van de denkers en daarmee hun doelgroep, hun methodologie, de aandacht voor
verschillende filosofische onderwerpen, de eeuwigheid van de ziel en de verhouding tussen
de filosofie en de theologie. Uiteindelijk is vastgesteld dat de overeenkomsten minder
relevant zijn voor de uiteindelijke positiebepaling en vaak eerder aanleiding geven om van
een verschil te spreken. Er zijn op een groot aantal fronten cruciale verschillen tussen de
werken aanwezig. Op grond hiervan is geconcludeerd dat Spinoza meer een metafysisch en
ethisch denker is of systeembouwer en Koerbagh meer een intellectuele activist, een
geloofscriticaster en religieus hervormer.

Ten slotte is deze systematische vergelijking in haar historisch-filosofische context
geplaatst, op grond waarvan de onderzoeksvraag kon worden beantwoord. Er is ingegaan
op de filosofische bronnen van Koerbagh. Deze zijn moeilijk met zekerheid vast te stellen.
Koerbagh is beinvioed door een smeltkroes aan ideeén, afkomstig van onder meer Meijer,
Descartes, Spinoza en Hobbes. Dit geldt ook voor Spinoza. In tegenstelling tot Koerbagh is
Spinoza echter niet geinspireerd door de lexicografie, het taalpurisme en het ideaal van het
verlichting van het volk bij Meijer. Spinoza en Koerbagh waren waarschijnlijk bevriend, en het
liikt zeer aannemelijk te denken dat Koerbagh voor wat betreft zijn metafysische ideeén door
hem geinspireerd is. Dit maakt van Koerbagh echter niet uitsluitend een denker die in een
spinozistische traditie staat. We moeten Koerbagh dan ook emanciperen van Spinoza en
hem beschouwen als zelfstandig denker. De originaliteit van het werk van Koerbagh is
gelegen in zijn rationeel-etymologische geloofskritiek in samenhang met zijn ideaal het
gewone volk te verlichten, dat wil zeggen te bevrijden van onwetendheid. Hij was een
taalpurist met zeer eigenzinnige ideeén: een martelaar van het vrije woord. Spinoza was
echter meer een klassieke en elitaire filosoof. Zijn filosofie kent een hoge intellectuele
drempel, omdat het in het academische Latijn is geschreven en een zeer complex filosofisch
systeem omvat. De specifieke vergelijking van het werk van Spinoza met dat van Koerbagh
duidt op de heterogene en diverse aard van het verlichtingsbegrip. Er bestond immers geen
consensus over de sociale reikwijdte van de verlichting. Wie heeft het vermogen verlicht te
zijn? En wie zou men wel moeten verlichten, en wie niet?

57



. Lijst van geraadpleegde literatuur

Irwin, T. 1989. Classical Thought. New York: Oxford University Press.
Israel, J.I. 1997. De Republiek, 1477-1806. Franeker: Uitgeverij Van Wijnen.

Israel, J.I. 2001. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-
1750. Oxford: Oxford University Press.

Kant, |. 1784. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung. Project Gutenberg. URL:
http://www.gutenberg.org/files/30821/30821-h/30821-h.htm.

Klever, W.N.A. 1997. Mannen rond Spinoza (1650-1700). Presentatie van een
emanciperende generatie. Hilversum: Uitgeverij Verloren, p. 80-81.

Klever, W.N.A. 1996. Spinoza’s life and works. In: The Cambridge Companion to
Spinoza. Cambridge: Cambridge University Press.

Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014).
Nijmegen: Uitgeverij Vantilt.

Koerbagh, A. 1668. Bloemhof. DBNL. URL.: http://www.dbnl.org/tekst/koer001bloe01_01/.

Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669.
Nijmegen: Uitgeverij Vantilt.

Leeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics. (nog te publiceren in Brill).

Nadler, S. 2011. A Book Forged in Hell. Spinoza’s Scandalous Treatise and the Birth of
the Secular Age. Princeton: Princeton University Press.

Nadler, S. 2002. A Companion to Early Modern Philosophy. Oxford: Blackwell Publishing.

Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University
Press.

Parry, R. 2014. Ancient Ethical Theory. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy.
Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/ethics-ancient.

Reijen, M. van. 2012. Brieven over het kwaad. Amsterdam: Wereldbibliotheek.
Shein, N. 2013. Spinoza's Theory of Attributes. The Stanford Encyclopedia of
Philosophy. Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-

attributes.

Siebrand, H.J. 1988. Spinoza and the Netherlanders. An Inquiry into the Early Reception
of His Philosophy of Religion. Assen/Maastricht: Van Gorcum.

Steinberg, J. 2013. Spinoza's Political Philosophy. In: The Stanford Encyclopedia of

Philosophy. Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/spinoza-
political.

58


http://www.gutenberg.org/files/30821/30821-h/30821-h.htm
http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/
http://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/spinoza-political
http://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/spinoza-political

Spinoza, B. de. 1677. Ethica. Vert. Krop, H. (2015). Amsterdam: Promotheus/Bert
Bakker.

Spinoza, B. de. 1670. Tractatus Theologico-Politicus. Vert. Elwes, R.H.M. (1997). URL:
http://www.gutenberg.org/files/989/989-h/989-h.htm#preface.

Wielema, M. 2011. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to llluminate the
Main Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill.

Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van
Bunge, L. The Early Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston:
Brill.

Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de
Wijsbegeerte in Nederland 12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 57-75.

59



