
Een licht dat 
schijnt op Licht 

 
Over de originaliteit van Koerbaghs Licht 

in relatie tot Spinoza’s Ethica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Titel: Een licht dat schijnt op Licht. Over de originaliteit van 

Koerbaghs Licht in relatie tot Spinoza’s Ethica 
Leerstoelgroep:   Geschiedenis van de wijsbegeerte 
Naam:    Stephan Rijsdijk 
Studentnummer:   327740 
Studievariant: Master filosofie van de maatschappij- en 

gedragswetenschappen 
Ects en datum voltooiing:  18 ects, december 2015 
Begeleider:    Prof. Dr. J.A. van Ruler 
Adviseur:    Dr. F.H.H. Schaeffer 
Aantal woorden:  33.689 
(exclusief voetnoten)  



Inhoudsopgave 
 

1. Inleiding ........................................................................................................................... 1 

2. Spinoza en Koerbagh: leven en tijdsgeest van twee radicale denkers ....................... 3 

2.1 Het leven van Benedictus de Spinoza .......................................................................... 3 

2.2 Het leven van de gebroeders Koerbagh ....................................................................... 3 

2.3 De tijdsgeest van de 17e-eeuwse Republiek ................................................................ 5 

3. Vrijheid en geluk in een strikt deterministische wereld ................................................ 7 

3.1 De methodologie en doelstelling van de Ethica ............................................................ 7 

3.2 De vereenzelviging van God, substantie en de natuur ................................................. 8 

3.3 De positie van de mens ...............................................................................................14 

3.4 Kennis: vertrouwen in de menselijke rede ...................................................................16 

3.5 Een meetkundige ordening van menselijke emoties ....................................................19 

3.6 Vrijheid, deugdzaamheid en ethiek .............................................................................21 

3.7 De weg naar gelukzaligheid en eeuwigheid ................................................................24 

4. Vrede door verlichting van het volk ..............................................................................28 

4.1 Licht: een algemene analyse.......................................................................................28 

4.2 De herinterpretatie van God en substantie ..................................................................30 

4.3 Natuurkunde of filosofie als ware theologie .................................................................31 

4.4 Het Woord van God ....................................................................................................32 

4.5 De triniteit als onredelijk dogma ..................................................................................33 

4.6 Naar een universele godsdienst ..................................................................................37 

4.7 Een aanzet tot een ethische leer .................................................................................39 

4.8 De herinterpretatie van een veelheid aan theologische noties .....................................40 

5. Spinoza en Koerbagh vergeleken .................................................................................43 

5.1 Over de functie van deze systematische vergelijking ..................................................43 

5.2 Het spinozisme in Koerbagh .......................................................................................43 

5.3 Overeenkomsten .........................................................................................................44 

5.4 Verschillen ..................................................................................................................46 

5.5 Wat toont deze vergelijking ons? ................................................................................50 

6. De zelfstandigheid en originaliteit van Koerbagh ........................................................51 

6.1 Inleiding ......................................................................................................................51 

6.2 De filosofische bronnen van Spinoza en Koerbagh .....................................................51 

6.3 Koerbagh als zelfstandig intellectueel .........................................................................53 

6.4 Conclusie: de verlichting als heterogeen fenomeen ....................................................54 

7. Conclusie ........................................................................................................................55 

8. Lijst van geraadpleegde literatuur ................................................................................58 

 



1 
 

1. Inleiding 
In de afgelopen decennia hebben godsdienstige conflicten in groten getale plaatsgevonden 
in de wereld. Denk bijvoorbeeld aan de strijd tussen Soennieten en Sjiieten in Jemen en Irak. 
Maar ook de huidige Syrische burgeroorlog wordt gevoed door religieuze verschillen tussen 
moslims onderling. Dagelijks is in de kranten te lezen over de ideeën en daden van 
fundamentalistische en terroristische organisaties als Boko Haram en IS. In Soedan is al 
jarenlang een conflict gaande tussen het overwegend islamitische noorden en het christelijke 
zuiden. Joden en Palestijnen botsen nog regelmatig met elkaar. In de twintigste eeuw 
bestond in Noord-Ierland het beruchte conflict tussen katholieken en protestanten, waarbij 
veel mensen om het leven zijn gekomen door bomaanslagen. Religieuze conflicten gaan 
gepaard met gruwelijk geweld en misdaden. Ze worden gerechtvaardigd met een beroep op 
de “absolute” waarheid. Waarheidsclaims zijn symbolen die mensen kunnen verenigen, maar 
ook met elkaar laten botsen. 

In de zeventiende eeuw waren door religie gevoede conflicten ook aan de orde van 
de dag. De Republiek der Zeven Verenigde Nederlanden (hierna te noemen: de Republiek) 
kende een grote mate van economische voorspoed vanwege de toegenomen handel, maar 
zij was ook intern conflictueus. Men kon het in de jonge Republiek niet eens worden over niet 
van elkaar los te denken religieuze en politieke opvattingen.1 Te denken valt bijvoorbeeld 
aan de religieus en politiek geladen debatten tussen de remonstranten en de 
contraremonstranten, uiteindelijk uitmondend in de onthoofding van Johan van 
Oldenbarnevelt. De Republiek bevond zich tevens in de periode van de verlichting: zowel 
wetenschap als filosofie maakten een revolutie door. In deze turbulente en historisch rijke 
periode leefden de radicale denkers en gebroeders Adriaan (1633 – 1669) en Johannes 
(1634 – 1672) Koerbagh. Adriaan probeerde met zijn werk een eind te maken aan de 
godsdienstige conflicten van zijn tijd. De verdeeldheid en het geweld dat hieruit voortvloeide, 
waren volgens hem strijdig met de kern van het christelijk geloof. Vanuit het principe van 
naastenliefde zou het christelijk geloof volgens hem juist moeten verenigen. Maar in plaats 
daarvan moorden mensen in naam van God elkaar uit, omdat zij het niet met elkaar eens zijn 
over de manier waarop men God zouden moeten benaderen. Ondanks deze pacifistische en 
bewonderenswaardige motivatie, werd Koerbagh door zijn tijdgenoten verketterd. Zijn 
filosofie was namelijk zodanig radicaal dat nota bene in de relatief tolerante Republiek op 27 
juli 1668 een gruwelijke lijfstraf en een gevangenisstraf tegen hem werden geëist: de 
sancties die stonden op de door hem geschreven “godslasterlijke” werken Bloemhof en Licht. 
Van de gebroeders Koerbagh was bekend dat zij deel uitmaakten van de collegianten: een 
groep ondergrondse vrijdenkers die op geheime locaties vrijelijk met elkaar delibereerden 
over theologie en filosofie. Voor hen waren traditionele kerkelijke opvattingen over religie, 
zoals de triniteit, niet heilig en stond de individuele beleving van het geloof centraal.2 Onder 
de collegianten bevond zich ook Benedictus de Spinoza. Het is aannemelijk dat de 
gebroeders Koerbagh goed met hem waren bevriend.3 Vanwege hun zeer beroemde 
tijdgenoot en vriend zijn de gebroeders Koerbagh altijd in de schaduw van Spinoza blijven 
staan. Zij worden beschouwd als volgelingen van Spinoza of zelfs als amateurspinozisten. 
Maar is dit wel terecht? 

In deze masterscriptie zal ik me dan ook richten op de vraag of Adriaan Koerbagh op 
basis van zijn werk Licht beschouwd moet worden als origineel, zelfstandig denker of als een 
afgeleide van Spinoza en misschien dus zelfs – cru gesteld – een amateurspinozist. Zouden 
we Koerbagh moeten emanciperen van Spinoza? Zo ja, waarin is dan zijn originaliteit 
gelegen? Ter beantwoording van de genoemde onderzoeksvraag zal deze masterscriptie als 
volgt zijn opgebouwd. In het hierop volgende hoofdstuk4 zal het leven en werk van Spinoza 
en Koerbagh uiteen worden gezet. Hierbij zal ook kort aandacht besteed worden aan de 

                                                
1 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, 
p. 12.  
2 Ibid., p. 146. 
3 Ibid., p. 115. 
4 Met andere woorden: het tweede hoofdstuk van deze masterscriptie. Deze inleiding is immers het eerste 
hoofdstuk.  



2 
 

tijdsgeest van de 17e-eeuwse Republiek waarin zij leefden. In het derde hoofdstuk zal 
worden besproken op welke wijze metafysica, epistemologie en ethiek bij Spinoza onderling 
samenhangen. Hierbij zal ik mij baseren op zijn Ethica. Het hoofdstuk zal aangevangen 
worden met een bespreking van zijn methodologie en doelstelling. In de hierop volgende 
inhoudelijke analyse van de Ethica zal de structuur van dit werk in hoofdlijnen worden 
gevolgd. In het vierde hoofdstuk zal Licht, het meest systematische werk van Koerbagh, 
integraal worden besproken. Omdat Koerbagh in de literatuur vaak in een spinozistische 
traditie wordt genoemd, is er in deze masterscriptie dan ook voor gekozen Licht na Ethica te 
behandelen. Ook bij de analyse van Licht zal eerst ingegaan worden op haar methodologie 
en doelstelling, waarna centrale thema’s uit dit werk in onderlinge samenhang uiteen zullen 
worden gezet. Bij de behandeling van Licht zal afgeweken worden van de structuur van dit 
werk, omdat het gefragmenteerd is. Diverse filosofische onderwerpen worden namelijk 
verspreid over het gehele werk door Koerbagh geanalyseerd. In het vijfde hoofdstuk zal Licht 
getoetst worden op spinozistische elementen. Het werk van Koerbagh zal dan ook 
systematisch worden vergeleken met Spinoza’s Ethica. Hiertoe zullen de overeenkomsten 
en verschillen tussen de beide denkers onderzocht worden. In het zesde hoofdstuk zal deze 
systematische vergelijking in een breder historisch-filosofisch perspectief geplaatst worden. 
In dit licht zal de sociale relatie tussen Spinoza en Koerbagh in samenhang met hun 
filosofische bronnen worden onderzocht. Ten slotte zal afgesloten worden met een 
conclusie. Hierin zullen de bevindingen van deze masterscriptie worden geresumeerd en zal 
de onderzoeksvraag van beantwoording worden voorzien.  

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 
 

2. Spinoza en Koerbagh: leven en tijdsgeest van twee radicale 
denkers 
 
2.1 Het leven van Benedictus de Spinoza 
Spinoza werd in 1632 als Bento de Spinoza geboren binnen de Portugees-Joodse 
gemeenschap van Amsterdam. Zijn ouders, Michael de Spinoza en Hana Debora, waren 
vanwege de inquisitie geëmigreerd vanuit Portugal naar de Republiek. Zijn familie was bij 
lange na niet zo vermogend als de grote kooplieden van de Republiek, maar desalniettemin 
was zij welgesteld.5 Al op jonge leeftijd bleek dat Spinoza intellectueel begaafd was, omdat 
hij uitblonk op school. Op zeventienjarige leeftijd werd hij echter geacht zijn studie stop te 
zetten om de plaats van zijn overleden broer in het familiebedrijf over te nemen. Het leven 
als koopman was echter niet aan hem besteed: Spinoza was immers veel meer een denker 
dan een handelaar. Hij besloot het voor het academische leven noodzakelijke Latijn en 
klassieke studies te bestuderen in de Latijnse school van Franciscus van den Enden (1602 – 
1674). Ook nam hij een Latijnse naam aan: Benedictus de Spinoza. In 1656 werd de joodse 
cherem over hem uitgesproken. Dit betekent dat hij werd geëxcommuniceerd uit de joodse 
gemeenschap. Tot op de dag van vandaag is het onduidelijk wat de concrete aanleiding 
hiertoe was, al zal niemand zich over de excommunicatie verbazen, gezien de radicaliteit 
van Spinoza’s denken.6 In 1661 verhuisde hij naar Rijnsburg, waar hij als beroep 
hoogwaardige lenzen sleep. Spinoza deed dit niet alleen vanuit financiële motieven, maar 
ook omdat het goed aansloot op zijn intellectuele interesses en behoeften.7 Zoals eerder al 
bleek, behoorde Spinoza tot een groep vrijdenkers, genaamd de collegianten, waarmee hij 
tevens was bevriend. Tot deze vriendenkring behoorden mensen als Lodewijk Meijer (1629 – 
1681), Jarig Jellesz (1620 – 1683), Johan Bouwmeester (1630 – 1680) en uiteraard de 
gebroeders Koerbagh. Al in 1662 begon Spinoza met het schrijven van zijn magnum opus, 
de Ethica, dat pas postuum gepubliceerd zou worden door zijn vrienden in 1677. Vanaf 1663 
leefde hij in Voorburg, waar hij verder zou werken aan zijn Ethica. Rond 1670 besloot hij 
naar Den Haag te verhuizen. In datzelfde jaar publiceerde hij anoniem zijn Tractatus 
Theologico-Politicus, een werk dat de gemoederen zeer zou schokken. In dit werk schreef hij 
onder meer dat de Bijbel eerder een historisch dan een heilig of goddelijk werk was, dat 
wonderen, begrepen als bovennatuurlijke ingrepen in de natuurwetten, onmogelijk zijn en dat 
profeten slechts beschouwd moeten worden als kundige vertellers met een rijke 
verbeelding.8 Daarnaast had Spinoza ook zijn politieke denken in dit werk uiteengezet. 
Tijdgenoten, waaronder de anticartesiaanse Voetianen, beschouwden de Tractatus 
Theologico-Politicus als een gevaarlijk en ketters werk en er werd zelfs gesteld dat het in de 
hel was gesmeed. Gedurende zijn leven ontmoette Spinoza diverse beroemde tijdgenoten, 
zoals Christiaan Huygens (1629 – 1695) en Gottfried Wilhelm Leibniz (1646 – 1716). Hij 
stierf ten slotte in 1677, vermoedelijk ten gevolge van tuberculose.  

 
2.2 Het leven van de gebroeders Koerbagh 
De gebroeders Adriaan en Johannes Koerbagh werden respectievelijk in 1633 en 1634 
beiden te Amsterdam geboren in een gezin van in totaal elf kinderen.9 Hun ouders heetten 
Hans Jansz Koerbagh en Trijntje Adriaensdr. De familie Koerbagh was vermogend, maar 
niet zeer rijk. Het vermogen bestond met name uit geld, verkregen uit erfenissen en 
vastgoed, waarin door de familie werd belegd.10 Dit vormt een belangrijk argument om aan te 

                                                
5 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 2. 
6 Ibid., p. 6. 
7 Ibid., p. 14. 
8 Ibid., p. 19. 
9 In het vervolg van deze masterscriptie zal naar Adriaan Koerbagh worden gerefereerd wanneer uitsluitend de 
achternaam “Koerbagh” genoemd is. Wanneer op zijn broer Johannes wordt gedoeld, dan zal dit expliciet zijn 
aangegeven. 
10 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 20. 



4 
 

nemen dat de familie connecties had met de handels- en regentenelite van Holland.11 De 
gebroeders Koerbagh waren dus “well-connected”. Voordat Adriaan en Johannes naar de 
universiteit gingen, doorliepen zij eerst de Latijnse school, die tot doel had de leerlingen voor 
te bereiden op de universiteit door ze onder meer volledig in de taal van het Latijn te 
onderwijzen in het trivium, bestaande uit de vakken grammatica, dialectica en retorica. Het 
Latijn, heden ten dage een dode taal, vormde in de zeventiende eeuw de primaire taal van 
de universiteiten en de wetenschap: de taal dus van de intellectuele elite. In 1653 gingen de 
gebroeders studeren aan de universiteit van Utrecht: Adriaan studeerde medicijnen en 
rechten en Johannes theologie. Hier maakten zij niet alleen kennis met het mechanicistische, 
revolutionaire gedachtegoed van Descartes, maar ook met het door veel tijdgenoten als 
ketterij bestempelde socinianisme.12 De theoloog Socinus (1539 – 1604), geestelijk vader 
van deze christelijke doctrine, keerde de verhouding tussen geloof en rede om zoals deze 
geldt in het fideïsme: niet het geloof, maar de waarheden die door de rede worden 
voortgebracht, prevaleren wanneer geloof en verstand strijdig zijn. Deze epistemologische 
houding werd door Socinus toegepast op het interpreteren van de Bijbel, met als gevolg dat 
enkele zeer belangrijke kerkelijke dogma’s, zoals de goddelijke drie-eenheid, ook wel 
genoemd de triniteit, alsmede de goddelijkheid van Jezus, zijn wederopstanding en 
verlossing van de zonden door zijn dood, werden opgeslokt door de rede. Het socinianisme 
werd in de zeventiende eeuw populair onder vrijdenkers in de Republiek, zoals Jan Knol (? – 
1672) en Frans Kuyper (1629 – 1691), die bevriend waren met de gebroeders Koerbagh.13 
Onlangs bleek overigens uit een inventarisatie van de boekencollectie van de gebroeders 
Koerbagh dat zij een fors aantal socinianistische werken bezaten.14 Het staat vast dat zij 
goed bekend waren met de opvattingen van deze antitrinitaristische beweging. In 1656 
verhuisden Johannes en Adriaan naar Leiden om aldaar te studeren. De beweegredenen 
van het overstappen naar een andere universiteit waren waarschijnlijk tweeledig: in de eerste 
plaats omdat de medische faculteit van de Leidse universiteit in de zeventiende eeuw van 
zeer hoog niveau was en in de tweede plaats vanwege de grotere ontvankelijkheid voor het 
cartesiaans gedachtegoed. In 1659 promoveerde Adriaan in de medicijnen op basis van een 
onderzoek naar tuberculose, vervolgd door een promotie in rechten in 1661, waarna hij naar 
Amsterdam verhuisde. Johannes voltooide uiteindelijk zijn studie theologie. Op dit moment 
waren Adriaan en Johannes beiden woonachtig in Amsterdam. De broers begonnen hier 
steeds meer te radicaliseren, met als gevolg dat Johannes zich meerdere malen voor de 
kerkenraad diende te verantwoorden.15 Uit deze verdediging van Johannes bleek al dat hij 
afwijkende – soms spinozistische – opvattingen huldigde: bijvoorbeeld dat de dingen om ons 
heen modificaties zijn van God als de ene substantie en dat een creatio ex nihilo een 
onmogelijkheid vormt.16 Zoals gezegd, bevonden de gebroeders zich onder een groep 
ondergrondse en heimelijke vrijdenkers, de collegianten genaamd, die zich verzetten tegen 
de traditionele kerkelijke dogmatiek. Zij geloofden dat het geloof primair een individuele zaak 
was: de eigen beleving van het geloof stond centraal.17 Bovendien bestond er onder deze 
groep vrijdenkers een grote mate van intellectuele interactie, welk door de grote mate van 
tolerantie onder de collegianten leidde tot het vrijelijk bediscussiëren van bijvoorbeeld het 
socinianisme, spinozisme en het cartesianisme. Er ontstond dientengevolge een grote 
intellectuele smeltkroes: alle leden beïnvloedden elkaar. Onder de collegianten bevond zich 
ook een vriend van de gebroeders Koerbagh, die hen waarschijnlijk tevens tot de groep 
vrijdenkers had geïntroduceerd: Spinoza. Het is in dit kader nog belangrijk op te merken dat 

                                                
11 Ibid., p. 19-20. 
12 Ibid., p. 41. 
13 Ibid., p. 72.  
14 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 14. 
15 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 136-137. 
16 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 18. 
17 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 142-143. 



5 
 

Spinoza in de jaren 60 van de zeventiende eeuw nog niet de grote filosoof van de 
collegianten was en niet degene was die alleen de agenda bepaalde.18 Het is echter niet 
duidelijk in welke mate Spinoza en Koerbagh elkaar nu precies hebben gekend. 

Over het werk van de gebroeders Koerbagh kan het volgende worden opgemerkt. 
Van Johannes zijn geen overgeleverde werken bekend. Wel wordt vermoed dat hij co-auteur 
was van enkele weldra te noemen werken van zijn broer Adriaan.19 Het meest 
noemenswaardige werk uit de vroegere periode van Adriaan Koerbagh is het Nieuw 
Woorden-boek der Regten, gepubliceerd in 1664. In dit werk worden - uiteraard doorgaans 
Latijnse - juridische begrippen op lexicografische wijze gedefinieerd. Hij trachtte hiermee 
elitaire, academische kennis van te ontdoen van haar Latijnse huls om het gewone volk 
binnen de Republiek niet langer in wetenschappelijke onwetendheid te laten. In het schrijven 
van dit soort woordenboeken was Adriaan overigens geïnspireerd door zijn vriend Lodewijk 
Meijer, die zelf ook dergelijke lexicografische werken had gepubliceerd. In 1668 publiceerde 
Koerbagh zijn werk Een bloemhof van allerley lieflijkheyd sonder verdriet: een tevens op 
lexicografische wijze in spottende stijl uiteengezette kritiek op de religieuze status quo. Maar 
ook medische en wederom juridische begrippen werden gedefinieerd. Bloemhof werd – 
opmerkelijk genoeg – zowel onder zijn echte naam als onder het pseudoniem Vreederijk 
Waarmond gepubliceerd. Het verkreeg direct het predicaat “godslasterlijk” en werd door 
tijdgenoten ervaren als zeer schokkend. Johannes hielp vervolgens zijn broer bij de 
publicatie van zijn tweede werk: Licht (1668). Licht kan beschouwd worden als 
systematische voortzetting van ideeën die al in Bloemhof zijn beschreven.20 Toen de 
beoogde drukker echter notie kreeg van de buitengewoon radicale inhoud van Licht, besloot 
hij het werk niet verder te drukken en de autoriteiten in te lichten over dit godslasterlijke werk. 
Inmiddels was Adriaan Koerbagh ontsnapt en was hij ondergedoken. Hij werd echter 
verraden en vervolgens gearresteerd door de schout van Leiden. Ondanks het feit dat 
Koerbagh een netwerk had bestaande uit invloedrijke personen in de Republiek, werd hij 
toch veroordeeld tot een gevangenisstraf van tien jaar die hij moest uitzitten in het Rasphuis, 
gevolgd door een verbanning uit de stad Amsterdam voor tien jaar. Bovendien werd er een 
geldboete van 6000 gulden aan hem opgelegd. Omdat van Johannes niet kon worden 
bewezen dat hij medeauteur was van de werken van Adriaan, werd hij ontslagen van alle 
rechtsvervolging. Adriaan stierf na slechts negen maanden gevangenschap in het Rasphuis. 
Johannes bleef echter deelnemen aan de bijeenkomsten van de collegianten totdat hij in 
1672 zou overlijden.21 Hoewel we dus een globaal overzicht hebben van het leven van de 
gebroeders Koerbagh, blijft nog veel onduidelijk.22 Wie was immers deze mysterieuze 
verrader, die zeer goed op de hoogte was van de locatie waar Adriaan Koerbagh was 
ondergedoken? Wie waren, indien dit het geval was, de co-auteurs van Licht: had Johannes 
hier deel aan? En wat was nu de precieze relatie tussen Spinoza en Koerbagh?  

 
2.3 De tijdsgeest van de 17e-eeuwse Republiek 
De periode waarin Spinoza de gebroeders Koerbagh leefden, was zeer roerig. De jonge, 
doch veelbelovende Republiek verkeerde in economisch opzicht in grote bloei door de 
toegenomen handel. De sfeer van het zeventiende-eeuwse Amsterdam, de grootste en 
meest belangrijke havenstad van de Republiek, kan dan ook getypeerd worden als een stad 
met veel economische bedrijvigheid, waar voortdurend goederen werden verhandeld, 
bewerkt, opgeslagen en verscheept.23 Grote groepen trokken in deze periode naar de 
Republiek. De oorzaak hiervan was echter niet alleen de economische voorspoed, maar ook 

                                                
18 Ibid., p. 158.  
19 Wielema, M. 2014. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, p. 239. 
20 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 182. 
21 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 33. 
22 Wielema, M. 2014. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, p. 239. 
23 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 26-27. 



6 
 

het feit dat de Republiek vanwege haar tolerante houding tegenover ideeën een thuishaven 
vormde voor mensen met alternatieve filosofische of religieuze overtuigingen. Tot deze 
groep behoorden bijvoorbeeld gevluchte protestanten en invloedrijke denkers als Descartes. 
De reikwijdte van tolerantie in de Republiek is niettemin een discutabel onderwerp. Zo stelt 
Israel dat de verdraagzaamheid in de Republiek er een was van pragmatische en politieke 
aard in plaats van een principiële: het tot op zekere hoogte tolereren van ideeën om de vrede 
binnen de Republiek te bewaren, die essentieel was voor het Hollandse commercialisme.24 
In de Republiek bestond derhalve een grote verscheidenheid aan religieuze en filosofische 
opvattingen. Ondanks deze gematigde tolerantie was de zeventiende-eeuwse Republiek 
versplinterd door explosieve godsdienstconflicten.25 Dit gold als gevolg van de Reformatie 
tevens voor de rest van Europa. Zo was er in de Republiek een religieus en politiek geladen 
conflict gaande in de periode van het Twaalfjarig Bestand (1609 – 1621) tussen de 
remonstranten en de contraremonstranten, waarvan de boegbeelden respectievelijk de 
theologen Arminius en Gomarus waren.26 De verschillen tussen deze twee facties waren 
zowel religieus als politiek van aard: zo bekritiseerden de remonstranten in tegenstelling tot 
de contraremonstranten de predestinatieleer; voorts waren de remonstranten vaak 
aanhangers van het huis van Oranje en minder tolerant jegens andersdenkenden, terwijl de 
contraremonstranten republikeins en meer tolerant waren.27 Het conflict eindigde ten nadele 
van de remonstranten, toen hun politieke steunpilaar Oldenbarnevelt in 1619 werd onthoofd 
door de contraremonstranten, gesteund door stadhouder Maurits van Oranje. Als laatste 
belangrijke contextuele factor dient te gelden dat Spinoza en de gebroeders Koerbagh zich 
bevonden in de periode van de vroege verlichting, waarin de filosofie werd 
gerevolutionaliseerd door denkers als Descartes, die het volgens hen inadequate, maar nog 
steeds alom vertegenwoordigde Aristotelische wereldbeeld trachtten te vervangen door 
mechanicistisch denken: de gedachte dat de werkelijkheid opgevat moet worden als een 
gecompliceerd werktuig.28 Tevens bewerkstelligde de bijbehorende periode van de 
wetenschappelijke revolutie met centrale figuren als Newton en Huygens de fundamenten 
van de moderne natuurwetenschappen. Als gevolg van een combinatie van 
experimentalisme, wiskunde, observatie en inductie vond in deze periode een 
aaneenschakeling van natuurwetenschappelijke ontdekkingen plaats. Door zich te wapenen 
met de wiskunde bleek de natuurwetenschappelijke methode een grote mate van 
epistemologische zekerheid te bieden, die de filosofische kennistheorie en daarmee ook de 
filosofie als geheel zou veranderen. Het voorbeeld bij uitstek van deze invloed vormt 
vanzelfsprekend de door Spinoza gehanteerde geometrische methode in de Ethica, dat in 
het hierop volgende hoofdstuk zal worden behandeld. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
24 Israel, J.I. 1997. De Republiek, 1477-1806. Franeker: Uitgeverij Van Wijnen, p. 773-775. 
25 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 12. 
26 Ibid., p. 30. 
27 Ibid., p. 31.  
28 Zoals nog zal blijken, onttrok Descartes de menselijke geest echter aan de sfeer van het mechanicisme door 
deterministische wetmatigheden niet op hem van toepassing te verklaren. 



7 
 

3. Vrijheid en geluk in een strikt deterministische wereld 
 

3.1 De methodologie en doelstelling van de Ethica 
Wie voor de eerste maal een blik werpt op Spinoza’s Ethica, zal zich meteen verwonderen 
over de opmerkelijke stijl waarin het is geschreven. Andere belangrijke werken uit de 
filosofisch rijke periode van de vroege verlichting, zoals de Leviathan (1651) van Thomas 
Hobbes (1588 – 1679), de Meditationes (1641) van Descartes (1596 – 1650) of de 
Théodicée (1710) van Leibniz, zijn in een relatief toegankelijke en in een meer narratieve stijl 
geschreven. In de Ethica, die volledig in het Latijn is geschreven, is het denken van Spinoza 
echter, zoals blijkt uit de ondertitel van dit werk, Ordine Geometrico Demonstrata oftewel 
volgens meetkundige ordening uiteengezet.29 De Ethica bestaat uit vijf delen, die als volgt 
zijn getiteld, hetgeen direct de globale inhoud van die hoofdstukken weerspiegelt: 
 
I)  God; 
II)  De natuur en de oorsprong van de geest; 
III)  De oorsprong en de natuur van de hartstochten; 
IV)  De menselijke slavernij, met andere woorden de krachten van de hartstochten; 
V)  De macht van het verstand, met andere woorden de menselijke vrijheid. 
 
Ieder hoofdstuk is overeenkomstig de genoemde geometrische methode opgebouwd, wat in 
concreto betekent dat Spinoza zijn denken onderbouwt met verzamelingen van gelieerde 
definities, axioma’s, stellingen, bewijsvoeringen en commentaren die in het kader van de 
bewijsvoering niet strikt noodzakelijk zijn, maar wel datgene wat Spinoza tracht te betogen, 
verhelderen. Alle stellingen van de Ethica worden dan ook onderbouwd door de definities, 
axioma’s en stellingen die er aan vooraf zijn gegaan. De keuze voor de geometrische 
methode was zeer bewust door Spinoza gekozen en berust dus niet op een toevalligheid of 
gewoonte.30 De methode was op zichzelf bezien niet revolutionair of origineel, omdat de 
Hellenistische wiskundige Euclides al in het jaar 300 voor Christus een dergelijke opzet had 
toegepast in zijn Elementen, waarin meetkundige waarheden op deze wijze met absolute 
zekerheid werden onderbouwd. Wel vernieuwend aan het denken van Spinoza was dat hij 
meende dat een dergelijke methode in de filosofie – daaronder begrepen zowel metafysica, 
epistemologie als ethiek – ook tot absolute onbetwistbaarheid zou leiden: een gedachte die 
door de grote mechanicist Descartes overigens werd verworpen.31 Twee belangrijke vragen 
rijzen binnen dit kader. Waarom heeft Spinoza voor deze complexe en ontoegankelijke 
methode gekozen? Had hij zijn denken niet meer narratief vorm kunnen geven? En 
weerspiegelt de geometrische methode ook daadwerkelijk de wijze waarop Spinoza zijn 
ideeën heeft ontwikkeld? Een onvolledig antwoord op de eerste vraag luidt dat Spinoza in 
zijn filosofie geïnspireerd en beïnvloed is door de grote successen die wetenschappers als 
Galileï en Huygens gedurende de wetenschappelijke revolutie hadden geboekt door 
wiskundige analyse te combineren met een empirische observatie van de natuur en 
experimentalisme.32 Spinoza breidde het toepassingsbereik van de Euclidische methodologie 
dus uit met als doel de constructie van een absoluut en zeker filosofisch systeem. Bovendien 
vormt de structuur van de Ethica een weerspiegeling van de werkingswijze van de door 
Spinoza onderzochte werkelijkheid: inhoud en vorm, oftewel ontologie en epistemologie 
enerzijds en methodologie anderzijds, zijn in de Ethica dan ook sterk met elkaar verweven.33 
Spinoza meent namelijk dat er een parallelliteit bestaat tussen de ordening van de mentale 
en de fysieke werkelijkheid: een mathematisch werkende natuur vergt een overeenkomstige 
rangschikking van ideeën, wat tot uitdrukking komt in de door Spinoza gekozen 

                                                
29 Spinoza, B. de. 1677. Ethica. Vert. Krop, H. (2015). Amsterdam: Promotheus/Bert Bakker, p. 54-55. In 
komende voetnoten zal uit deze Nederlandse vertaling van de Ethica worden geciteerd in de (beknopte) stijl die in 
secundaire literatuur met betrekking tot dit werk gebruikelijk is.  
30 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 37.  
31 Krop, H. 2015. Spinoza: Ethica. Amsterdam: Promotheus/Bert Bakker, p. 40. 
32 Ibid. 
33 Ibid., p. 41. 



8 
 

geometrische methodologie.34 De door Spinoza gehanteerde methode heeft ook een sterke 
retorische functie: wie immers de definities en axioma’s van de Ethica aanvaardt, kan niet 
anders dan zich aansluiten bij de in totaal 259 stellingen die in het werk zijn opgenomen.35 
Met betrekking tot de tweede vraag geldt dat men de meetkundige methode dient te 
beschouwen als een wijze waarop Spinoza zijn filosofische ontdekkingen wenste te 
presenteren en niet noodzakelijk als methode voor de discursieve vergaring van dergelijke 
kennis.36 Het is dus belangrijk te beseffen dat Spinoza de in de Ethica gepresenteerde 
stellingen in zijn denken niet a priori heeft afgeleid van definities en axioma’s, maar dat hij 
om de voornoemde redenen zijn denken wel op deze manier heeft geordend en 
gepresenteerd. De meetkundige methode vormt dus primair geen methode om filosofie te 
bedrijven, maar eerder om filosofische ontdekkingen op een mathematische manier te 
ordenen.  
 Voordat wordt overgegaan tot de daadwerkelijke inhoud van de Ethica, werkt het 
verhelderend de titel en de daarmee samenhangende ultieme doelstelling van de Ethica toe 
te lichten. Spinoza staat onder het grote filosofische publiek met name bekend als ontkenner 
van de vrije wil, determinist, substantiemonist en bijbelcriticus: met name dus als metafysisch 
systeembouwer. Waarom luidt de naam van zijn magnum opus dan Ethica? Het antwoord op 
deze vraag luidt dat de filosofie van Spinoza het beste kan worden begrepen wanneer 
hetgeen zal volgen niet op zichzelf wordt bezien, maar vanuit het perspectief van de ultieme 
doelstelling van de Ethica. Hoewel Spinoza inderdaad een groot metafysicus was, staat dit 
deel van zijn filosofie in dienst van zijn epistemologie, welk op haar beurt weer de grondslag 
vormt van zijn ethiek. Zoals weldra zal blijken, resulteert de metafysica van Spinoza in een 
wereldbeeld waarin wij als mens een bepaalde plaats hebben: dit wereldbeeld roept vragen 
op van ethische aard, die hij in de Ethica wenst te beantwoorden. De ultieme vraag die 
Spinoza in dit werk van beantwoording tracht te voorzien, luidt dan ook hoe de mens 
gelukkig kan worden in een strikt deterministische wereld waarin geen vrije wil in traditionele 
zin van het woord bestaat. Uiteindelijk is Spinoza dus geïnteresseerd in de beantwoording 
van ethische vragen, die voortkomen uit een metafysisch en epistemologisch bouwwerk. 
   

3.2 De vereenzelviging van God, substantie en de natuur 
Zoals reeds opgemaakt kon worden uit de vorige paragraaf, is het eerste deel van de Ethica 
gewijd aan God. Het spinozistische godsbeeld was zeer radicaal en vormde dan ook een van 
de meest belangrijke argumenten voor tijdgenoten om Spinoza te betichten van atheïsme en 
ketterij. Zoals weldra zal blijken, week het immers in zeer grote mate af van het traditionele –
of meer spinozistisch verwoord: antropomorfe – beeld van God, zoals neergelegd in de 
Heilige Schrift. In traditionele zin wordt God namelijk voorgesteld als transcendente entiteit, 
die ex nihilo ons heelal heeft geschapen op grond van een contingente, vrije handeling.37 
God had volgens deze conceptie ook kunnen beslissen om niet tot schepping van onze 
wereld over te gaan. Het is een God die op een antropomorfe wijze beslist over goed en 
kwaad en teleologisch gemotiveerd is. Spinoza zette zich af tegen deze traditionele 
conceptie van God. Zo stelt hij: “Sommige mensen beelden zich in dat God, net als de mens, 
uit een lichaam en een geest bestaat en aan aandoeningen onderworpen is. Hoever zij 
echter van de ware kennis van God verwijderd zijn, blijkt afdoende uit hetgeen reeds is 
bewezen.”38 Dit citaat is illustratief voor de algehele antiantropomorfe missie van Spinoza. 

In het kader van deze missie tracht hij een bewijs te leveren voor een monistische 
substantieleer, waarin deze substantie wordt vereenzelvigd met zowel God als de natuur. 
“Deus, sive natura”, een van de meest bekende aforismen die de westerse wijsbegeerte rijk 
is, vormt een beknopte weergave van het denken dat zich in dit deel van de Ethica voltrekt. 
Echter, zoals gewoonlijk bij aforismen, vraagt deze voor Spinoza karakteristieke 
synoniemisering om nadere toelichting en onderbouwing, hetgeen nu zal volgen. 

                                                
34 Ibid., p. 42.  
35 Ibid., p. 40. 
36 Ibid., p. 39.  
37 Nadler, S. 2002. A Companion to Early Modern Philosophy. Oxford: Blackwell Publishing, p. 228. 
38 E1P15s. 



9 
 

 De Ethica vangt aan met een metafysische uiteenzetting waarin het noodzakelijke 
bestaan wordt aangetoond van één ondeelbare, niet-teleologische en onveroorzaakte 
substantie, die God wordt genoemd. De deantropomorfisering van God en Zijn 
vereenzelviging met de ene noodzakelijke substantie vindt plaats in de eerste vijftien 
stellingen van het eerste deel van de Ethica. Maar voordat hieraan toegekomen kan worden, 
dient een aantal cruciale begrippen de revue te passeren. Te beginnen bij het 
substantiebegrip, wat Spinoza op een wijze definieert die aan Descartes is ontleend, 
namelijk als “iets wat in zichzelf is en door zichzelf wordt begrepen, dat wil zeggen een zaak 
waarvan het begrip niet het begrip van iets anders nodig heeft op grond waarvan het 
gevormd moet worden.”39 Dit komt overeen met de cartesiaanse opvatting van een 
substantie als ontologisch en epistemologisch onafhankelijk: iets dat voor wat betreft zijn 
bestaan en begrip onafhankelijk is van andere zijnden. Een belangrijk verschil met de 
cartesiaanse substantieleer vormt echter de invulling van het begrip substantie: waar 
Descartes een primaire substantie, namelijk God, en twee secundaire substanties kent, te 
weten denken (res cogitans) en uitgebreidheid (res extensa), daar neemt Spinoza slechts het 
bestaan van één substantie aan. Uiteindelijk meent ook Descartes dat strikt bezien alleen 
God zelf onafhankelijk is in ontologische en epistemologische zin, maar hij vult het 
substantiebegrip tegelijkertijd aan door te stellen dat de eindige noties denken en 
uitgebreidheid ook substanties zijn, omdat deze in hun bestaan uitsluitend afhankelijk zijn 
van het bestaan van God.40 Het begrip “attribuut” vormt een ander cruciaal begrip binnen de 
metafysica van Spinoza, tevens ontleend aan het cartesiaans begrippenapparaat. Het wordt 
door hem gedefinieerd als “een zaak die het verstand kent als iets wat het wezen van een 
substantie vormt.”41 Attributen, die de substantie constitueren, vormen dus de wezenlijke 
aard der dingen. Denken en uitgebreidheid, bij Descartes nog substanties, vormen bij 
Spinoza de enige door de mens kenbare attributen binnen de verzameling van het oneindig 
aantal attributen dat de ene substantie constitueert. In de literatuur bestaan overigens 
meerdere discussies omtrent het begrip “attribuut”, bijvoorbeeld wanneer het gaat om 
subjectivistische of objectivistische interpretaties ervan.42 Een concrete particuliere 
uitdrukking van de substantie en de attributen, bijvoorbeeld een steen of een idee, wordt 
door Spinoza aangeduid met het begrip “modus”, gedefinieerd als “de aandoeningen van 
een substantie, met andere woorden een zaak die bestaat in iets anders, waardoor men haar 
ook begrijpt.”43 Er bestaat een prioriteit tussen de genoemde begrippen: de substantie gaat 
volgens Spinoza namelijk vooraf aan de modi die door haar worden uitgedrukt. Deze 
ontologische en epistemologische voorrang van de substantie houdt in dat de modi voor wat 
betreft ons begrip ervan afhankelijk zijn van de substantie. Ten slotte dient gewezen te 
worden op de derde en vierde axioma’s. Het derde axioma luidt: “uit een gegeven, bepaalde 
oorzaak vloeit noodzakelijk een gevolg voort en omgekeerd: zonder een bepaalde oorzaak 
kan het gevolg onmogelijk optreden”.44 Het drukt het sterke deterministische karakter van de 
spinozistische filosofie uit: naast het feit dat alle zaken in de wereld veroorzaakt zijn, hetzij 
door iets externs, hetzij door zichzelf, geldt ook dat gevolgen noodzakelijk voortvloeien uit 
hun oorzaken, dat wil zeggen dat het niet anders had gekund. En het vierde axioma luidt: “de 
kennis van een gevolg hangt af van de kennis van de oorzaak en sluit die in”.45 Het brengt 
met zich mee dat kennis van de werkelijkheid opgedaan kan worden door de oorzaken der 

                                                
39 E1D3. 
40 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 55. 
41 E1D4.  
42 Zie de geciteerde definitie van het begrip “attribuut”. Volgens Spinoza gaat het immers om “[…] een zaak die 
het verstand kent als iets wat […].” Subjectivistische interpretaties luiden in dit kader dat attributen slechts 
subjectieve perspectieven zijn van de realiteit. Objectivisten menen echter dat ze ook op zichzelf bestaan en 
buiten de mens om onderdeel uitmaken van de werkelijkheid. Gegeven de reikwijdte van deze masterscriptie, zal 
ik niet nader op deze problematiek in kunnen gaan. Zie Shein, N. 2013. Spinoza's Theory of Attributes. In: The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-
attributes voor een weergave van de diversiteit aan theorieën over het begrip “attribuut”.  
43 E1D5.  
44 E1A3. 
45 E1A4. 

http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/


10 
 

dingen te bestuderen. Op de deterministische werkingswijze van de realiteit zal later in deze 
paragraaf nader worden ingegaan. 
 Laten we terugkeren naar datgene wat Spinoza tracht te bewijzen: dat God de ene 
noodzakelijke, oneindige en door zichzelf veroorzaakte substantie is, hetgeen in de eerste 
veertien stellingen van het eerste deel van de Ethica geschiedt. In de stellingen een tot en 
met vijf stelt hij dat het onmogelijk is dat, indien er twee of meer substanties zouden bestaan, 
zij ten minste een attribuut met elkaar delen. Uit de strikte wijze waarop Spinoza het 
substantiebegrip heeft gedefinieerd, volgt immers haar uniciteit, dat wil zeggen haar 
ontologische en epistemologische onafhankelijk. Meerdere substanties kunnen volgens 
Spinoza dan ook alleen bestaan indien zij zich onderscheiden op grond van hun attributen of 
modi. Wanneer zij zich onderscheiden op grond van hun attributen, dan is het inderdaad het 
geval dat iedere substantie unieke attributen heeft. Wanneer zij zich onderscheiden op grond 
van hun modi, dan moet dit onderscheid wel een uitdrukking zijn van een verschil in 
attributen, wat de uniciteit der substanties wederom onderstreept. Als dus verondersteld zou 
wordt dat er meerdere substanties zouden bestaan die overeenkomen voor wat betreft hun 
attributen, dan is het niet mogelijk dat zij zich ten opzichte van elkaar zouden onderscheiden 
voor wat betreft hun modi, omdat modi slechts uitdrukkingsvormen van de attributen zijn, die 
ontologisch en epistemologisch vooraf gaan aan deze modi. De volgende stap, neergelegd 
in de stellingen zes tot en met elf, omvat de gedachte dat God een noodzakelijke substantie 
vormt die een oneindig aantal mogelijke attributen kent. Met betrekking tot het punt van de 
noodzakelijkheid van de substantie geldt dat een substantie ook causaal onafhankelijk is.46 
Dit volgt echter al uit de onafhankelijkheid van de substantie. In stelling drie meent Spinoza 
echter het volgende: “wanneer zaken niets met elkaar gemeen hebben, kan de ene niet de 
oorzaak van de andere zijn”.47 Een substantie dient dus – gelet op het reeds besproken 
derde axioma – veroorzaakt te zijn, hoewel deze dus tegelijkertijd causaal onafhankelijk is. 
Hij meent dat een substantie door zichzelf is veroorzaakt. Met de noodzakelijkheid van een 
substantie doelt Spinoza er dan ook op dat het tot het wezen van de substantie behoort om 
te bestaan: de existentie van een substantie vloeit voort uit haar eigen aard. Hij bewijst het 
noodzakelijke bestaan van een substantie door middel van drie godsbewijzen, waarvan één 
doet denken aan het ontologisch godsbewijs, dat terug te voeren is op de Middeleeuwse 
denker Anselmus van Canterbury (1033 – 1109).48 Dit bewijs luidt kort gezegd dat uit ons 
begrip van God, aangezien hij namelijk als volmaakte entiteit wordt beschouwd, zijn bestaan 
voortvloeit, omdat te bestaan volmaakter is dan niet te bestaan. Het niet-bestaan is derhalve 
a priori onverenigbaar met het maximale aan volmaaktheid van een perfecte entiteit. 
Overigens had ook Descartes een vorm van het ontologisch godsbewijs geleverd, namelijk in 
zijn Meditationes, waar hij stelt dat het begrip van God niet alleen als idee in ons denken kan 
bestaan, maar ook werkelijk noodzakelijk bestaat, omdat Zijn bestaan onmogelijk te 
scheiden is van Zijn allervolmaaktste wezen.49 God is dus bij Descartes dus niet zonder 
bestaan te denken, zoals de idee van een berg onmogelijk gedacht kan worden zonder de 
idee van een dal.50 Bij Spinoza betreft het hier51 echter slechts een zeer beknopte variant van 
het ontologisch godsbewijs, omdat hij in een reductio ad absurdum meent dat het onmogelijk 
is dat de substantie niet bestaat.52 Dit zou namelijk strijdig zijn met de stelling dat het tot de 
natuur van een substantie behoort om te bestaan, oftewel de idee dat de substantie de 
oorzaak is van zichzelf.53 De substantie is bij Spinoza tevens eeuwig, dat wil zeggen zonder 
begin en zonder einde, in tegenstelling tot wat het geval is in de cartesiaanse filosofie. 
Descartes meende immers dat ook de door God voortgebrachte menselijke ziel een 

                                                
46 E1P6.  
47 E1P3.  
48 E1P11D. 
49 Krop, H. 2015. Spinoza: Ethica. Amsterdam: Promotheus/Bert Bakker, p. 524. 
50 Ibid. 
51 EIP11 en EIP11D. 
52 Ibid. 
53 EIP7 en EIP7D.  



11 
 

substantie vormt, terwijl de ziel niet-eeuwig en dus temporeel is.54 Maar cruciaal voor de 
wijze waarop Spinoza het bestaan van één substantie tracht te bewijzen, is het inzicht dat 
een substantie absoluut oneindig is. De oneindigheid van een substantie brengt met zich 
mee dat zij een oneindig aantal attributen heeft, met andere woorden dat zij een oneindig 
aantal essenties kent.55 Op basis van deze stellingen kan Spinoza nu eindelijk bewijzen 
waarom er slechts één substantie kan bestaan. Bewezen is immers dat het onmogelijk is dat 
meerdere substanties attributen met elkaar delen en dat er een substantie moet bestaan 
waartoe alle mogelijke attributen behoren, omdat deze absoluut oneindig is. Stel nu dat er 
een tweede substantie zou bestaan met de attributen x en y. In dat geval zou deze 
substantie x en y delen met de oneindige substantie, hetgeen onmogelijk wordt gemaakt 
door de genoemde premisse. Het is derhalve onmogelijk dat er een tweede substantie zou 
kunnen bestaan. Er bestaat niets buiten God of zoals Spinoza stelt: “alles wat is, is in God, 
en niets kan zonder God bestaan of worden gedacht.”56 Alles is een configuratie van de 
goddelijke substantie, zowel op ontologisch als causaal niveau. Om terug te keren naar de 
bekende spreuk waar deze paragraaf mee begon, huldigt Spinoza de radicale stelling dat 
deze ene noodzakelijke substantie niet alleen een synoniem is voor God, maar ook de 
natuur zelf. 
 De fundamentele werkingswijze van God of de natuur wordt door Spinoza 
beschreven in wat resteert van het eerste deel van de Ethica, te weten vanaf stelling zestien. 
Al vanaf de vijftiende stelling, waarin Spinoza begint te pleiten voor de deantropomorfisering 
van God, begint de inhoud van de Ethica steeds radicaler te worden, dat wil in deze context 
zeggen: steeds meer te wringen met de reeds aangestipte theologische status quo. Spinoza 
stelt hier namelijk dat oneindig veel dingen op oneindig veel wijzen op een noodzakelijke 
manier uit God voortvloeien.57 Dit aspect van noodzakelijkheid vormt één van de kernpunten 
van het denken van Spinoza: het duidt immers op het extreem deterministische karakter van 
zijn metafysica. Hij stelt niet alleen dat God de ultieme efficiënte oorzaak is van alles wat 
bestaat, wat de gedachte behelst dat alle zijnden zich binnen de reikwijdte van de causaliteit 
bevinden en niets er dus aan ontkomt. Wat Spinoza’s opvatting over de werkingswijze van 
de realiteit nog radicaler maakt, is dat hij ook nog eens pleit voor de totale ontkenning van 
enige vorm van contingentie, waarmee hij meent dat de gehele werkelijkheid ook 
noodzakelijk is vanuit logisch perspectief. De werkelijkheid is zoals zij is en zij had niet 
anders kunnen zijn dan zij is. Ook bij Spinoza’s invulling van causaliteit – net als andere 
delen van zijn filosofie – blijkt duidelijk dat hij is geïnspireerd door de wiskunde. Zo hanteert 
hij de metafoor dat de wijze waarop de modi uit de attributen voortvloeien, langs dezelfde 
logisch noodzakelijke weg verloopt als eeuwige meetkundige waarheden uit geometrische 
figuren, zoals uit de aard van een driehoek voortvloeit dat de som van zijn drie hoeken gelijk 
is aan die van twee rechte hoeken.58 Denken in termen van contingentie of logische 
mogelijkheden komt voort uit een onwetendheid over de ware oorzaken der dingen. 
Opvallend is dat Spinoza in deze absoluut gedetermineerde wereld toch het bestaan van 
goddelijke vrijheid erkent.59 De ene substantie is immers causaal onafhankelijk: er is niets 
wat God van buitenaf kan beïnvloeden, omdat er buiten God niets bestaat. Deze vorm van 
vrijheid is er dan ook een van spontaniteit als tegendeel van alternativiteit: vrijheid als 
afwezigheid van externe causale beïnvloeding, omdat de activiteit van God uitsluitend 
voortkomt uit Zijn interne principes.  

De deterministische aard van dit wereldbeeld heeft belangrijke filosofische en 
theologische consequenties. Een aspect van Spinoza’s hyperdeterminisme behelst de 
ontkenning van het bestaan van mogelijke werelden. Waar Leibniz geloofde dat God op 
basis van een willekeurige, keuzevrije handeling tot schepping van de beste van alle 
mogelijke werelden was overgegaan, meent Spinoza dat God geen transcendente en 

                                                
54 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 66. 
55 E1P10S. 
56 E1P15. 
57 E1P16. 
58 E1P17s. 
59 E1P17, E1P17D, E1P17C1 en E1P17C2.  



12 
 

beslissende entiteit is, maar een immanente, noodzakelijke substantie waaruit met absolute 
noodzakelijkheid de gehele wereld voortvloeit. Onze actuele wereld is volgens de Ethica dan 
ook de enige mogelijke wereld.60 Spinoza deantropomorfiseert God in nog grotere mate door 
ook maar enige vorm van teleologie of aristotelische finale oorzakelijkheid in de werkelijkheid 
uit te sluiten.61 De natuur kent geen doelmatigheid. Zij wordt geantropomorfiseerd wanneer 
de mens de fout maakt zijn doelmatige denken te projecteren op de natuur zelf. De gedachte 
dat de natuur voor de mens zou zijn ingericht, berust dan ook op een menselijke 
onwetendheid aangaande de natuur en haar ware oorzaken. Alles vloeit noodzakelijkerwijs 
voort uit God zonder dat daar een doel achter ligt. Bovendien is de actuele wereld absoluut 
volmaakt zoals zij op dit moment is. Het is een antropomorfe fout van de mens om de 
volmaaktheid van de natuur te toetsen op grond van zijn eigen ideeën. Als consequentie 
hiervan geldt dat we de dingen dienen te beoordelen zoals ze op zichzelf zijn. En Spinoza 
stelt dan ook: “de dingen zijn dus niet meer of minder volmaakt omdat ze de menselijke 
zintuigen al of niet aangenaam zijn of de menselijke natuur al of niet van nut.”62 Dit geldt in 
het bijzonder bijvoorbeeld voor misvormingen, overstromingen, ziektes en de zonde.63 Alles 
wat bestaat is volgens Spinoza immers precies zoals het zou moeten zijn. Het zal nu ook 
niemand meer verbazen dat ook voor wonderen in traditionele zin, dat wil zeggen een vrije 
ingreep van God in de werkelijkheid, die wetmatigheden van de natuur schendt, geen plaats 
is in de spinozistische metafysica. God handelt immers niet op een doelmatige manier en 
bovendien volgt alles met een logische noodzakelijkheid uit God, waardoor niets anders had 
kunnen zijn dan het is. Het is derhalve onmogelijk dat de causale loop der dingen zou 
worden geschonden. Ten slotte dient nogmaals onderstreept te worden dat niets uit de 
gehele werkelijkheid zich buiten deze causale en logische keten bevindt, zo ook de tot het 
attribuut van het denken behorende menselijke wil. De mens beschikt niet over een vrije wil, 
omdat de wil ook een noodzakelijk product vormt van een oneindigheid aan voorafgaande 
oorzaken. In de volgende paragrafen zal meerdere malen nader op dit aspect van vrijheid 
worden ingegaan. Er zal namelijk blijken dat Spinoza wel een mate van menselijke vrijheid 
erkent, maar dat deze afwijkt van onze traditionele notie hiervan. 

Hoe werkt deze causaliteitsleer nu op ontologisch niveau uit in Spinoza’s metafysica? 
Het metafysisch begrippenkader wordt wederom uitgebreid. Zo onderscheidt Spinoza twee 
zijden van de natuur, te weten natura naturans en natura naturata. De natura naturans vormt 
het actieve principe van de natuur, wat samenvalt met God en de attributen. De natura 
naturata als passief principe betreft de door dit actieve principe op noodzakelijke wijze 
voortgebrachte modi. Het is belangrijk op te merken dat het hier geen tweedeling in de 
werkelijkheid betreft. God vormt immers een eenheid, is ondeelbaar en zoals al uitgebreid in 
deze paragraaf is uiteengezet, verzet Spinoza zich tegen denken in termen van meerdere 
substanties. Omdat de natura naturans samenvalt met de substantie en haar attributen, 
omvat het in zijn geheel een oneindig, eeuwig en onveranderlijk aspect van de werkelijkheid, 
te weten de essenties der dingen. De natura naturata omvat echter zowel oneindige als 
eindige modi. De oneindige modi vallen voorts uiteen in onmiddellijke oneindige modi en 
middellijke oneindige modi. De eerstgenoemde categorie vormt het eerste gevolg van de 
attributen van God, terwijl laatstgenoemde gemedieerd is door de onmiddellijke oneindige 
modi, hetgeen betekent dat deze categorie een gevolg vormt van de natuur en haar 
attributen tezamen met de onmiddellijke oneindige modi. In de Ethica wordt nauwelijks 
duidelijk waar met deze twee categorieën nu exact op gedoeld wordt.64 Op basis van ander 
overgeleverd werk van Spinoza, zoals briefwisselingen, kan echter wat meer invulling 
worden verschaft aan deze op het eerste gezicht enigmatische begrippen.65 Onder het 
attribuut van het denken noemt Spinoza de onmiddellijke oneindige modus het absolute 
oneindige intellect. Nadler interpreteert dit als de verzameling van oneindige ideeën die het 

                                                
60 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 87. 
61 E1P36A. 
62 Ibid. 
63 Ibid. 
64 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 89. 
65 Ibid., p. 90. 



13 
 

intellect van God constitueert, met andere woorden een volmaakte kennis van de gehele 
werkelijkheid, zowel van de essenties der dingen in alle andere attributen als de essenties 
van alle particuliere ideeën die onder het eigen attribuut vallen.66 Onder het attribuut 
uitgebreidheid wordt de onmiddellijke oneindige modus gevormd door beweging en rust. 
Beweging is dan ook inherent aan uitgebreidheid. In de literatuur wordt echter ook wel een 
andere opvatting toegekend aan de voornoemde categorieën van modi. In dat geval wordt 
bijvoorbeeld gesteld dat ze de universele wetmatigheden van de natuur omvatten die direct 
uit het desbetreffende attribuut vloeien: zo zouden bijvoorbeeld uit het attribuut denken direct 
de wetten van de logica voortvloeien.67 De middellijke oneindige modi vormen een nog groter 
raadsel.68 Een plausibele interpretatie luidt dat onder het attribuut denken het oneindige 
geheel van de totaliteit aan eindige zielen valt en onder het attribuut uitgebreidheid de 
overeenkomstige oneindige verzameling van eindige particuliere lichamen.69 Een andere 
optie, voortvloeiend uit de reeds voornoemde wetmatige interpretatie, luidt dan dat de 
middellijke oneindige modi de meer ondergeschikte natuurwetten omvatten.70 Ten slotte 
bevinden zich in het systeem van Spinoza nog de eindige modi: alle temporele particuliere 
zaken die zich om ons heen en in ons denken bevinden, zoals stoelen, boeken, zielen of 
ideeën. Deze particuliere dingen worden voortgebracht door andere particuliere dingen 
tezamen met de (on)middellijke oneindige modi, zoals deze voortvloeien uit hun attributen. 
Eindige modi worden dan ook niet direct door God voortgebracht, maar bemiddeld door 
andere zowel eindige als oneindige modi. Uiteindelijk zijn alle particuliere zaken afhankelijk 
van God en vloeit de gehele werkelijkheid op noodzakelijke wijze voort uit een noodzakelijke, 
unieke, oneindige en non-temporele substantie: God of de natuur. Dit metafysisch systeem 
kan als volgt schematisch worden weergegeven:  
 

                                                
66 Ibid, p. 90-91. 
67 Ibid., p. 93-94. Op de vraag welk perspectief de voorkeur geniet, zal gezien de reikwijdte van deze 
masterscriptie niet nader worden ingegaan.  
68 Ibid., p. 94. 
69 Ibid., p., 94-97. 
70 Ibid., p. 96-97. Ook in dit geval zal om inkaderingsoverwegingen niet nader op de plausibiliteit van de 
alternatieven worden ingegaan. 



14 
 

 
 

3.3 De positie van de mens  
Deel twee van de Ethica is gewijd aan de implicaties van het in de vorige paragraaf 
besproken complexe metafysische systeem voor de mens, zowel op ontologisch als 
epistemologisch niveau. Wat is nu de plaats van de mens in dit deterministische 
wereldbeeld? En in welke filosofische debatten mengt Spinoza zich hier nog meer? Spinoza 
gaat in dit deel in op enkele belangrijke en karakteristieke filosofische thema’s uit de 
wijsbegeerte van de zeventiende eeuw, zoals de verhouding tussen lichaam en geest van de 
mens en de menselijke ziel zelf, waarmee hij onder meer ageert tegen het cartesiaanse 
dualisme dat de mens zou karakteriseren: de gedachte dat de mens bestaat uit twee van 
elkaar onafhankelijke substanties, namelijk denken en uitgebreidheid, waartussen 
desalniettemin een interactie optreedt. Deze interactie tussen onafhankelijke substanties, 
waarvan Descartes vermoedde dat de pijnappelklier in de hersenen hier iets mee van doen 
had, vormde één van de grootste problemen van het cartesianisme.71 Maar ook de idee van 
de mens als eenheid vormde een dergelijk probleem. Hoe kunnen twee onderscheiden 
substanties immers een eenheid vormen? Nadler stelt bovendien dat Spinoza zich keerde 
tegen de opvatting dat de menselijke ziel onsterfelijk is.72 Descartes’ filosofie sloot vanwege 
het dualistische karakter van de substantieleer immers naadloos aan op de heersende 
theologische opvatting dat de menselijke ziel voort blijft bestaan wanneer de mens is 
gestorven. Hij meende dat deze theologische consequenties de waarheid van zijn 
substantieleer bekrachtigden.73  

Voordat echter toegekomen zal worden aan de meer antropologische ideeën in de 
Ethica, dient de doctrine van het parallellisme besproken te worden. In stelling zeven stelt 
Spinoza namelijk: “de orde en het verband tussen de ideeën zijn dezelfde als de orde en het 

                                                
71 Ibid., p. 149-150. 
72 Ibid., p. 153.  
73 Ibid., p. 152.  



15 
 

verband tussen de dingen”.74 Wat bedoelt Spinoza met deze frase en wat tracht hij hiermee 
te bereiken? Attributen zijn causaal onafhankelijk van elkaar. Zo stelt Spinoza in de vijfde 
stelling dat ideeën uitsluitend het gevolg kunnen zijn van andere ideeën en dus niet van 
lichamen met uitgebreidheid. In de zesde stelling breidt Spinoza dit uit naar alle andere 
attributen: zo zijn ook de eindige modi in het attribuut uitgebreidheid uitsluitend veroorzaakt 
door andere eindige modi binnen dat attribuut. Modi van attributen moeten dus verklaard en 
begrepen worden binnen de sfeer van dat attribuut zelf. Causaliteit vindt wel plaats tussen de 
modi onderling, maar het strekt zich niet uit tot andere attributen. Maar hoe is het dan 
mogelijk dat er een zekere interactie tussen de beide attributen plaats lijkt te vinden? 
Wanneer wij onze hand in het vuur houden, hebben wij toch een idee van pijn? En is het niet 
een vorm van verkapt cartesianisme, wanneer Spinoza de attributen causaal van elkaar lijkt 
te scheiden? Met betrekking tot het punt van de ogenschijnlijke interactie geldt dat deze niet 
plaats vindt op een causale, maar op synchrone wijze. De orde en het verband tussen de 
dingen in het ene attribuut, zoals het denken, zijn gelijk aan de orde en het verband in het 
andere attribuut, zoals uitgebreidheid. De causale ordening van ideeën spiegelt dan ook die 
van lichamen. Alle attributen vertonen dezelfde orde, hetgeen niet opmerkelijk is, omdat alle 
attributen en hun modi immers een uitdrukking zijn van dezelfde substantie. De modi van 
verschillende attributen zijn allemaal zijden van dezelfde medaille. En dit aspect maakt dat 
hier zeker geen sprake is van verkapt cartesianisme: in de substantieleer van Descartes zijn 
lichamen en zielen immers ontologisch en epistemologisch van elkaar gescheiden, wat bij 
Spinoza niet het geval is, omdat denken en uitgebreidheid uiteindelijk uitdrukkingen zijn van 
een en dezelfde substantie. Het reeds in cartesiaanse context besproken probleem van de 
interactie tussen lichaam en ziel doemt in het denken van Spinoza dan ook niet op. Lichaam 
en geest zijn immers ontologisch niet van elkaar gescheiden. Tussen lichaam en geest is 
dan ook geen sprake van een causale interactie, maar er bestaat wel een synchrone 
ordening tussen de attributen. 

Een ander belangrijk thema in de Ethica wordt gevormd door de plaats van de mens 
in de natuur. In zowel theologisch als filosofisch opzicht heeft de mens in de meeste gevallen 
een bevoorrechte positie gehad. Volgens de Bijbel wordt de mens immers radicaal 
afgescheiden van andere organismen, omdat hij een moreel en intelligent wezen is. Bij 
Descartes is de mens het enige bezielde wezen; bij Leibniz zijn alle wezens bezield, maar 
beschikt alleen de mens over appercepties, oftewel zelfbewustzijn, en vrijheid. Het is 
opmerkelijk dat in het denken van Spinoza geen radicale scheiding aanwezig is tussen de 
mens en andere wezens in de natuur: net als alle andere modi, maakt de mens onderdeel uit 
van de natuur en is ook hij volledig onderworpen aan haar wetten. De mens bestaat volgens 
Spinoza uit een eenheid van lichaam en geest en vormt – net als alle andere lichamen en 
zielen – een eindige modus. Zowel het menselijk lichaam als de geest zijn niets anders dan 
eindige modi van de respectievelijke attributen uitgebreidheid en denken, wat de mens in 
ontologische zin gelijk maakt aan alle andere modi. Toch heeft het denken in de filosofie van 
Spinoza een belangrijke eigenschap, namelijk dat zij intentioneel is, hetgeen betekent dat het 
denken altijd een object heeft, namelijk de objectieve realiteit die tot het idee behoort. Dit in 
tegenstelling tot de formele realiteit van het denken: het bestaan van het idee zelf. Ideeën 
hebben bij Spinoza altijd een object: het betreft altijd een idee van iets. Zo heeft de zon op 
zichzelf bezien formele realiteit en heeft zij objectieve realiteit wanneer we er aan denken. 
De intentionaliteit van de ideeën is belangrijk voor de wijze waarop Spinoza de menselijke 
geest beschouwt, gezien het volgende citaat: “het lichaam is dus het object van de idee die 
de menselijke geest vormt”.75 Maar toch geloven we doorgaans dat de mens zich 
onderscheidt van alle andere bestaande organismen, met name omdat wij beschikken over 
zelfbewustzijn. Op welke wijze incorporeert Spinoza dit in zijn denken? Hij stelt in de eerste 
plaats het volgende: “[…] de stellingen die wij tot dusver hebben aangetoond, zijn zo 
algemeen, dat ze niet méér betrekking hebben op de mensen dan op andere individuele 

                                                
74 E2P7. 
75 E2P13. 



16 
 

dingen, die overigens alle, zij het in verschillende gradaties, bezield zijn.”76 Overigens dient 
hier nog opgemerkt te worden dat Spinoza, net als Leibniz, contra Descartes van mening 
waas dat andere organismen dan de mens geen complexe machines zijn, maar allen, 
weliswaar met graduele verschillen, over een ziel beschikken. Maar waar het nu om gaat, is 
dat Spinoza hier overgaat tot het bepalen van het onderscheid tussen de menselijke geest 
en andere eindige modi van het attribuut denken. Omdat de menselijke geest het lichaam als 
object heeft, volgt in de Ethica een filosofische analyse van het menselijk lichaam. Hier wordt 
tevens ingegaan op de individuatie van het lichaam. Spinoza meent dat lichamen zich in hun 
beweging en rust van elkaar onderscheiden. Lichamen (maar ook zielen) zijn – en dit vormt 
een corpuscularistisch element - opgebouwd uit een oneindig aantal delen. En omdat de 
menselijke ziel als object het menselijk lichaam heeft, “kan er niets in dit lichaam gebeuren 
dat de menselijke geest niet kent”.77 Omdat het menselijk lichaam zeer complex is, te denken 
valt bijvoorbeeld aan de complexiteit van ons brein, en dus ook veel verschillende 
vermogens heeft, geldt dit volgens Spinoza op dienovereenkomstige wijze ook voor de 
menselijke geest. Voor al hetgeen in het menselijk lichaam gebeurt, zo hebben we gezien, 
bestaan er corresponderende ideeën in de geest. De mens onderscheidt zich dan ook op 
een graduele wijze van andere organismen omdat hij een buitengewoon complex lichaam 
heeft, wat tot uitdrukking komt in de eindige modus van het denken, namelijk de menselijke 
geest, dat dit lichaam als object heeft. Of zoals Spinoza het verwoordt: “de menselijke geest 
is in staat een zeer groot aantal dingen waar te nemen, en de grootte van dit vermogen is 
afhankelijk van het aantal manieren waarop het lichaam kan worden beïnvloed.”78 De mens 
maakt net zoals alle andere eindige modi dus deel uit van de natuur. Bij Spinoza heeft de 
mens geen radicaal onderscheiden plek, zoals het geval is bij Descartes. De mens is bij 
Spinoza een modus die alleen complexer is en meer vermogens heeft dan andere modi, 
zoals stenen of dieren.  
 

3.4 Kennis: vertrouwen in de menselijke rede 
In het tweede deel van de Ethica vindt een overgang plaats naar een epistemologisch 
systeem, waarin het begrip “idee”, gedefinieerd als “een voorstelling van de geest, die hij 
vormt omdat hij een zaak is die denkt”, een centrale plaats heeft.79 Spinoza zal hier namelijk 
onderzoeken in welke categorieën ideeën opgedeeld kunnen worden, op welke wijze ideeën 
zijn gerelateerd aan waarheid en onwaarheid, welke vormen van kennis hieruit voortvloeien, 
maar bovenal hoe we als mensen tot een ware kennis van de dingen kunnen komen. De 
wijze waarop de mens kennis kan verkrijgen, hangt sterk samen met het ethische doel van 
de Ethica. Zoals reeds besproken is in § 3.1, bestaat dit uiteindelijke doel immers uit het 
bereiken van een staat van gelukzaligheid en het leiden van een goed leven in een strikt 
deterministische wereld. Het zal blijken dat Spinoza’s epistemologie – oftewel de wijze 
waarop de mens de ware ordening en oorzaken van de dingen kan kennen – binnen dit 
project een cruciale rol speelt.  
 Ook hier is het eerst noodzakelijk een aantal cruciale begrippen van elkaar te 
onderscheiden. In de eerste plaats het begrip waarheid: wanneer is een bepaald idee nu 
waar binnen de kenleer van Spinoza? Al in het eerste deel van de Ethica meent Spinoza het 
volgende: “een waar idee moet met het voorgestelde object overeenkomen”.80 Dit vormt 
zonder twijfel een waarheidsopvatting die valt onder de filosofische categorie “adaequatio rei 
et intellectus”, met andere woorden een correspondentietheorie van waarheid. Een idee is 
dan ook waar, wanneer een volledige uitleg van het object wordt verschaft, zowel in causale 
als in logische zin, en dus de noodzakelijkheid van dit object wordt getoond.81 De negatie van 
deze definitie, oftewel wanneer een idee niet overeenkomt met het voorgestelde object, 
vormt de omschrijving van een idee dat onwaar is. De onwaarheid van ideeën vormt voorts 

                                                
76 E2P13S. 
77 E2P12. 
78 E2P14. 
79 E2D3. 
80 E1A6. 
81 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 164. 



17 
 

geen positieve eigenschap van deze ideeën zelf. Deze ideeën duiden op een gebrek aan 
kennis: iets wat Spinoza ook wel aanduidt met de Latijnse term “privatio”, oftewel het 
ontbreken van een causale historie van het object. Omdat de noodzakelijk van het 
epistemologisch object in dit geval niet wordt getoond, komt hier het denken in termen van 
contingentie of toevalligheid uit voort. Spinoza onderscheidt daarnaast adequate van 
inadequate ideeën. Onder een adequaat idee wordt verstaan “een idee, die wanneer men 
haar op zichzelf en los van de relatie met het object beschouwt, alle wezenlijke 
eigenschappen of intrinsieke benoemingen van een waar idee heeft”.82 Alle ideeën, 
inadequate ideeën incluis, zijn volmaakt zoals zij zijn83 en de waarheidswaarde hiervan dient 
extrinsiek, dat wil zeggen niet als eigenschap van het idee zelf, te worden begrepen.84 Met 
betrekking tot de relatie tussen adequate en inadequate ideeën enerzijds en ware en onware 
ideeën anderzijds geldt dat alle ware ideeën tevens adequate ideeën zijn en alle onware 
ideeën tevens inadequate ideeën. De waarheidswaarde van een idee wordt echter extrinsiek 
vastgesteld, namelijk op grond van een vergelijking van het idee met de zaak die het 
representeert, terwijl de adequaatheid van een idee los van dit object, dat wil zeggen op 
zichzelf, dient te worden beschouwd.85 Een adequaat idee heeft dan ook dezelfde wezenlijke 
eigenschappen als een waar idee, maar wordt ter bepaling van zijn adequaatheid niet bezien 
in relatie tot zijn object. Het geloof in een vrije wil, waar Spinoza zich ook in dit deel van de 
Ethica tegen keert, vormt een belangrijk inadequaat idee. Spinoza stelt in deze context 
namelijk: “in de geest is er geen absolute of vrije wil, maar de geest wordt tot het willen van 
iets aangezet door een oorzaak die op zijn beurt ook door een andere is aangezet, en deze 
weer door een andere, en zo tot in het oneindige.”86 Vrijheid wordt bij Spinoza – in 
tegenstelling tot bij Descartes – dus niet gedefinieerd als willekeurig, onveroorzaakt idee. 
Zoals al eerder bleek, erkent Spinoza desondanks een vorm van menselijke vrijheid. Deze 
opvatting over vrijheid zal in § 3.7 worden beschouwd. De oneindige, complete verzameling 
van alle adequate ideeën bevindt zich in het oneindige intellect van God. Wanneer onze 
ideeën de ideeën binnen dit oneindige intellect spiegelen, dan kunnen wij derhalve ook 
spreken van adequate ideeën. In tegenstelling tot dit oneindige intellect bevat de menselijke 
geest echter ook inadequate ideeën. Vergissingen kunnen op twee wijzen tot stand komen 
binnen dit epistemologisch kader. In de eerste plaats vanwege het reeds voornoemde 
inadequaat zijn van ideeën, wanneer er met andere woorden een stap ontbreekt in de 
causale schakel die de noodzakelijkheid van het epistemologisch object toont. In de tweede 
plaats noemt Nadler de gedachte dat niet elke uitgebreide modus die correspondeert met 
een idee samenvalt met het daadwerkelijke object van dat idee.87 Hij geeft het voorbeeld van 
een idee waarvan het object een fictief wezen is, zoals de eenhoorn. Vanwege het 
parallellisme tussen alle attributen, verwijst het idee van de eenhoorn weliswaar naar een 
object eenhoorn met uitgebreidheid, maar dit betekent niet dat dit object een eenhoorn is in 
werkelijke zin, maar eerder de staat van ons brein dat parallel is aan dit imaginaire idee.  
 Hoe is het nu mogelijk dat we adequate in plaats van inadequate ideeën van de 
werkelijkheid verkrijgen en onze geest dus (ten dele) kunnen vereenzelvigen met het 
oneindige intellect van God? De Ethica is in dit kader in ieder geval buitengewoon 
pessimistisch ten aanzien van ideeën die zich in de laagste hiërarchische positie bevinden, 
namelijk de verbeelding. Wanneer op grond van deze vorm van kennis ideeën worden 
gevormd over externe lichamen, ons eigen lichaam of onze geest, dan zijn deze inadequaat. 
Dit omdat wij deze kennis altijd opdoen wanneer ons lichaam daarbij als bemiddelende 
instantie optreedt, waardoor de verkregen ideeën, die – zoals we reeds hebben gezien – op 
dezelfde wijze zijn geordend als lichamen, antropomorf zijn: we beschouwen de lichamen 
dan uitsluitend vanuit het perspectief van ons eigen menselijk kenapparaat, waardoor we de 
dingen niet zien zoals ze op zichzelf zijn, namelijk op grond van de eeuwige en 

                                                
82 E2D4. 
83 E2P33, E2P35D en E2P43S. 
84 E2D4 en E2D4E. 
85 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 164-165. 
86 E2P48. 
87 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 162. 



18 
 

onveranderlijke wijze waarop ze zijn geordend, maar noodzakelijk vanuit een temporeel en 
ruimtelijk perspectief. Dit geldt ook voor de eigen menselijke geest: zij is volgens Spinoza 
immers niets meer dan het idee van ons lichaam. Hij refereert hier ook wel naar door te 
stellen dat de mens in dit kader “de dingen in overeenstemming met de gewone orde der 
natuur kent”88, dat wil zeggen dat de wijze waarop wij ons lichaam en dus onze geest kennen 
slechts een relatieve uitdrukking vormt van de wijze waarop we door andere lichamen 
worden aangedaan, en hij concludeert in dit verband dan ook dat de menselijke geest “noch 
van zichzelf, noch van zijn lichaam, noch van de lichamen erbuiten een adequate kennis 
bezit, maar alleen een verwarde, dat wil zeggen, wanneer hij op een uiterlijke wijze – door 
een toevallige samenloop van omstandigheden – wordt aangezet om het een of ander 
nauwkeuriger in zich op te nemen.”89 Maar Spinoza zoekt natuurlijk juist naar de wijze 
waarop wij als mens kennis sub specie aeternitatis kunnen verkrijgen: niet temporele en 
relatieve, maar eeuwige en absolute ideeën zoals deze door God worden gekend in zijn 
oneindig intellect. Volgens Spinoza is het toch mogelijk voor de mens om dit soort kennis te 
verkrijgen via de tweede en derde wijzen van kennen, namelijk dat wat hij respectievelijk 
discursief inzicht en intuïtief weten noemt90, die noodzakelijk waar zijn, in tegenstelling tot de 
voornoemde eerste wijze van de verbeelding. Onder het discursieve inzicht verstaat Spinoza 
de “aspecten die alle lichamen gemeen hebben en op een gelijke wijze zowel in een deel als 
in het geheel zijn”.91 Het gaat hier niet om de volgens Spinoza relatieve algemene begrippen 
of universalia, zoals “mens, paard of hond”, 92 maar om de eigenschappen die alle lichamen 
gemeenschappelijk hebben omdat ze modi onder het attribuut extensie zijn, dat wil zeggen: 
hun wezen. Essentieel voor het begrip van deze categorie vormt het inzicht dat deze 
gemeenschappelijke aard niet extern, dat wil zeggen gemedieerd door andere lichamen of 
het eigen lichaam, zoals het geval is bij de verbeelding, maar intern begrepen kan worden, 
dus zonder de externe lichamen die het epistemologisch object aandoen.93 Met betrekking 
tot intuïtieve kennis geldt dat het in de Ethica ontbreekt aan een analyse van dit begrip, maar 
op grond van een voorbeeld wat hij ter verduidelijking aanlevert, kunnen we ons er een idee 
van vormen. Hij beschrijft namelijk een getallenreeks bestaande uit drie getallen, gekenmerkt 
door een zekere logische verhouding, waarvan wij in één oogopslag, direct dus, het vierde 
afleiden. Hij lijkt hiermee te doelen op een directe toegang tot de absolute waarheid in het 
geval van logische of mathematische reeksen, met andere woorden: de werkingswijze van 
de natuur, die wij kunnen verkrijgen op grond van een logica die volledig in ons denken is 
geïnternaliseerd. De hiërarchische superioriteit van intuïtieve kennis ten opzichte van 
discursief inzicht is vervolgens niet gelegen in de vormen van kennis waartoe zij leiden: in 
beide gevallen zijn dit immers noodzakelijk adequate ideeën. Het hiërarchische verschil ligt 
eerder in de wijze waarop we die kennis kunnen verkrijgen en in de ethische consequenties 
van de kenwijzen. Op deze ethische consequenties zal overigens nader worden ingegaan, 
wanneer het laatste deel van de Ethica zal worden besproken, namelijk in § 3.8. Op grond 
van discursief inzicht en intuïtief weten kunnen wij onze adequate ideeën uitbreiden en meer 
kennis van God of de natuur verkrijgen, omdat alle ideeën die zijn afgeleid van adequate 
ideeën, tevens zelf adequate ideeën zijn. Uit de optimistische epistemologie van Spinoza 
volgt dus dat wij God of de natuur op adequate wijze kunnen kennen langs discursieve of 
intuïtieve weg. Weliswaar zullen onze ideeën nooit volledig kunnen samenvallen met het 
oneindige intellect Gods – mede omdat een oneindig aantal attributen immers niet kenbaar 
zijn voor de mens -, maar toch kunnen wij absolute, zekere kennis verkrijgen van God in de 
attributen denken en uitgebreidheid. Deze mogelijkheid van absoluut zekere kennis zal 
essentieel blijken voor de reeds aangestipte ultieme ethische doelstelling van de Ethica.  
 
 

                                                
88 E2P29C. 
89 E2P29S. 
90 E2P40S2. 
91 E2P38.  
92 E2P40S1. 
93 E2P29S.  



19 
 

3.5 Een meetkundige ordening van menselijke emoties  
Zoals niets ontsnapt aan het bereik van God, de ene substantie of de natuur, zo valt ook 
niets buiten de reikwijdte van de geometrische methode, zo getuigt het voorwoord op het 
derde deel van de Ethica. Dit geldt dus, opmerkelijk genoeg voor hen die niet of nauwelijks 
bekend zijn met het denken van Spinoza, ook voor het onderwerp dat in dit derde deel wordt 
behandeld, namelijk de menselijke hartstochten, oftewel het emotionele aspect van de 
menselijke geest. Maar zoals we reeds hebben gezien, beslaat de natuur bij Spinoza de 
gehele werkelijkheid en is er dus niets wat aan haar toepassingsbereik kan ontsnappen. Ook 
onze hartstochten maken dus deel uit van het deterministische verloop van de natuur, 
waardoor de natuurwetten ook op dit deel van de werkelijkheid van toepassing zijn, net als 
op alle andere eindige modi onder het attribuut denken. Spinoza echter meent op grond 
hiervan dat ook de hartstochten op meetkundige wijze uiteengezet dienen te worden. 
Spinoza verwoordt het voorgaande op bijna poëtische wijze: “Ik zal dus de natuur en de 
kracht van de hartstochten en de macht van de geest daarover, volgens dezelfde methode 
behandelen, als in het voorgaande God en de geest, en ik zal de menselijke handelingen en 
de begeerten beschouwen als betrof het een vraagstuk van lijnen, vlakken of lichamen.”94  

Laten we nu een blik werpen op het begrip hartstocht en onderzoeken op welke wijze 
Spinoza dit begrip definieert. Dit begrip is alleen te begrijpen door middel van het begrip 
conatus, oftewel “het streven van elk ding naar de voortzetting van het zijn.”95 Nadler stelt dat 
de conatus vergelijkbaar is met een existentiële inertie, oftewel vergelijkbaar met een bal die 
in een rechte lijn in beweging zal blijven totdat er een externe kracht is die deze beweging 
zal doen stoppen of verminderen, echter dan toegepast op het existentiële niveau van de 
mens.96 De conatus geldt overigens niet alleen voor de mens, maar voor alle individuen, al 
richt Spinoza zich in de Ethica vrijwel uitsluitend op de menselijke conatus. De dingen, de 
mens inbegrepen, kunnen zelf niet tot hun eigen vernietiging leiden of tot een verandering in 
negatieve zin en streven te allen tijde naar de voortzetting van hun eigen existentie. Slechts 
zaken die aan die dingen extern zijn, kunnen leiden tot een negatieve verandering ervan. De 
conatus vormt bij Spinoza het actuele wezen of de essentie van elk ding. Onder de 
hartstochten verstaat Spinoza vervolgens de veranderingen die de conatus ondergaat, 
oftewel “de aandoeningen van het lichaam, die het handelend vermogen van het lichaam 
vergroten, verkleinen, ondersteunen of remmen, en tegelijk de ideeën van deze 
aandoeningen.”97 De conatus in een wezen met zelfbewustzijn, te weten de mens, noemt 
Spinoza begeerte: conatus impliceert dat de mens zaken nastreeft die hij goed acht.  
 Hartstochten krijgen, zoals weldra nog toegelicht zal worden, bij Spinoza niet 
noodzakelijkerwijs een negatieve waardering, alsof het gevoelens van de mens zouden 
betreffen, in strijd met de rede. Hiertoe maakt hij een onderscheid tussen het handelen en 
het ondergaan van de menselijke geest, ook wel haar actieve en passieve aspect genoemd. 
Wanneer een hartstocht uitsluitend de eigen menselijke geest als oorzaak heeft, met andere 
woorden intern voortkomt uit de mens zelf, dan spreekt Spinoza over handelen. Zoals reeds 
is gebleken uit de vorige paragraaf, moet het in dit geval dus wel adequate ideeën betreffen, 
omdat de hartstocht hier intern, oftewel door ons zelf, is voortgebracht. Dit in tegenstelling tot 
een ondergaan, wat inhoudt dat wij slechts de gedeeltelijke oorzaak van een hartstocht zijn: 
het gevolg heeft in dit geval niet alleen onszelf als oorzaak, maar ook aan ons externe 
lichamen. Hartstochten die wij ondergaan, betreffen per definitie inadequate ideeën, die uit 
de gewone orde der natuur voortvloeien. Het zal geen enkele lezer verbazen dat Spinoza 
sterk tegen dit soort passieve hartstochten zal ageren. Deze hartstochten zullen wij volgens 
Spinoza moeten matigen. Het gaat hem immers niet om wat ons goed voorkomt louter omdat 
wij zodanig worden aangedaan dat wij genot ervaren of pijn vermijden, maar wat op zichzelf 
bezien goed voor ons is.98  

                                                
94 E3P. 
95 E3P7. 
96 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 195. 
97 E3D3. 
98 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 212. 



20 
 

 In het derde deel van de Ethica worden met name de hartstochten onderzocht die wij 
ondergaan: de door Spinoza negatief gewaardeerde deelverzameling van hartstochten die 
ook wel wordt aangeduid met het begrip “passies”. Hartstochten vallen uiteen in drie primaire 
categorieën, namelijk blijdschap, droefheid en de reeds besproken begeerte. Alle andere 
hartstochten zijn afgeleiden van deze primaire hartstochten. In wat vervolgens in dit deel van 
de Ethica volgt, tracht Spinoza dit duidelijk te maken door een groot aantal hartstochten te 
definiëren. Zo vormt liefde “hetzelfde als blijdschap samen met de idee van een uitwendige 
oorzaak” en is haat “niets anders dan droefheid samen met het idee van een uitwendige 
oorzaak.”99 Over hoop en vrees stelt hij: “hoop is namelijk hetzelfde als een onbestendige 
blijdschap die ontstaat uit het beeld van een toekomstige of voorbije gebeurtenis met een 
voor ons twijfelachtig verloop. Vrees daarentegen is een onbestendige droefheid, die ook 
ontstaat uit de voorstelling van een onzekere gebeurtenis.”100 Maar ook allerlei andere 
hartstochten als trots, berouw, genegenheid, teleurstelling, meegevoel, medelijden en 
neerslachtigheid worden door Spinoza gedefinieerd uit de primaire hartstochten. Overigens 
worden na de laatste stelling in dit deel van de Ethica nog de onderscheiden hartstochten 
opgesomd en toegelicht. Dat er een grote diversiteit aan hartstochten bestaat, wordt in de 
volgende passage uitgedrukt: “er zijn zo veel vormen van blijdschap, droefheid en begeerte 
en dus ook van elke hartstocht die daaruit is samengesteld, bijvoorbeeld de aarzeling, of die 
daaruit zijn afgeleid, zoals de liefde, de haat, de hoop en de angst, als er soorten objecten 
zijn die ons aandoen.”101 
  De centrale gedachte achter dit deel van de Ethica wordt gevormd door de idee dat 
de mens als egoïstisch-hedonistisch gemotiveerd wezen in het licht van zijn conatus 
uiteindelijk altijd streeft naar de maximalisatie van zijn eigen blijdschap of het vermijden van 
droefheid. Het egoïsme keert ook terug wanneer Spinoza meent dat het subjectieve genot of 
leed uiteindelijk in het geval van hartstochten die wij ondergaan bepalend is voor de vraag 
wat goed is en wat slecht. Ieder individu beoordeelt dit op grond van de eigen hartstochten. 
Bovendien meent Spinoza: “verschillende mensen kunnen door één en hetzelfde voorwerp 
op verschillende wijzen worden aangedaan, en één en dezelfde persoon kan door één en 
hetzelfde voorwerp op verschillende momenten op verschillende manieren worden 
aangedaan.”102 Waarom hebben de hartstochten die wij ondergaan nu, zoals hiervoor reeds 
besproken, zo’n inferieure status ten opzichte van hartstochten die een functie zijn van de 
handelende geest? De handelende geest kent een begeerte die rationeel is, omdat zij 
gerelateerd is aan de adequate ideeën, die noodzakelijk waar zijn. Als gevolg hiervan kent 
de handelende geest uitsluitend de hartstochten die tot blijdschap en begeerte te herleiden 
zijn en dus niet tot droefheid. De weg van de adequate ideeën vormt immers de weg van de 
dingen zoals deze in het oneindige intellect van God zelf gedacht worden; de weg van de 
adequate ideeën toont ons wat op zichzelf goed voor ons is en niet alleen een subjectief, 
oncontroleerbaar en tijdelijk genot teweeg brengt. Dit in tegenstelling tot de geest die 
ondergaat: deze kent tevens de hartstochten die te herleiden zijn tot droefheid, omdat de 
samenhangende ideeën niet uitsluitend het resultaat zijn van de interne activiteit van de 
geest, maar ook van externe lichamen die op ons inwerken, waardoor zij inadequaat zijn. In 
deze sfeer geldt bovendien dat wij de dingen die wij verlangen alleen goed noemen, omdat 
wij er naar verlangen en niet omdat ze daadwerkelijk op zichzelf bezien goed zijn. Dit opent 
de weg voor Spinoza om te stellen dat de weg van de adequate ideeën en dus van de 
interne geestelijke activiteit tot werkelijke gelukzaligheid leidt.  
   
 
 
 
 

                                                
99 E3P13S. 
100 E3P18S2. 
101 E3P56. 
102 E3P51. 



21 
 

3.6 Vrijheid, deugdzaamheid en ethiek 
“De menselijke onmacht om de hartstochten in te perken en te remmen noem ik slavernij, 
want de mens die aan zijn hartstochten is onderworpen, heeft niet zichzelf, maar het lot als 
meester."103 Met deze woorden geeft Spinoza direct aan wat in het vierde deel van de Ethica 
betoogd zal worden, namelijk dat we de hartstochten waardoor wij worden aangedaan 
zoveel mogelijk dienen te beperken en dat er een alternatief bestaat: dat het mogelijk is om 
als vrij en deugdzaam mens onder de leiding van de rede ware kennis van goed en kwaad te 
verkrijgen en een ware staat van geluk te bereiken. Dit deel bouwt dan ook sterk voort op het 
derde deel van de Ethica, dat zojuist is besproken. De titel van dit deel, te weten “De 
menselijke slavernij met andere woorden de krachten van de hartstochten”, lijkt te duiden op 
een pessimistisch gestemd denken, maar zoals zal blijken, schept Spinoza een ethisch 
alternatief, namelijk dat van de vrije en deugdzame mens. In dit deel zal dus recht gedaan 
worden aan de titel van de Ethica en belanden we in de sfeer van de ethiek.  
 Allereerst is het noodzakelijk de begrippen “volmaaktheid” en “onvolmaaktheid” 
enerzijds en “goed” en “kwaad” anderzijds te bespreken. Met zijn analyse van de begrippen 
“volmaakt” en “onvolmaakt” tracht Spinoza wederom te ageren tegen de antropomorfisering 
van God of de natuur en teleologische interpretaties daarvan. We noemen iets volmaakt, 
wanneer een subject verifieert dat een werk overeenkomt met de intentie van de maker van 
dat werk; we noemen iets onvolmaakt wanneer het subject dit zou ontkennen. Als een werk 
nog niet afgerond is, dan noemt een subject dit werk onvolmaakt, omdat het nog niet strookt 
met de intentie van de maker. Dit impliceert dat de maker een intentie heeft en dat het 
subject deze ook kent. Wanneer dit niet het geval is, is het onzinnig te stellen dat een werk 
volmaakt of onvolmaakt is. De mens maakt echter een denkfout wanneer hij deze analyse 
projecteert op de natuur, omdat hij algemene begrippen heeft gevormd en op willekeurige 
wijze de voorkeur aan enkelen van hen heeft gegeven, die als model voor de natuur zijn 
gaan fungeren. Dit verklaart waarom mensen menen dat de natuur anders had moeten zijn, 
fouten heeft gemaakt, tekortschiet en dus onvolmaakt zou zijn. De natuur is echter in 
tegenstelling tot de traditionele conceptie niet teleologisch ingesteld en kent dus geen finale 
oorzakelijkheid, en dergelijke antropomorfe analyses worden door Spinoza dan ook 
bestempeld als ficties. Alles is wat het is en alles is volmaakt of noodzakelijk bepaald zoals 
het is: het had immers niet anders kunnen zijn. Spinoza meent op overeenkomstige wijze dat 
ook de begrippen “goed” en “kwaad” relatief en subjectief zijn: het zijn geen eigenschappen 
van de werkelijkheid buiten ons, maar wij projecteren deze begrippen zelf op de dingen. In 
de vorige paragraaf hadden we al gezien dat wij op grond van onze eigen hartstochten 
bepalen wat goed en wat slecht is, of zoals Spinoza dit probleem in het derde deel van de 
Ethica diagnosticeert: “[…] wij zijn van mening dat iets goed is omdat wij het nastreven, 
willen, verlangen en begeren” en “[…] dat wij niets nastreven, willen, verlangen of begeren 
omdat wij van mening zijn dat het goed is.”104 Hij noemt dit ook wel “de kennis van goed en 
kwaad”, oftewel de kennis die – zoals in de vorige paragraaf toegelicht – inadequaat is, met 
andere woorden slechts gepaard gaat met een vorm van tijdelijke blijdschap of droefheid die 
stamt uit de wijze waarop wij toevalligerwijs en oncontroleerbaar worden aangedaan door 
aan ons externe dingen.105 Weldra zal echter blijken dat Spinoza een geobjectiveerd 
ideaalbeeld van de mens zal onderkennen, dat we nooit volledig, maar wel in meer of 
mindere mate kunnen benaderen. Onder “goed” en “kwaad” verstaat Spinoza binnen deze 
context respectievelijk iets waarvan wij met zekerheid weten dat het ons dit beeld laat 
benaderen of iets dat ons hiertoe belemmert. En mensen die in meerdere of mindere mate 
aan dit beeld voldoen, noemt Spinoza volmaakter of onvolmaakter. In deze context spreekt 
Spinoza over “ware kennis van goed en kwaad.”106 Deze ware kennis van goed en kwaad 
komt slechts vanuit onszelf tot stand en gaat dus gepaard met adequate ideeën.  

                                                
103 E4P. 
104 E3P9S. 
105 E4P8. 
106 E4P14. 



22 
 

 Maar voordat hij dit ideaalbeeld uiteen zal zetten, richt Spinoza zich eerst op het 
leven, voor zover dat niet onder de leiding van de rede geleid wordt, maar voor zover wij als 
slaven zijn van de hartstochten waardoor wij worden aangedaan, iets wat hij “de menselijke 
zwakheid” noemt.107 Zoals de lezer nu reeds bekend zou moeten zijn, maken wij als mens 
noodzakelijk onderdeel uit van de natuur. Hoe actief of intern wij ooit in ons handelen of 
denken zullen zijn, het is nooit mogelijk dat wij uitsluitend op een actieve manier handelen en 
dus volledig onafhankelijk van externe zaken kunnen bestaan: anders zouden wij immers 
nooit sterven. In de natuur is sprake van een voortdurende concurrentiestrijd, waar wij ons 
dus niet aan kunnen onttrekken. Wij delen de werkelijkheid immers met een oneindig aantal 
andere zijnden die – net als wij – ook voortdurend streven naar zelfbehoud en dus begeertes 
hebben die zij trachten te realiseren. Deze zijnden kunnen op grond van hun conatus met 
elkaar in conflict raken. Dit is wat Spinoza tracht weer te geven wanneer hij het volgende 
stelt: “er bestaat in de werkelijkheid geen individueel ding, dat niet door een ander in 
vermogen en kracht overtroffen wordt. Welk individu men ook neemt, er bestaat altijd een 
ander met een groter vermogen dat het kan vernietigen.”108 We kunnen altijd worden 
overtroffen door “de macht van uitwendige oorzaken.”109 Deze voortdurende strijd vindt niet 
alleen plaats in de natuur als geheel, maar ook in het denken van de mens zelf, wanneer het 
gaat om de hartstochten, waardoor wij worden gedreven en tot handelen worden aangezet. 
Ook tussen de hartstochten onderling bestaat een concurrentiestrijd. Hartstochten kunnen 
alleen worden geremd of vernietigd wanneer er sprake is van een hartstocht die 
tegengesteld en krachtiger is. Spinoza beschrijft vervolgens de wijzen waarop de ene 
hartstocht krachtiger of zwakker kan zijn dan andere hartstochten, bijvoorbeeld zoals de 
begeerte naar toekomstige zaken doorgaans geremd wordt door de begeerte naar iets wat 
nabijer in de toekomst is gelegen.110 Belangrijk is echter dat alleen hartstochten andere 
hartstochten kunnen beïnvloeden: de (ware) kennis van goed en kwaad kan op zichzelf 
bezien geen hartstochten remmen of vernietigen. Dit kan zij alleen als hartstocht doen. De 
hartstochten die echter voortvloeien uit de ware kennis van goed en kwaad zijn niet 
noodzakelijkerwijs sterker dan andere hartstochten, ook indien wij er door worden 
aangedaan. Dit verklaart voor Spinoza waarom de mens regelmatig de kortstondige, heftige 
lust verkiest boven grotere blijdschap in de (verre) toekomst en waarom hij dus niet altijd 
datgene doet wat het beste voor hem is, zelfs als hij zich hiervan bewust is. 
 Het antwoord van Spinoza op de vraag hoe we ons nu als mens uit deze slaafse 
positie kunnen bevrijden, wordt gevormd door de gedachte van de deugd als ideaaltype voor 
de mens. Dit doet direct denken aan de antieke Griekse wijsbegeerte, waarin de deugd, in 
het Grieks aretê, begrepen werd als het hebben van karaktereigenschappen die maken dat 
je als mens excelleert.111 Dit is echter niet waar Spinoza met dit begrip op doelt. In de Ethica 
is de deugd immers niets anders dan de conatus zelf, oftewel het streven naar zelfbehoud, 
wanneer deze uitsluitend is voortgekomen uit de mens zelf. De deugdzame mens handelt 
zoveel mogelijk op grond van zijn innerlijke principes en wordt zo weinig mogelijk aangedaan 
door externe zaken: hij leeft onder de leiding van de rede, en niet op grond van de 
hartstochten waardoor hij wordt aangedaan. Dit ideaaltype vormt derhalve een moreel 
pleidooi voor de actieve mens in spinozistische zin des woords, gegrond op een metafysisch 
en epistemologisch bouwwerk. Tegelijkertijd maakt de mens – net als alle andere eindige 
modi – onderdeel uit van de natuur en kan hij nooit volledig actief zijn, wat reeds enkele 
malen is onderkend. We kunnen het ideaaltype van de deugdzame mens dus benaderen, 
maar er nooit volledig mee samenvallen. Omdat deugdzaam handelen het verkrijgen van 
adequate ideeën omvat, of vrij vertaald: wetenschappelijke, wetmatige, universele, eeuwige 
kennis van de werkelijkheid, draait de deugd bij Spinoza in feite om het op discursieve of 
intuïtieve wijze verkrijgen van kennis van God of de natuur: “Het hoogste goed van de geest 

                                                
107 E4P17S. 
108 E4A. 
109 E4P3. 
110 E4P17 en E4P17S. 
111 Parry, R. 2014. Ancient Ethical Theory. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Zalta, E.N., URL: 
http://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/ethics-ancient. 



23 
 

is de kennis van God, en de hoogste deugd is het kennen van God.”112 De deugdzame mens 
is dus actief, leeft onder de leiding van de rede, waardoor hij zijn streven naar gelukzaligheid 
niet af laat hangen van willekeurige, aan hem externe zaken, maar van de eeuwige 
wetenschappelijke kennis van de werkelijkheid, die hij dus vanuit zichzelf discursief danwel 
intuïtief verkrijgt. De hartstochten waardoor de deugdzame mens wordt aangedaan, worden 
door de deugdzame mens gematigd. Hij streeft datgene na wat daadwerkelijk goed voor hem 
is, in tegenstelling tot de slaafse mens, die slechts op een oppervlakkige, hedonistische wijze 
streeft naar datgene wat hem goed voorkomt. De deugdzame mens is tevens vrij. Zoals 
reeds bij de lezer bekend zou moeten zijn, vormt dit geen traditionele vorm van wilsvrijheid, 
te weten vrijheid als mogelijkheid alternatieve keuzes te maken of een wil die buiten een 
causale keten zou vallen, zoals het geval is in het denken van Descartes, die de res cogitans 
heeft onttrokken aan het bereik van het mechanicisme. Bij Spinoza is de deugdzame mens 
vrij, omdat hij vrij is in spontane zin. Weliswaar valt ook zijn wil binnen de keten der 
causaliteit, maar hij is zelfgedetermineerd, dat wil zeggen dat de vrije mens autonoom is en 
hij zelf, dus niet aan hem externe zaken, de adequate oorzaak is van zijn activiteit of 
handelen. Deze vorm van vrijheid is dus eerder vergelijkbaar met één van de criteria op 
grond waarvan Leibniz wilsvrijheid erkent, namelijk de gedachte dat monaden, gedefinieerd 
als geestelijke atomen, causaal onafhankelijk van andere monaden actief zijn en hun eigen 
activiteit bepalen.113 Het leven van de deugdzame mens moet niet worden opgevat als een 
teruggetrokken bestaan, bijvoorbeeld als kluizenaar, om zoveel mogelijk externe impulsen te 
vermijden. Integendeel, Spinoza meent hier immers het volgende over: “buiten ons zijn er 
dus vele dingen die voor ons nuttig en om die reden nastrevenswaardig zijn.”114 Het is 
essentieel voor ons zelfbehoud om juist in aanraking te komen met de wereld om ons heen. 
Zo stelt hij dat het kenmerkend is “voor de wijze dat hij de dingen gebruikt en daarin zoveel 
mogelijk genoegen schept. […] Een wijze geniet met mate smakelijk voedsel, aangename 
dranken, geuren, de lieflijkheid van uitbottende planten, sieraden en ontspant zich met 
muziek, spel, theater en dergelijke dingen waar ieder mens van kan genieten zonder een 
ander schade te doen.”115 Spinoza pleit dus veeleer voor een leven waarin de hartstochten 
worden gematigd in plaats van geheel worden genegeerd.116 In het hier centraal staande 
deel van de Ethica besteedt Spinoza veel aandacht aan de hartstochten van de deugdzame 
mens. Zo meent hij dat een vrij mens nooit bedrieglijk handelt, “maar altijd te goeder 
trouw”117, dat alleen vrije mensen elkaar zeer dankbaar kunnen zijn118, dat hij niet geleid 
wordt door de angst voor de dood119, onafhankelijk is van hoop en vrees120 en altijd een 
groter toekomstig goed verkiest boven een kleiner goed in het heden.121 Het vrije leven onder 
de leiding van de rede impliceert dus allerminst een ascetisch bestaan. 

Weliswaar is nu duidelijk dat wij als mens ons eigen geluk kunnen bepalen, maar het 
ontbreekt in deze ethische theorie nog aan een essentieel aspect: intersubjectiviteit. Ethiek is 
immers niet alleen een kwestie van het eigen geluk, maar houdt zich ook bezig met de 
manier waarop de mens zich tot anderen dient te verhouden.122 Hoe verhoudt zich dit nu tot 
Spinoza’s ethisch egoïsme, dat inhoudt dat de mens niet alleen het eigenbelang nastreeft, 
maar dit ook zou moeten doen? Erkent Spinoza dan niet het bestaan van altruïsme? 
Doorgaans beschouwen we egoïsme immers als een negatief geladen begrip, dat lijkt te 
impliceren dat het uiteindelijke streven naar het eigen welzijn ten koste van andere mensen 
zou gaan. Bij Spinoza is egoïsme – paradoxaal genoeg - juist de handelingswijze waarop 

                                                
112 E4P28. 
113 Een andere voorwaarde die Leibniz aan vrijheid stelt, bestaat namelijk uit logische contingentie. Dit vormt 
vanzelfsprekend een gedachte die Spinoza zou hebben verworpen. 
114 E4P18S. 
115 E4P45S. 
116 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 231. 
117 E4P72. 
118 E4P71.  
119 E4P67D. 
120 E4P47S.  
121 E4P66. 
122 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 238. 



24 
 

ethisch gedrag tot stand komt. Hij wenst zijn egoïstische theorie zodanig vorm te geven dat 
mensen samenwerken. Dit heeft gevolgen voor het politieke denken in de Ethica, dat kort 
door Spinoza aangestipt wordt.123 Op vier verschillende manieren verklaart Spinoza daar hoe 
het handelen vanuit zelfbehoud het meest ethische gedrag jegens anderen teweeg brengt. In 
de eerste plaats door wezenlijk overeen te stemmen met andere mensen door onder de 
leiding van de rede te leven. Het ethisch gedrag dat voortkomt uit egoïsme tracht Spinoza in 
de eerste plaats dan ook te verklaren vanuit het gemeenschappelijke wezen van de mens: 
“het beste wat de mensen voor hun zelfbehoud kunnen wensen, is dat allen in alle dingen zo 
met elkaar overeenstemmen dat hun geesten en lichamen als het ware één geest en één 
lichaam vormen, dat zij allen tegelijk zo veel mogelijk naar hun zelfbehoud streven en dat zij 
allen tegelijk het gemeenschappelijk belang voor zichzelf zoeken. Hieruit volgt dat mensen 
die door de rede geleid worden […] voor zich alleen verlangen wat zij ook voor de andere 
mensen begeren.”124 Conflicten tussen mensen ontstaan dan alleen wanneer zij voor wat 
betreft hun wezen van elkaar verschillen. En dit is alleen het geval wanneer de mens 
aangedaan wordt door passieve hartstochten en dus niet leeft onder de leiding van de rede. 
In deze context is Spinoza duidelijk geïnspireerd door Hobbes, namelijk wanneer hij het 
sociaal contractsbegrip introduceert. Alleen de aanwezigheid van passieve hartstochten 
maakt dat mensen in de natuurstaat kunnen conflicteren. De mens gaat dan een sociaal 
contract aan, waarmee hij en een deel van zijn vrijheid moeten overhevelen naar de 
soeverein, die de veiligheid van zijn ingezetenen kan garanderen en tevens zijn 
deugdzaamheid kan vergroten. Als mensen echter volledig onder de leiding van de rede 
leven, dan zijn conflicten uitgesloten, en is een sociaal contract dus overbodig. Ten tweede 
zijn anderen die onder de leiding van de rede leven gunstig voor het eigen geluk omdat zij 
vrij zullen zijn van negatieve, passieve hartstochten als jaloezie en haat, zodat ze het streven 
naar het eigen zelfbehoud minder in de weg zullen staan. 125 Bovendien zal een omgeving 
van deugdzame personen de eigen begeerte naar deugdzaamheid vergroten.126 En ten 
slotte zal het waarnemen van werkelijk geluk in anderen als gevolg hebben dat je zelf ook 
naar een dergelijk geluk door deugdzaamheid zult verlangen.127 Het helpen van andere 
mensen op hun pad naar deugdzaamheid zal een positief effect hebben op de eigen weg 
naar waar geluk. Het bestaan van altruïsme wordt dus duidelijk door Spinoza ontkend. 
 

3.7 De weg naar gelukzaligheid en eeuwigheid 
In de vorige paragraaf is gebleken dat de deugdzame mens onder de leiding van de rede zijn 
hartstochten matigt. Maar onduidelijk is nog hoe het verstand de hartstochten precies kan 
beheersen. Wel was reeds duidelijk dat de mens geen volledige controle over zijn 
hartstochten kan krijgen, iets wat Spinoza wederom poneert in het voorwoord op deel vijf van 
de Ethica. Hij keert zich tegen Descartes, wiens gedachtegoed door Spinoza wordt 
geïnterpreteerd op een zodanige manier dat wij “een volstrekte macht over onze passies” 
zouden hebben.128 Descartes geloofde dat de pijnappelklier de sleutel vormde om een 
dergelijke macht over onze hartstochten te verkrijgen. “Alleen haar spitsvondigheid” liet 
Spinoza geloven dat een zo groot man deze opvatting verdedigde.129 In het laatste deel van 
de Ethica tracht Spinoza dan ook aan te tonen hoe wij onze hartstochten kunnen matigen. 
Bovendien laat hij zien waarin de eeuwigheid van de geest schuilt en hoe we de grootst 
mogelijke vorm van blijdschap kunnen bereiken, te weten de gelukzaligheid.  
 Laten we ons ten eerste richten op de wijze waarop de mens zijn hartstochten kan 
matigen. Zoals de lezer wellicht niet meer zal verbazen, hangt ook dit aspect van Spinoza’s 
denken sterk samen met de menselijke rede. Spinoza lijkt dit op meerdere manieren te willen 
benaderen. Het beste middel om beperking en het teniet doen van de passieve hartstochten 

                                                
123 In de Tractatus Theologico-Politicus besteedt Spinoza meer aandacht aan politieke filosofie. 
124 E4P18S. 
125 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 241. 
126 Ibid. 
127 Ibid. 
128 E5P. 
129 Ibid. 



25 
 

te bereiken is gelegen in een rationalisering daarvan, met als gevolg een herordening van 
onze ideeën.130 Een hartstocht wordt namelijk van zijn passiviteit ontdaan wanneer wij er een 
“helder en onderscheiden” idee van vormen.131 Indien wij door hartstochten worden 
aangedaan, dan is het dus volgens Spinoza zaak kennis en begrip hiervan te verkrijgen. Het 
begrip van de eigen hartstocht zal deze actief maken. Als gevolg van deze rationalisering of 
dit begrijpen wordt de hartstocht namelijk losgekoppeld van zijn externe oorzaak en 
verbonden met adequate ideeën. Als gevolg hiervan zijn we ons bewust van de 
noodzakelijkheid van deze hartstocht. Het is paradoxaal dat door de realisatie van onze 
onmacht over de hartstochten meer beheersing over hen wordt verkregen. Dit strookt 
volgens Spinoza met onze alledaagse ervaring, “want wij zien dat het verdriet over een goed 
dat wij verloren hebben, vermindert zodra de mens die het verloren heeft, bedenkt dat het 
goed op geen enkele manier te behouden was.”132 De soms heftige hartstochten die ons 
kwellen wanneer wij door een lotsbestemming worden getroffen, worden geëlimineerd of op 
zijn minst verminderd wanneer wij inzien dat de loop der dingen niet anders had kunnen zijn 
dan zij is. Maar ook bijvoorbeeld het bezien van onze hartstochten in een groter geheel - of 
in de termen van Spinoza: de hartstochten met een groter aantal oorzaken in verband laten 
staan – leidt er toe dat de passiviteit van de desbetreffende hartstocht wordt verzwakt. En 
uiteindelijk gaat deze herformulering van onze ideeën vanwege het parallellisme onder de 
attributen van God gepaard met een versterking van onze lichamelijke conditie. Zo worden 
wij meer resistent tegen zaken waardoor wij worden aangedaan. Hoewel de mens dus nooit 
volledige beheersing over zijn hartstochten kan krijgen, kan de deugdzame persoon ze 
rationaliseren, met als gevolg begrip, beperking en eliminatie.  
 In de Ethica vindt vervolgens een wending plaats naar het concept van de 
zogenaamde amor intellectualis Dei, oftewel de verstandelijke liefde tot God. Indien wij onze 
hartstochten helder en onderscheiden kennen – en deze kennis dus adequaat is – dan 
ervaren wij blijdschap. Wanneer wij adequate ideeën hebben, dan zien we tevens in dat God 
de oorzaak is van onze blijdschap. Omdat wij zelf in dat geval de adequate oorzaak zijn van 
onze blijdschap en deze actieve hartstocht gepaard gaat met een idee van God, spreekt 
Spinoza over de verstandelijke liefde tot God in tegenstelling tot “de gewone liefde”.133 In 
tegenstelling tot passieve of gewone liefde, die als object veranderlijke zaken heeft, is de 
amor intellectualis Dei – net als zijn object – de meest onveranderlijke vorm van liefde, welk 
bestaat in “ons heil, onze gelukzaligheid en vrijheid.”134 Deze gelukzaligheid vormt de met de 
verstandelijke liefde tot God corresponderende hartstocht, die de grootst mogelijke vorm van 
blijdschap omvat. Deze eeuwige vorm van liefde komt uitsluitend voort uit de derde vorm van 
kennis – het intuïtieve weten – die in § 3.4 van deze masterscriptie reeds is besproken, 
welke vorm van kennis ons de wijze doet kennen waarop de dingen sub specie aeternitatis 
geordend zijn. Samenvattend kan worden gesteld dat de grootst mogelijke vorm van 
blijdschap, namelijk de gelukzaligheid, die bestaat uit de enige eeuwige en onveranderlijke 
vorm van liefde, namelijk de verstandelijke liefde tot God, alleen bereikt kan worden door de 
deugdzame mens, die de eeuwige waarheden van God op intuïtieve (en dus noodzakelijk 
adequate) wijze kent.  
 Met betrekking tot dit voornoemde aspect van eeuwigheid doet Spinoza in het 
commentaar op stelling 20 een op het eerste gezicht opmerkelijke uitspraak: “Hiermee is 
alles wat ons huidige leven betreft behandeld […] Het wordt dus tijd om verder te gaan met 
de duur van de geest los van het lichaam.”135 Was eerder echter niet gebleken dat Spinoza 
juist ageert tegen de traditionele theologische en cartesiaanse doctrine van de 
onsterfelijkheid van de menselijke geest? En is dit niet strijdig met de definitie van de 
menselijke geest en de parallelliteitsgedachte? Immers bleek uit diezelfde paragraaf dat de 
geest de idee is van het lichaam. Bovendien hebben we gezien dat lichaam en geest 

                                                
130 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, p. 251. 
131 E5P3. 
132 E5P6S. 
133 E5P20S. 
134 E5P36S. 
135 E5P20S. 



26 
 

weliswaar causaal autonoom zijn, maar synchroon zijn geordend, omdat zij als attributen 
uitdrukkingen zijn van dezelfde substantie. Wanneer het lichaam dan teniet gaat, zou dan 
ook niet de geest vernietigd moeten worden? In de eerste plaats dient opgemerkt te worden 
dat Spinoza niet pleit voor een onsterfelijkheid van de geest in persoonlijke zin, met andere 
woorden als persoon met inbegrip van cognitieve vermogens als de verbeelding of het 
geheugen, maar eerder voor de eeuwigheid van een deel van de menselijke geest. Wanneer 
een mens sterft, vergaat niet de gehele geest, maar de eeuwige aspecten daarvan zullen 
blijven bestaan. Reeds in het eerste deel van de Ethica had Spinoza over het begrip 
“eeuwigheid” opgemerkt dat het “niet door duur of tijd uitgedrukt” kan worden.136 Eeuwigheid 
vormt bij Spinoza dus niet alleen datgene wat zonder einde of zonder begin is, maar ook wat 
volledig aan de sfeer van temporaliteit is onttrokken. Overigens geldt dat het 
tegenovergestelde van eeuwigheid, dus dat wat zonder begin of zonder einde is, maar wel 
temporeel van aard is, sempiterniteit genoemd wordt. Overeenkomstig het reeds genoemde 
begrip sub specie aeternitatis gaat het hier dus om aspecten van de menselijke geest die 
buiten het toepassingsbereik van de tijd vallen. Spinoza lijkt vervolgens twee verschillende 
wijzen van eeuwigheid te onderkennen. In de eerste plaats bepleit Spinoza een vorm van 
eeuwigheid die mede van toepassing lijkt te zijn op alle andere zielen. Zoals we reeds 
hebben gezien in § 3.3, is volgens Spinoza de gehele werkelijkheid bezield. Dus vanuit het 
hierna te noemen perspectief lijken alle dingen eeuwige aspecten te bevatten. Maar wat is 
dan precies eeuwig? Spinoza doelt hier op het wezen van de geest waarvan God een 
eeuwig idee heeft in het oneindig intellect. Vanwege de parallelliteit van substanties blijft dan 
ook onder het attribuut extensie het wezen van het lichaam als niet-actueel wezen bestaan. 
Omdat het wezen der dingen – zowel het lichamelijke als geestelijke wezen - sub specie 
aeternitatis in God na de vernietiging ervan blijft behouden niet langer geactualiseerd, blijft 
van ieder ding een eeuwig aspect bestaan, zelfs wanneer dat ding is gestorven of vergaan. 
Deze vorm van eeuwigheid is niet zeer interessant en lijkt niet zeer relevant te zijn in het 
denken van Spinoza: we kunnen er immers geen invloed op uitoefenen en het is op alle modi 
van toepassing. Alle dingen bestaan na de dood of vernietiging ervan slechts als “lege huls” 
in God. Maar Spinoza gaat vervolgens verder op eeuwige aspecten die uitsluitend de mens 
aan kunnen gaan en die wij met behulp van de rede wel kunnen beïnvloeden. Door middels 
discursief inzicht of intuïtief weten adequate ideeën te verkrijgen, kan de mens immers zijn 
eeuwigheid vergroten. Naarmate een mens meer adequate ideeën heeft, blijft een groter 
deel van hem eeuwig bestaan, wanneer hij sterft. De intellectuele activiteit gedurende je 
leven is dus niet alleen nastrevenswaardig omdat het je gedurende je leven gelukkig maakt, 
maar ook omdat een groter deel van de geest dan eeuwig is. Spinoza wijst er nadrukkelijk op 
dat we de deugdzaamheid, waar de mate van eeuwigheid van de geest een uitvloeisel van 
is, omwille van zichzelf na moeten streven, en niet alleen omdat we daarmee onze 
eeuwigheid kunnen vergroten. Het deel wat na de dood blijft bestaan is volgens Spinoza 
volmaakter dan het deel wat vergaat, omdat we dan actiever zijn geweest en dus meer 
adequate ideeën hebben verkregen. Verder meent hij dat een lichaam met veel capaciteiten 
gepaard gaat met een geest die eeuwiger is. In dit kader noemt hij het voorbeeld van een 
kleuter, die volledig afhankelijk is van externe oorzaken en een gebrek aan bewustzijn 
heeft.137 Dit in tegenstelling tot een volwassen persoon, die over een complexer lichaam 
beschikt en dus tot meer rationaliteit in staat is. Spinoza meent dan ook dat de geest 
eeuwige aspecten heeft, die afhankelijk zijn van de intellectuele activiteit in ons leven. Het is 
niet het geval dat dit aspect van het denken van Spinoza een verkapt cartesiaans of 
traditioneel Christelijk geloof vormt in de onsterfelijkheid van de geest, waarvan 
laatstgenoemde zelfs de opvatting huldigt dat de mens zijn geheugen en verbeelding na de 
dood zal behouden. De deugd moet tevens omwille van zichzelf nagestreefd worden omdat 
het ons beloont gedurende ons leven, en moet niet uitsluitend nagestreefd worden vanwege 
de eeuwige aspecten die er het uitvloeisel van zijn. 

                                                
136 E1D8 en E1D8E. 
137 E5P39S. 



27 
 

 Wat Spinoza dus uiteindelijk van ons vraagt, is om onder de leiding van de rede te 
leven. Als we deugdzaam zijn, worden we minder aangedaan door externe oorzaken en 
leven we minder onder de leiding van passieve hartstochten: dan zijn we dus vrij, niet in de 
zin dat de mens over een mate van keuzevrijheid zou beschikken, maar in spontane zin des 
woords. Door op intuïtieve wijze de werkelijkheid te kennen, ontwikkelen we een 
verstandelijke liefde tot God, waarvan de hoogste vorm van geluk, namelijk de 
gelukzaligheid, een uitvloeisel is. In feite behelst de filosofie van Spinoza dan ook een 
volstrekte naturalisatie van God: God, natuur en substantie zijn onderling verwisselbare 
begrippen. Door onszelf en de wereld om ons heen wetenschappelijk te begrijpen, zijn we in 
staat absolute kennis te verkrijgen, op grond waarvan we op een zodanige manier zullen 
handelen dat we doen wat werkelijk – dus op zichzelf bezien - goed voor ons is. Hoewel 
Spinoza erkent dat we nooit volledig kunnen samenvallen met het geschetste ideaalbeeld 
van de deugdzame mens138, heeft Spinoza vanzelfsprekend wel vertrouwen in zijn ethische 
opvattingen: “Ook al zou de door mij gewezen weg tot deze dingen zeer moeilijk begaanbaar 
zijn, toch kan men haar vinden. En werkelijk: wat zelden wordt bereikt, moet moeilijk zijn.”139 
Werkelijke gelukzaligheid wordt zelden bereikt. Op grond van de voornoemde passage lijkt 
Spinoza weliswaar te stellen dat het in praktische zin mogelijk is gelukzaligheid te bereiken 
en te ervaren, maar dat het slechts voor een zeer beperkt aantal individuen is weggelegd. 
Het lijkt voor Spinoza niet noodzakelijk te zijn volstrekt met het ideaalbeeld samen te vallen: 
wanneer dit wel het geval zou zijn, dan betreffen de laatste woorden van de Ethica immers 
een absurditeit. Spinoza lijkt eerder te betogen dat het voor enkelen mogelijk is in zekere 
mate gelukzaligheid te ervaren door zo veel mogelijk deugdzaam te handelen. Hij sluit zijn 
Ethica dan ook af met de volgende beroemde woorden: “Alles wat voortreffelijk is, is echter 
even moeilijk als zeldzaam.”140   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
138 Zie bijvoorbeeld E4A1, E4P2, E4P4 en E4P4C.  
139 E5P42S. 
140 Ibid. 



28 
 

4. Vrede door verlichting van het volk 
 

4.1 Licht: een algemene analyse 
Overeenkomstig de opzet van het vorige hoofdstuk zal ook hier in de eerste plaats 
onderzocht worden wat de methodologie en de missie van Koerbagh is voordat inhoudelijk 
zal worden ingegaan op het denken dat in zijn werk Licht uiteengezet wordt. Ook hier geldt 
namelijk dat het denken van Koerbagh begrepen dient te worden vanuit deze centrale 
motivatie. Er zal nu dan ook ingegaan worden op de titelverklaring van Licht, datgene waar 
Koerbagh door wordt gedreven, wat hij door middel van zijn denken tracht te bereiken en op 
welke wijze hij zijn ideeën ontwikkelt en presenteert.  
 Laten we dus eerst een blik werpen op de titel van het hier centraal staande werk. 
Deze luidt in volledigheid als volgt: Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Een 
verheldering van de voornaamste kwesties van theologie en godsdienst.141 Voor wat betreft 
de metaforische wijze waarop “licht” en “duisternis” hier gebruikt worden, was Koerbagh 
geïnspireerd door passages uit de Bijbel. Hiervan getuigt één van de motto’s van het werk, 
afkomstig uit Efeziërs 5:13: “Al wat openbaar maakt is licht”142. Hier voegt Koerbagh aan toe: 
“De waarheid maakt openbaar. Dus de waarheid is licht.”143 Wielema wijst in dit kader nog op 
2 Petrus 1:19: “En wij hebben het profetische woord, dat zeer vast is, en gij doet wel dat gij 
daarop acht hebt, als op een licht schijnende in een duistere plaats, totdat de dag aanlichte 
en de morgenster opga in uw harten.”144 Het licht staat bij Koerbagh symbool voor de rede, 
waarmee de mens de absolute waarheid kan ontdekken. Hij laat dit licht vervolgens schijnen 
– dat wil dus in deze context zeggen: past het menselijk verstand toe - op een groot aantal 
“duistere” kwesties, waarmee hij doelt op allerlei vormen van bijgeloof en verzinsels die deel 
uitmaken van de gevestigde religieuze orde. Deze duisternis heeft volgens Koerbagh 
meerdere oorzaken. In de eerste plaats de “duisterheid en verwardheid” van de Heilige 
Schrift.145 Zoals nog zal blijken in § 4.4, bevat de Bijbel naar de opvatting van Koerbagh 
namelijk inconsistenties, contradicties en dus onwaarheden. Bovendien hebben theologen 
en geestelijken vanuit geldbejag en machtslust de Bijbel op een onjuiste manier 
geïnterpreteerd en onware conclusies getrokken. De meeste geestelijken leiden hun leven 
ook absoluut niet volgens de wijze waarop Jezus het volk had onderwezen: in plaats van 
zachtmoedig en nederig, zijn zij arrogant en heerszuchtig. Jezus leerde de mensen dat zij 
elkaar onderling lief moesten hebben. Maar de geestelijken handelen volgens Koerbagh 
lijnrecht tegen de leer in die zij juist zo hoog achten: door de bewuste misinterpretaties van 
de theologen en de duisternis van de Bijbel wordt juist een onderlinge haat gepropageerd. 
En het is juist deze haat die de oorzaak vormt van de vele godsdienstige conflicten die in het 
leven van Koerbagh alom aanwezig waren, en die in § 2.3 reeds zijn aangestipt. De vele 
interpretaties van de Bijbel zijn uitgemond in een veelheid aan religieuze stromingen, van 
rooms-katholieken, die door Koerbagh het meest worden veracht, calvinisten, lutheranen, 
quakers, socinianen, Joden en brownisten. De intense onderlinge haat die voortvloeit uit al 
deze gedifferentieerde claims op de ware religie of de waarheid, leidt tot oorlogen en de 
dood, wat nu juist in strijd is met datgene wat de Schrift en Jezus ons leren. 
 Door het menselijk verstand te laten schijnen op belangrijke, maar duistere 
leerstukken uit de theologie, hoopt Koerbagh – zo blijkt uit het voorwoord van Licht – dus tot 
een redelijke godsdienst te komen om op die manier een einde te maken aan de onderlinge 
haat en de godsdienstige conflicten die hieruit voortvloeien. Zoals zal blijken, heeft 
godsdienst bij Koerbagh echter absoluut niet alleen een pacifistische functie: zij is omwille 
van zichzelf nastrevenswaardig en leidt ook tot ware gelukzaligheid en het eeuwige leven. In 
het licht van deze motivaties is het voor hem noodzakelijk niet alleen te ageren tegen 

                                                
141 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 5. 
142 Ibid., p. 6.  
143 Ibid. 
144 Wielema, M. 2014. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Nijmegen: Uitgeverij Vantilt, p. 261. 
145 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 8. 



29 
 

geleerde geestelijken en theologen. Hij wenst namelijk het gehele Nederlandse volk op 
grond van de rede, die door Koerbagh vergoddelijkt wordt, de absurditeit en tegenstrijdigheid 
van voorname theologische noties bij te brengen: een insteek die door Leeuwenburgh 
terecht als cruciale factor wordt genoemd om te verklaren waarom Koerbagh zo streng is 
bestraft, ondanks het feit dat hij beschikte over invloedrijke vrienden en leefde in de 
Republiek, waar een zekere mate van tolerantie een belangrijke plaats had.146 Om het 
Nederlandse volk te verlichten, dat wil zeggen te bevrijden van bijgeloof en in staat te stellen 
zelfstandig te laten denken, had Koerbagh dan ook besloten zijn werk in het Nederlands te 
schrijven in plaats van het academische Latijn.147 Het hanteren van de Nederlandse taal in 
niet alleen Licht, maar ook in Bloemhof, staat symbool voor de onafhankelijkheid en 
zelfstandigheid van de Nederlandse Republiek; daarnaast is het taalpurisme van Koerbagh 
een manier om de taal als communicatief en politiek medium te zuiveren van obscure, 
dubbelzinnige leenwoorden, waarmee theologen onwaarheden kunnen prediken richting het 
volk.148 Het pseudoniem waarmee Koerbagh zijn voorwoord eindigt, luidt – zoals reeds 
genoemd in § 2.2– Vreederijk Waarmond, wat er wederom op duidt dat hij door middel van 
het spreken van de waarheid vrede wil bewerkstelligen.  
 Voor wat betreft zijn methodologie geldt dat Koerbagh een rationalist is in hart en 
nieren: hij herinterpreteert theologische leerstukken door ze aan een rationalistische analyse 
te onderwerpen, waarmee hij poogt het christelijk geloof te zuiveren van bijgeloof en 
verzinsels, die het onwetende, niet-verlichte volk opgedrongen zijn door naar macht en geld 
verlangende geestelijken. Waar rede en geloof strijdig zijn, daar moet het geloof wijken. 
Koerbagh meent namelijk dat geloof gegrond is op vertrouwen: het kan je bedriegen.149 Wie 
de rede niet gebruikt, vervalt tot bijgeloof, dat de bron is van al het kwaad.150 En alleen op 
grond van de universele, eeuwige en onveranderlijke rede kan men met elkaar 
overeenstemmen. Wat ook opvalt aan de methodologie in het gefragmenteerde Licht, is dat - 
behalve haar extreem rationalistische aard - zij gekenmerkt wordt door een in zeer heldere 
taal en met temperament geschreven betoog, soms in spottende stijl, gegrond op een 
etymologisch onderzoek van theologische begrippen. De heldere taal vormt een aanklacht 
tegen theologen en hun bovennatuurlijke, duistere verzinsels; bovendien sluit dit taalgebruik 
aan op het publiek van Koerbagh, oftewel de gewone mens in de Republiek. Ook 
weerspiegelt het de epistemologische idee van Koerbagh dat we uitsluitend datgene voor 
waar aan moeten nemen wat we helder en welonderscheiden kennen.151 De door Koerbagh 
uitgevoerde rationeel-etymologische herinterpretatie van theologische begrippen verloopt in 
veel gevallen volgens een zeker stramien of stappenplan. Ten eerste laat Koerbagh zien wat 
de gevestigde theologische orde onder een bepaald begrip verstaat. Vervolgens toont hij – 
als een ware taalpurist – de etymologische achtergrond van het desbetreffende concept en 
legt hij de daadwerkelijke betekenis van het begrip bloot. Hij laat hiermee zien dat de 
theologen het begrip verkeerd hebben geïnterpreteerd. Na deze deconstructie stelt 
Koerbagh vast of de gezuiverde Bijbelse notie al dan niet strookt met de rede. Indien het 
begrip strookt met de rede, dan besluit Koerbagh dat dit de ware aard is van de notie. Indien 
dit niet het geval is, dan poogt hij het begrip op een constructieve wijze in overeenstemming 
met de rede te brengen, bijvoorbeeld door Bijbelse passages te hertalen.152 Ten slotte 
hanteert Koerbagh tweemaal de geometrische methode in Licht. Hij past de methode toe in 
de context van de triniteit en het bestaan van boven- of tegennatuurlijke wonderen. Over 

                                                
146 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 210-211. 
147 Voor geïnteresseerden in het taalpurisme van Koerbagh verwijs ik naar het volgende artikel dat nog in Brill 
gepubliceerd zal worden: Leeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics. 
148 Leeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics, p. 5 (nog te publiceren). 
149 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 35. 
150 Ibid., p. 14. 
151 Ibid., p. 34. 
152 De gedachte dat Koerbagh niet alleen begrippen afbreekt, maar deze ook op een constructieve manier 
herinterpreteert, wordt in het volgende artikel nader geanalyseerd: Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan 
Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 57-75. 



30 
 

deze methode is in mijn optiek in § 3.1 al voldoende uiteengezet. Koerbagh hanteert de 
geometrische methode niet zozeer om constructieve theses te vormen, maar eerder om de 
posities van theologen te vernietigen.153 
 

4.2 De herinterpretatie van God en substantie 
In het eerste hoofdstuk van Licht zet Koerbagh zijn godsbeeld uiteen dat als fundament geldt 
voor andere belangrijke thema’s in dit werk, zoals de Heilige Schrift, de triniteit en de positie 
van Jezus. Het is daarom noodzakelijk om eerst dit concept te behandelen, voordat wordt 
toegekomen aan andere noties die in Licht worden geherinterpreteerd. Koerbagh spreekt in 
dit hoofdstuk daarnaast over de werkelijke aard van God, Zijn temporele en ruimtelijke 
verhouding tot de werkelijkheid, de schepping en de manieren waarop theologen een 
onjuiste invulling aan deze noties hebben gegeven.  
 Hoewel Koerbagh in Licht aanvangt met zijn begrip van God, zal hier eerst worden 
onderzocht hoe de theologen God volgens Koerbagh op een onjuiste manier hebben 
begrepen. De theologen hebben het Hebreeuwse Jehova – en hier wordt het taalpurisme in 
Licht direct zichtbaar – ten onrechte vertaald met “Heer”. Zij hebben God “lomp en 
menselijk”154 beschreven, namelijk als een hoogverheven antropomorfe geest. Dit hebben zij 
gebaseerd op apostel Johannes, die God als geest heeft beschouwd. De Schrift geeft echter 
vervolgens geen verdere verklaring over wat dit geest-zijn betekent: er wordt alleen 
beschreven wat de geest niet is, namelijk iets wat “vlees noch been heeft”.155 De theologen 
weerleggen dit door te stellen dat het slechts metaforische spreekwijzen zijn om God te 
duiden. Maar Koerbagh constateert dat deze metaforiek samenvalt met de antropomorfe 
wijze waarop over de aard van God wordt gedacht. Hij trekt vervolgens een radicale 
conclusie: of de schrijvers van de Bijbel hebben de mensen willen bedriegen, wat hij niet 
waarschijnlijk acht, of zij hebben God zelf niet goed begrepen. Waarom anders zouden zij 
alleen in termen van negaties over God spreken? Als zij God werkelijk hadden gekend, dan 
hadden zij het wel minder duister en helderder opgeschreven. Maar wat is dan wel de ware 
aard van God? Koerbagh vertaalt Jehova met “Wezen”: een zijnde waarover Koerbagh stelt 
dat het “eenvoudig, enig, eeuwig, oneindig, nooit begonnen, overal tegenwoordig, 
onafhankelijk, onveranderlijk, alwetend, almachtig en oppervolmaaktst” is.156 Het valt direct 
op dat deze conceptie van God afwijkt van de wijze waarop de gevestigde theologische orde 
over Hem denkt, zoals beschreven in § 3.2. Deze conceptie van God of Wezen omvat 
immers de gedachte van God als immanente, eeuwige en oneindige entiteit. God is voor 
Koerbagh niet alleen alles wat is, maar het omvat ook het wezen van alle zijnden, die alleen 
een bestaanswijze of uitdrukking zijn van God. We moeten God dus begrijpen als eeuwige 
entiteit, dat wil dus zeggen dat Hij buiten het aspect tijd bestaat, die alle zijnden en hun 
wezens omvat en die oneindig veel eigenschappen heeft, oftewel “alles in alles” is157, 
waarvan alle uitdrukkingen Zijn bestaanswijzen zijn. Een dergelijke conceptie van God valt 
vanzelfsprekend niet te rijmen met de menselijke eigenschappen die theologen op grond van 
de Bijbel aan hem toedichten, zoals “opstijgen, neerdalen, voorbijkomen, spreken en 
wraakzuchtig zijn.”158 Op grond waarvan leidt Koerbagh nu het bestaan van dit Wezen af? 
Op dit mogelijke bewijs gaat hij niet diep in: hij leidt deze waarheid namelijk af uit de Bijbel 
zelf.159 De ware op etymologische wijze vastgestelde betekenis van het Hebreeuwse Jehova 
duidt immers op de God zoals Koerbagh Hem identificeert.  

                                                
153 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 66. 
154 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 

Vantilt, p. 15. 
155 Ibid., p. 14. 
156 Ibid., p. 13. 
157 Ibid., p. 14. 
158 Ibid., p. 15. 
159 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 23. 



31 
 

 God of Wezen wordt vervolgens vereenzelvigd met de ene substantie. Het is 
belangrijk op te merken dat de door Koerbagh uiteengezette substantieleer uitsluitend wordt 
genoemd binnen een specifieke socinianistische context en ook in dienst staat van deze 
context, namelijk wanneer hij de goddelijke drie-eenheid tracht te deconstrueren.160 Dit 
onderwerp zal in § 4.5 nog verder worden behandeld. Naar de monistische substantieleer 
van Koerbagh terugkerend, wordt ook hier weer zijn strikt etymologische houding duidelijk. In 
het cartesiaanse begrippenapparaat is het immers gebruikelijk het Latijnse substantia te 
vertalen met substantie of datgene wat ontologisch en epistemologisch onafhankelijk of 
zelfstandig is. Koerbagh meent echter dat dit een onjuiste vertaling vormt van substantia: het 
Nederlandse onderstandigheid betreft een betere vertaling. De betekenis van het 
oorspronkelijke begrip substantia, dat wil dus zeggen: onafhankelijkheid, wordt gekoppeld 
aan een niet werkelijk bestaande Latijnse term, namelijk ipstantia. God of Wezen worden dus 
in het denken van Koerbagh gelijk gesteld aan de ipstantie, waaruit oneindig veel substanties 
of onderstandigheden voortvloeien, die allen bestaanswijzen zijn van die ene ipstantie. Dat 
er maar één ipstantie kan zijn, blijkt volgens Koerbagh uit de dagelijkse ervaring, die 
onderstreept dat er buiten Wezen niets volledig op zichzelf bestaat en kan bestaan. Iets wat 
volledig onafhankelijk is, is namelijk ook eeuwig onafhankelijk. Als wij de wereld om ons 
heen beschouwen, dan merken we echter dat alles afhankelijk is van God, wat door de 
Schrift wordt geverifieerd.  
 Vervolgens gaat Koerbagh over naar een ander cruciaal theologisch principe dat hij 
afbreekt en herformuleert: de scheppingsleer. Theologen geloven in een creatio ex nihilo, 
oftewel dat in Genesis 1:1 de gedachte zou zijn neergelegd dat God als transcendente 
entiteit de hemel en aarde vanuit het niets heeft geschapen. Koerbagh meent dat dit een 
onwaarheid is: het staat niet in de Schrift. Door zaken toe te voegen of weg te laten hebben 
theologen de Bijbel bewust foutief vertaald en geïnterpreteerd teneinde het gewone volk in 
onwetendheid te laten.161 Dus is deze leer een vorm van bijgeloof: een verzinsel van 
machtswellustige theologen. Daarnaast – al zou een dergelijke opvatting al in de Heilige 
Schrift opgenomen zijn – is deze leer in strijd met de rede, op grond waarvan wij haar 
moeten verwerpen. Maar hoe is de schepping dan wel verlopen? Wanneer het zou gaan om 
een vermeende schepping van de totale realiteit, oftewel Wezen zelf, dan geldt het volgende. 
Aan Wezen of de ipstantie worden de cartesiaanse begrippen denken en uitgebreidheid als 
eigenschappen toegedicht, die dus ook eeuwig moeten hebben bestaan. Dus het is niet 
mogelijk dat er ooit een niets is geweest: de eeuwigheid van God is hiermee strijdig. 
Wanneer het echter gaat om de empirische en veranderlijke wereld, bestaande uit 
individuele dingen, waarin wij ons bevinden, meent Koerbagh in een eigenzinnige hertaling 
van de eerste woorden van de Bijbel dat de werkelijke schepping geen creatio ex nihilo was, 
maar dat beweging en rust alle dingen hebben vormgegeven, namelijk in een proces waarin 
ongevormde stof werd omgezet naar de actuele werkelijkheid.162 De aldus op etymologische 
wijze gezuiverde scheppingsleer strookt volgens Koerbagh in tegenstelling tot de doctrine 
van de theologen wel met de rede.  
 

4.3 Natuurkunde of filosofie als ware theologie  
De in de vorige paragraaf uiteengezette opvatting van God bepaalt de verhouding tussen de 
verschillende wetenschappen in het denken van Koerbagh. De relatie tussen de filosofie en 
de theologie in Licht is noodzakelijk voor het begrip van zijn verdere kritiek op de Bijbel en 
diverse theologische noties, die in de volgende paragrafen zal worden behandeld. 

Omdat er maar één substantie is, namelijk de natuur oftewel God, omvatten de 
natuurkunde of filosofie, die in het denken van Koerbagh worden vereenzelvigd, alle 
wetenschappen, waar alle andere wetenschappen in opgaan.163 De werkelijke, 

                                                
160 Ibid., p. 23-24. 
161 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 16. 
162 Ibid., p. 19. 
163 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 59. 



32 
 

etymologische betekenis van “metafysica” is voor Koerbagh “bovennatuurkunde”, waarvan 
hij vaststelt dat het een onzinnige wetenschap is, gevuld met onwaarheden, omdat er niets 
buiten God of de natuur bestaat. 164 Metafysica wordt echter – in tegenstelling tot de 
werkelijke vertaling daarvan met “bovennatuurkunde” - doorgaans begrepen als bestudering 
van de aard van de realiteit, waarmee “hyperfysica” dus een taalkundig meer zuivere term 
zou zijn. Deze werkelijke betekenis van de metafysica, zoals wij deze in de filosofie kennen, 
of voor Koerbagh de “hyperfysica, oftewel “na-natuurkunde” of “achternatuurkunde”, 
vereenzelvigt hij met de natuurkunde, omdat het niets anders betreft dan bestudering van de 
aard van de natuur. Men zou God middels de natuurkunde of filosofie moeten bestuderen en 
niet met de traditionele theologie. Koerbagh meent namelijk verderop dat de natuurkunde “de 
echte en ware godgeleerdheid is.”165 De traditionele theologie is gevuld met verzinsels en 
bedrog: Koerbagh aanvaardt deze wetenschap niet als juiste bestudering van God. De 
filosofie omvat vervolgens “alle waarheid, wijsheid, wetenschap en kennis die er maar is.”166 
Zij omvat daarmee alle volmaakte kennis van God. Hieruit volgt dat alles wat waar is in het 
domein van de theologie, ook waar moet zijn in de filosofie, en vice versa.  
 

4.4 Het Woord van God 
Zoals we hebben gezien, interpreteert Koerbagh de Bijbel op een zeer eigenaardige wijze. 
Deze idiosyncratische lezing van de Bijbel, botsend met de opvattingen van de gevestigde 
theologische orde, doet de vraag rijzen wat nu precies de status van dit werk is in het denken 
van Koerbagh. Want klaarblijkelijk hebben theologen de Bijbel regelmatig onjuist 
geïnterpreteerd en tracht Koerbagh vanuit zijn etymologische houding de ware betekenis van 
dit werk bloot te leggen. De Bijbel lijkt dus aan de ene kant een waardevol werk voor 
Koerbagh te zijn, want hij beroept zich er in Licht zeer regelmatig op, zoals zojuist al bleek in 
de context van het Wezen of de “werkelijke” scheppingsleer. Aan de andere kant schuwt 
Koerbagh niet een zeer kritische houding tegenover de “ware” aard van de Bijbel aan te 
nemen: hij spreekt immers over de “duisterheid”167 van de Bijbel, ontkent de zondeval “als 
iemand dit letterlijk wil nemen”168 en de wonderen die in de Schrift worden genoemd169, zoals 
de splijting van de Rode Zee door Mozes.170 De Bijbel bevat dus ook onwaarheden, 
contradicties en metaforen. Vormt de Bijbel voor Koerbagh dan niet een uitdrukking van het 
Woord van God? En is de voornoemde lezing van Koerbagh een opportunistische 
interpretatie van de Heilige Schrift?171 
 Gelukkig wijdt Koerbagh in Licht een separaat hoofdstuk aan de status van de Bijbel 
in het algemeen en de relatie van dit werk tot het Woord van God. In Licht meent Koerbagh 
dat het woord Bijbel oorspronkelijk “boek” betekent. In Bloemhof had Koerbagh de Bijbel ook 
al in dezelfde categorie geplaatst als reguliere boeken, afkomstig van mensen, zoals van 
“reyntje de vos of uylen-spiegel”.172 Ook in Licht wordt de Bijbel onttrokken aan de sfeer van 
absolute waarheid en heiligheid. Theologen en overheden zeggen weliswaar dat de Schrift 
het ware woord van God is, maar handelen er niet naar, waardoor zij het impliciet toch niet 
erkennen als het onveranderlijke Woord van God, maar eerder als mensenwerk. De 
geestelijken houden zich namelijk niet aan de geboden; de wetten van huidige overheden 
wijken af van het wetboek van Mozes.173 En ook hier demonstreert Koerbagh weer waarom 
en hoe theologen de Bijbel onjuist hebben geïnterpreteerd. Koerbagh meent dat de Bijbel 

                                                
164 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 

Vantilt, p. 220. 
165 Ibid., p. 226. 
166 Ibid., p. 17. 
167 Ibid., p. 128-129. 
168 Ibid., p. 205. 
169 Ibid., p. 229.  
170 Ibid., p. 227. 
171 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 25. 
172 Koerbagh, A. 1668. Bloemhof. DBNL. URL: http://www.dbnl.org/tekst/koer001bloe01_01/, p. 95. 
173 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 131-134. 



33 
 

veel “duistere, figuurlijke en metonymische wijzen van spreken” bevat of liever: “ongerijmde, 
oneigenlijke en verzonnen manieren van spreken”.174 De Bijbel bevat bovendien 
contradicties en dubbelzinnigheden. Hij trekt wederom een radicale conclusie: blijkbaar 
wilden de schrijvers van de Schrift niet dat de lezers zouden kunnen begrijpen wat ze 
hadden geschreven, of waren ze onwetend en niet erg geleerd of durfden ze niet in de 
openbaarheid de waarheid uit te drukken.175 En iemand die de rationeel ingegeven waarheid 
over de Schrift tot uitdrukking brengt en dus tegen de theologische status quo indruist, moet 
vrezen voor zijn veiligheid. Ook hier oppert Koerbagh weer een buitengewoon opmerkelijke 
idee: de gedachte dat de Schrift voor verbetering vatbaar is. Het is volgens hem juist strijdig 
met de almacht van God indien een verbeterde versie van de Bijbel onmogelijk zou zijn. 
Koerbagh stelt hierover: “Alsof het een ijzeren wet is dat men iets niet mag verbeteren, maar 
voortdurend in de oude drek van onwetendheid moet blijven liggen wentelen.”176 Ik meen dat 
deze opvatting in het licht dient te worden beschouwd van zijn denken over het werkelijke 
Woord van God, te weten de rede, waarin God zich tegenover de mens heeft geopenbaard. 
Daardoor is de rede als goddelijk te beschouwen: de mens kan middels de goddelijke, voor 
alle volkeren universele rede kennis van God verkrijgen.177 En deze rede wordt bij Koerbagh 
vereenzelvigd met het Woord van God, omdat het gezien de aard van God, zoals eerder 
beschreven, niet anders kan zijn dat Zijn Woord ook eeuwig, onveranderlijk en waar is. Het 
grote vertrouwen dat Koerbagh in de menselijke rede heeft, hangt dan ook sterk samen met 
de opvatting dat de rede ook het werkelijke Woord van God is.178 Maar de rede Gods moet 
desalniettemin anders opgevat worden dan de menselijke rede: het Woord van God omvat 
namelijk een verzameling van een oneindig grote hoeveelheid eeuwige, ware kennis en 
wijsheid. De Bijbel kan dan alleen het Woord van God vormen voor zover de Schrift 
elementen bevat die onveranderlijk, eeuwig en waar zijn en dus samenvallen met het ware 
Woord van God. In dit licht is het dan ook mogelijk dat Koerbagh kan stellen dat de Bijbel 
verbeterd kan worden, namelijk voor zover deze niet samenvalt met Gods rede. En dit 
verklaart ook waarom Koerbagh het zich kan veroorloven om de duistere of tegenstrijdige 
passages van de Schrift te hertalen en in overeenstemming te brengen met de rede. Er mag 
dan ook geen misvatting over bestaan dat de Bijbel bij Koerbagh niet geheel zonder waarde 
is: het vormt een “fragment of gedeelte van Gods woord.”179 Wel staat deze waarde in schril 
contrast tot de absolute wijze waarop de theologen de Schrift als equivalent van het Woord 
van God beschouwen. Een cruciale epistemologische vraag die hier opdoemt blijft echter in 
Licht onbeantwoord: de wijze waarop de beperkte menselijke rede nu kan samenvallen met 
de volgens Koerbagh niet naar de gelijkenis van de mens op te vatten180 volmaakte rede van 
God.181 
 

4.5 De triniteit als onredelijk dogma 
Uit de vorige paragraaf bleek dat Koerbagh zich niet alleen verzette tegen theologische 
noties die gefundeerd zijn op de werkelijke, etymologisch herleide betekenis van de Schrift 
en die strijdig zijn met de rede, maar met name ook tegen noties die hij bestempelt als 
verzinsels: met het verstand strijdige ideeën die tevens niet gefundeerd zijn op de Schrift. 
Een van de meest belangrijke “verzinsels” die Koerbagh in Licht tracht te bestrijden, vormt 
het geloof in de heilige drie-eenheid, ook wel de triniteit genoemd, bestaande uit de gedachte 
dat God als eenheid uiteenvalt in drie verschillende personen, te weten de Vader, de Zoon 
en de Heilige Geest. Overeenkomstig het gedachtegoed van de socinianen, wordt dit dogma 

                                                
174 Ibid., p. 128. 
175 Ibid. 
176 Ibid., p. 129. 
177 Ibid., p. 14. 
178 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early 
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 65. 
179 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 135. 
180 Ibid., p. 134. 
181 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early 
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 66. 



34 
 

door Koerbagh verworpen. Hij gaat diep in op de passages in de Schrift op grond waarvan 
theologen het bestaan van de triniteit aannemen. Het betoog in Licht luidt vervolgens dat 
nergens in de Bijbel werkelijk wordt beschreven dat God uit drie personen bestaat of dat God 
uit drie substanties of bestaanswijzen bestaat.182 En al zou het er wel in staan, dan zou 
Koerbagh het alsnog verwerpen, omdat het strijdig is met de rede. In dat geval hebben de 
auteurs van de Schrift vanuit onwetendheid een tegenstrijdig begrip van God in de Bijbel 
opgenomen. Laten we nader ingaan op de volgens Koerbagh vermeende vindplaatsen van 
de triniteit. In de eerste plaats I Johannes 5:7, dat als volgt luidt: “Drie zijn er die getuigen in 
de hemel, de Vader, Zoon en Heilige Geest, en deze drie zijn één.” Koerbagh meent over 
deze passage dat zij niet in de oorspronkelijke geschriften van de Bijbel was opgenomen en 
dat Johannes dit zelf dus niet geschreven heeft en het later aan de Schrift is toegevoegd. 
Bovendien betreft het slechts een getuigenis, al zou het al door Johannes zijn geschreven. 
Voorts stelt Koerbagh het volgende over Johannes 14:16, waarin Jezus als volgt spreekt: “Ik 
zal de Vader bidden, en hij zal u een andere trooster zenden.” Theologen hebben op basis 
van dit citaat gemeend dat er drie afzonderlijke personen zijn, namelijk iemand die bidt, 
iemand om wie wordt gebeden en iemand tot wie wordt gebeden, en dat God ieder van deze 
personen is.183 Koerbagh meent dat dit laatste een toevoeging van de theologen betreft, 
waarna hij stelt dat deze passage eerder een argument tegen dan voor de triniteit is, omdat 
er expliciet over drie afzonderlijke personen gesproken wordt. Ook hier weer interpreteert hij 
de Schrift op een zeer idiosyncratische wijze: Jezus zou hier God namelijk verzoeken om 
een verlicht verstand, waarmee wij kennis over God of de werkelijkheid kunnen verkrijgen, 
dat ons troost zal bieden.184 Koerbagh drijft verder op humoristische wijze de spot met 
theologen die menen dat we naar de Jordaan moeten gaan “en daar van de waarheid van de 
drie-eenheid overtuigd te worden of daar de drie-eenheid gewaar te worden of te zien.”185 
Koerbagh zou hierop het volgende hebben geantwoord: “[…] wat moet ik daar dan doen, 
stelletje domkoppen en onwetenden! Zou ik mij daar in gedachten verbeelden wat men 
schrijft dat er gebeurd zou zijn: iemand die in het water staat om ondergedompeld te worden, 
een stem in de lucht, een duif die komt aanvliegen?”186 Verderop, wanneer Koerbagh zich 
afvraagt wat de theologen hier nu mee willen bewijzen, meent hij: “Dat die mens een god is, 
dat die stem een god is en dat die duif een god is? Dan zijn er wel drie goden, waar er maar 
één kan zijn. Wat zou men dan moeten doen om er één van te maken? Die mensgod, 
stemgod en diergod met elkaar vermengen en dan beweren dat die drie, die aldus vermengd 
zijn, één zijn? O grote dwaasheid!”187 God kan geen menselijke of dierlijke gedaante 
aannemen, omdat hij als onveranderlijke, eeuwige substantie, altijd overal in dezelfde mate 
aanwezig moet zijn. De mens is alleen goddelijk voor zover hij over redelijke, wijze 
vermogens beschikt. 
 De triniteitsleer is niet alleen verzonnen door machtswellustige theologen: zij is ook 
nog eens in strijd met de rede. De theologen verweren zich met betrekking tot dit punt door 
te stellen dat de triniteitsleer niet zozeer tegen de rede indruist, maar eerder boven de rede 
is: zij menen dus op grond van een fideïstische veronderstelling dat wij de triniteitsleer vanuit 
het geloof moeten aanvaarden, al komt het ons als contradictoir voor. Koerbagh kan zich niet 
in deze fideïstische positie vinden, en hij verantwoordt dit op grond van een epistemologisch 
betoog, waarin hij de verhouding tussen geloven en weten onder de loep neemt. Koerbagh 
introduceert hiervoor een cartesiaans begrip van de helderheid en welonderscheidenheid 
van kennis. Want wij moeten alleen datgene wat wij helder en onderscheiden kunnen 
begrijpen voor waar aannemen. Geloof, wat Koerbagh relateert aan het begrip “vertrouwen”, 
kan je bedriegen. Wanneer je echter iets weet, dan is de waarheid hiervan absoluut zeker. 
Het is absurd om te geloven wat niet helder en onderscheiden is en dus onbegrijpelijk of 

                                                
182 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 37. 
183 Ibid. 
184 Ibid., p. 38. 
185 Ibid., p. 39. 
186 Ibid. 
187 Ibid, p. 39-40. 



35 
 

tegenstrijdig. Geloven in datgene wat onbegrijpelijk is, verandert niets aan de waarheid van 
die zaak: enkele theologen menen dat we de triniteit voor waar aan moeten nemen, al komt 
zij ons als contradictoir voor. Dit blinde geloof in de triniteit maakt de triniteit echter nog niet 
waar. We hebben het geloof niet nodig, wanneer we zeker weten. Binnen dit specifieke 
antitrinitaristische kader poogt Koerbagh op beknopte wijze zijn substantiemonistische 
wereldbeeld te bewijzen, dat hiervoor in § 4.2 reeds is besproken. Op grond van deze leer 
kunnen er buiten de ipstantie geen andere zelfstandigheden - dat wil zeggen: substanties in 
de traditionele betekenis van het woord - bestaan, waardoor buiten de ipstantie de door 
trinitaristen als personen gevormde delen van God, namelijk de Vader, de Zoon en de 
Heilige Geest, niet als zelfstandigheden kunnen worden beschouwd. De triniteitsleer, 
begrepen als gedachte dat God weliswaar een substantie is, maar ook onderscheiden is in 
drie afzonderlijke substanties, is met dit substantiemonisme niet te rijmen.188 Vervolgens gaat 
Koerbagh in op theologen die de triniteit trachten te verdedigen door te stellen dat de Vader, 
de Zoon en de Heilige Geest allen bestaanswijzen zijn van God in plaats van substanties. 
Wat hier direct opvalt, is dat de manier waarop hij dit weerlegt, more geometrico verloopt. 
Het volgende citaat vormt de conclusie van deze langs geometrische weg verlopen 
weerlegging: “Wie kan begrijpen dat er iets bestaat (hoewel men het niet iets maar een 
bestaanswijze noemt) wat geen wezen is, wat oneindig noch eindig is, wat eeuwig nog 
tijdelijk bestaat, wat door zichzelf noch door iets anders bestaat? Dat alles wordt wel gezegd 
van de bestaanswijzen in God.”189 De trinitaristen menen volgens Koerbagh namelijk dat in 
God drie bestaanswijzen werkelijk bestaan, die geen dingen zijn, maar wel van elkaar 
onderscheiden kunnen worden. Koerbagh weerlegt dit door te stellen dat deze 
bestaanswijzen wel wezens of dingen moeten zijn, omdat alles wat wezenlijk buiten ons 
bestaat, een ding is.190 Het bestaan of zijn kan alleen worden toegeschreven aan dingen: 
omdat de bestaanswijzen van God volgens de theologen echter geen dingen zijn, kunnen 
deze bestaanswijzen volgens Koerbagh dan ook niet bestaan. De bestaanswijzen zijn niet 
oneindig en niet eeuwig, gezien de stelling dat deze eigenschappen uitsluitend toekomen 
aan God zelf, maar ook niet eindig en temporeel, omdat het geen dingen zijn. De theologen 
menen echter dat de bestaanswijzen werkelijk buiten ons bestaan, wat onverenigbaar is met 
de stelling dat ze niet eindig zouden zijn en geen duur zouden hebben. Ten slotte menen de 
theologen dat God niet zonder zijn bestaanswijzen zou kunnen bestaan. Maar dit impliceert 
een afhankelijkheid van God ten opzichte van de bestaanswijzen die van Hem 
onderscheiden worden. Waar Koerbagh in dit bewijs uiteindelijk tegen ageert, is dan ook de 
tegenstrijdige, niet helder en onderscheiden ontologische aard van de triniteit, bestaande uit 
de modificaties van God. 
 Voor het betoog van Koerbagh vormt een belangrijke consequentie van de 
vernietiging van de triniteit dat Jezus, aan wie het langste hoofdstuk in Licht is gewijd, niet 
letterlijk als de zoon van God moet worden opgevat, maar eerder als bijzonder mens, die 
zeer rechtvaardig was en fungeerde als onderwijzer, dat wil zeggen als iemand die door 
middel van zijn verstand de waarheid had ontdekt en deze waarheid wilde overbrengen op 
het onwetende volk, waarbij hij sterk tegen de opvattingen van de religieuze orde in 
handelde, wat uiteindelijk heeft geleid tot zijn dood. In het hoofdstuk van Licht dat specifiek 
betrekking heeft op Jezus, gaat Koerbagh uitgebreid in op verschillende traditionele 
theologische ideeën waar hij zich niet mee kan verenigen, zoals de gedachte dat Jezus zou 
zijn gestorven voor de menselijke zonde, dat Jezus als besmeerde of gezalfde kan worden 
beschouwd, de eeuwigheid en goddelijkheid van Jezus, dat hij de zoon zou zijn van God, 
geboren zou zijn uit een maagd en allerlei profetieën aangaande de geboorte van Jezus, 
waarbij hij wederom als etymoloog en rationalist te werk gaat. Ook deze noties worden weer, 
zoals Koerbagh in geheel zijn Licht laat zien, gedeconstrueerd en herinterpreteerd naar hun 
“werkelijke” betekenis. Zo gaat hij in op de goddelijkheid van Jezus: deze wordt alleen al 
ontkend op grond van de ontkenning van de drie-eenheid. Daarnaast hebben de Joden 

                                                
188 Ibid., p. 26-27. 
189 Ibid., p. 31-32. 
190 Ibid., p. 29-30. 



36 
 

volgens Koerbagh Jezus terecht niet als zoon van God beschouwd. De evangelisten 
noemden Jezus niet de zoon van God omdat hij dit werkelijk zou zijn, namelijk omdat hij zou 
zijn geboren uit de maagd Maria zonder dat daar een man aan te pas is gekomen, maar 
omdat hij een zeer rechtvaardig mens was van wie men zijn vader niet kende.191 Jezus had 
een menselijke vader en moeder en het betreft een onmogelijkheid wanneer men gelooft dat 
God een vrouw zou hebben bevrucht. Ook meent Koerbagh dat alle profetieën aangaande 
Jezus duister, dubbelzinnig, te algemeen of zelfs onwaar zijn: sommige profetieën zijn net zo 
toepasbaar op Jezus als op bijvoorbeeld Alexander de Grote.192 Interessant is binnen dit 
kader dat Koerbagh hier aangeeft dat dit soort zaken, zoals profetieën, de geboorte van 
Jezus uit een maagd en de triniteitsleer, slechts bijzaken van het geloof betreffen, waar 
verschillende geloofsgroeperingen elkaar echter wel om haten en vermoorden.193 Hiermee 
zijn zij de kern van het belang van het geloof aangaande Jezus uit het oog verloren. De kern 
van het christendom bestaat volgens Koerbagh namelijk niet alleen uit het geloof in de 
wederopstanding en dat Jezus de dood teniet heeft gedaan omdat hij “de weg, de waarheid, 
en het leven” is,194 maar met name uit de gedachte dat hij het volk had onderwezen. In dat 
kader noemt Koerbagh hem vanuit een etymologische analyse niet gezalfde, besmeerde of 
zaligmaker, maar het liefst “behouder”.195 En iemand is vervolgens behouden, wanneer hij is 
gered. Deze redding vindt volgens Koerbagh op een aantal manieren plaats. In de eerste 
plaats was Jezus een behouder in die zin dat hij ziektes genas.196 Bovendien – en dit is van 
groter belang – redde hij zijn volk door het te onderwijzen en dus te bevrijden van zijn 
onwetendheid. Dat wil zeggen: door het volk op een redelijke, verstandelijke manier te laten 
leven. Daardoor wordt de ziel van de mens eeuwiger en wordt deze dus gered. Dit vormt het 
grootste goed in het denken van Koerbagh, omdat hierin de kennis van God bestaat, dat dus 
zowel tot het grootste geluk leidt als de eeuwigheid van de ziel.197 Hij stimuleerde de mens 
juist zijn rede en verstand te gebruiken, waarmee hij volgens Koerbagh lijnrecht tegen de 
theologische orde in handelde. Het zijn juist deze predikanten waar Jezus het volk van wilde 
redden, omdat zij het volk bewust van de werkelijke kennis van de dingen af hebben 
gehouden. Dit omdat godsdienst volgens Koerbagh geld oplevert, en predikanten hun eigen 
machtspositie willen bestendigen. De reden dat Jezus door zijn tijdgenoten is gedood, is dan 
ook hierin gelegen: namelijk dat zijn onderwijs in de ware aard van God de machtspositie 
van theologen ondermijnde.198 En heden ten dage is Jezus nog steeds een behouder, 
namelijk wanneer mensen kennis nemen van zijn geschriften en daardoor tot kennis van 
God komen. Jezus is voor Koerbagh dus een zeer rechtvaardig en uitstekend mens, die 
zowel het lichaam als de ziel van de mens wilde redden door hem te onderwijzen in de 
werkelijke aard van God, waarbij hij de geloofwaardigheid van de gevestigde theologische 
orde aantastte, als gevolg waarvan hij is gedood. Klaarblijkelijk beschouwde Koerbagh zich 
dan ook als een ware volgeling van Jezus en identificeerde hij zich met hem.199 Ook 
Koerbagh wilde immers het volk redden van zijn onwetendheid. Zoals gezegd heeft ook 
Koerbagh, net als Jezus, deze moedige strijd met de dood heeft moeten bekopen.  
 Dat Koerbagh Jezus beschouwt als leraar die de eeuwigheid van de menselijke ziel 
heeft geprobeerd te redden, doet de vraag rijzen op welke wijze deze eeuwigheid van de ziel 
kan worden begrepen. Koerbagh stelt dat de ware, onveranderlijke gelukzaligheid of de 
grootste vorm van geluk te bereiken is door middel van de rede, waarmee we kennis van 
God kunnen verkrijgen. In deze (gedeeltelijke) vereenzelviging met het Woord van God 

                                                
191 Ibid., p. 65-66. 
192 Ibid., p. 71-74.  
193 Ibid., p. 77-78. 
194 Ibid. 
195 Ibid., p. 43 & 58. 
196 Ibid., p. 46. 
197 Op de eeuwigheid van de ziel zal in de volgende alinea nader worden ingegaan. 
198 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 

Vantilt, p. 49-50. 
199 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 61. 



37 
 

bestaat vervolgens het eeuwige leven.200 Wie geen volmaakte kennis van God bezit, “sterft 
zoals de beesten”201, waarmee Koerbagh lijkt te geloven dat alleen de mens een bezield, 
maar ook redelijk wezen is. Dit duidt echter alleen nog maar op een mentale werkelijkheid na 
de dood. Hij lijkt echter ook een leven na de dood mogelijk te achten: dit vormt de reden dat 
Wielema hem in mijn optiek terecht een dualist noemt voor wat betreft de opvattingen van 
Koerbagh over de verhouding tussen lichaam en geest.202 Wij kunnen op een bepaalde 
manier blijven voortbestaan nadat onze lichamen teniet zijn gegaan: “Het is vast en zeker dat 
als we uit de dood zullen zijn opgestaan, wij een goede en geschikte woonplaats zullen 
hebben.”203 Wanneer Koerbagh het begrip “hemel” bespreekt, lijkt hij te aanvaarden dat niet 
alleen een mentaal aspect, maar ook een lichamelijk aspect na onze dood zal blijven 
voortbestaan, en dat beide aspecten een bepaalde plaats hebben in de werkelijkheid na de 
dood, waarvan hij vermoedt dat dit de Aarde is.204 Deze mogelijkheid tot eeuwig bestaan na 
de dood vormt bij Koerbagh een problematisch concept: hoe is zij immers verenigbaar met 
zijn godsbeeld en substantieleer? Hoe is het mogelijk dat de lichamelijkheid van de mens na 
de dood behouden blijft? Het wordt in Licht jammer genoeg niet goed duidelijk hoe Koerbagh 
deze andere gesteldheid na de dood mogelijk acht.  
 

4.6 Naar een universele godsdienst 
We hebben geconstateerd dat Koerbagh de verschillen tussen geloofsovertuigingen wil 
opheffen en dat daarmee de onderlinge haat tussen mensen en het daaruit voortvloeiende 
geweld zullen verdwijnen. Deze haat ontstaat omdat mensen nalaten hun rede te gebruiken: 
zij zijn daartoe verhinderd door machtswellustige theologen. Aan de verschillen tussen 
geloofsovertuigingen heeft Koerbagh een belangrijk hoofdstuk afzonderlijk in Licht 
opgenomen, waarin hij aandacht besteedt aan de mate van bijgeloof die onder verschillende 
religieuze groeperingen bestaat. Hij onderzoekt hier de idee van een werkelijke, gezuiverde 
godsdienst. Bovendien evalueert hij de mate waarin bestaande religieuze afsplitsingen deze 
werkelijke godsdienst benaderen. Laten we nu dan ook een blik werpen op de wijze waarop 
Koerbagh het begrip “godsdienst” in het algemeen beschouwt en het relateert aan 
geloofsovertuigingen uit de zeventiende eeuw, waaronder het katholicisme, protestantisme 
en socinianisme. 
 Koerbagh constateert opnieuw dat men tijdelijke en vergankelijke zaken aanbidt, 
zoals status en geld, en dat het geloof gevuld is met verzinsels en bijgeloof, wat er op duidt 
dat men de ware godsdienst uit het oog is verloren.205 Omdat de mens God niet meer op een 
verstandelijke manier beschouwt, is godsdienst sterk gedifferentieerd en stemmen gelovigen 
niet meer met elkaar overeen, wat leidt tot onderlinge haat, geweld en oorlogsvoering. Op 
grond van de rede, die naar de opvatting van Koerbagh universeel is en overeenstemt met 
het Woord van God, kan men echter tot een ware godsdienst komen, waar er maar één van 
kan bestaan. In dat geval worden alle versplinterde godsdienstopvattingen gezuiverd van 
hun onwaarheden en stemmen gelovigen voor wat betreft hun opvattingen overeen. 
Daardoor wordt ook een einde wordt gemaakt aan alle godsdienstige conflicten. Koerbagh 
erkent dat een ieder meent dat zijn eigen geloof de ware godsdienst betreft: “Bovendien zal 
elk volk met een georganiseerde godsdienst, die anders is dan die van andere volkeren, 
denken en geloven dat het de ware God of goden aanbidt, en dat zijn wijze van godsdienst 
de beste en zijn God het aangenaamst is, omdat deze mensen nooit iets anders gehoord en 
in hun jeugd geleerd hebben.”206 Hij pleit in Licht daarom voor een onpartijdige 

                                                
200 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 45 & 151-152.  
201 Ibid., p. 57. 
202 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early 
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill.  
203 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 152. 
204 Ibid., p. 151. 
205 Ibid., p. 91. 
206 Ibid., p. 92. 



38 
 

godsdienstrechter, die zich weet te abstraheren van de georganiseerde godsdiensten, 
waaronder begrepen moslims207, joden en christenen, en zonder vooroordelen een oordeel 
kan vellen over de mate waarin zij irrationele verzinsels bevatten. En hij meent dat deze 
onpartijdige rechter in dit kader vooral afstand dient te nemen van het bestaan van 
wonderen: een belangrijke bron van verschillen tussen de diverse geloofsovertuigingen is 
immers gelegen in hun ideeën over wonderen. Religies aanvaarden de waarheid van 
elkanders wonderen niet; dit doen zij op grond van geloof, niet op grond van de rede of het 
weten.208 Koerbagh vervolgt zijn betoog door zelf als rechter de diverse geloofsovertuigingen 
binnen het christendom te analyseren, waaronder begrepen het katholicisme, protestantisme 
en socinianisme, waarbij vooral de rooms-katholieken het moeten ontgelden. Hij toetst de 
redelijkheid van deze christelijke leren op grond van drie aspecten. Ten eerste op de 
vergoddelijking van Jezus in samenhang met de triniteit. Ten tweede de verering van 
heiligen en ten derde de leer van de transsubstantiatie, oftewel de gedachte dat brood en 
wijn een substantiële transformatie kunnen ondergaan, namelijk in het lichaam en bloed van 
Christus. Het katholicisme is bij Koerbagh vanwege de heiligenverering en de leer van de 
transsubstantiatie het meest onredelijke en onzuivere geloof, oftewel de christelijke leer die 
het meest ver verwijderd is van het werkelijke Woord van God. Over de transsubstantiatie 
zegt Koerbagh zelfs: “Hebben er ooit enige heidenen ergere en meer tegenstrijdige 
geloofsopvattingen verzonnen?"209 Het is met name de katholieke kerk die het volk heeft 
misleid en die middels haar verzinsels grote weelde heeft verworven. Protestanten vereren 
weliswaar geen heiligen in traditionele zin van het woord en zij ontkennen de 
transsubstantiatieleer, maar bevestigen wel de waarheid van de triniteit en hebben Jezus tot 
God gemaakt. Ook dit laatste beschouwt Koerbagh als een vorm van heiligenverering, 
namelijk wanneer zij de mens vergoddelijken.210 Volgens Koerbagh menen deze 
groeperingen weliswaar volgelingen van Jezus te zijn, terwijl zij juist lijnrecht tegen zijn leer 
in handelen door andersdenkenden te vervolgen, middels geweld verzinsels te forceren en te 
streven naar welvaart en macht door het voeren van oorlog in de naam van God. Het zijn de 
socinianen die van de genoemde christelijke stromingen het dichtst bij de ware godsdienst 
staan, omdat zij de triniteit op grond van de rede ontkennen en – in tegenstelling tot andere 
stromingen –het verrichten van zelfstandig onderzoek niet alleen toestaan, maar dit ook 
stimuleren211: “Als de drie-eenheid waar was, zouden ze [d.w.z.: de theologen en 
predikanten] niet zeggen: verricht geen onderzoek maar geloof ons. Ze zouden juist zeggen: 
onderzoek en u zult het ontdekken. Maar omdat de drie-eenheid onjuist is, en een 
tegenstrijdigheid, verbieden zij die te onderzoeken en bevelen hun die te geloven.”212 Dit 
citaat doet overigens direct denken aan het beroemde kantiaanse verlichtingsmotto, te weten 
“sapere aude”213, waarmee Kant een pleidooi voerde voor het zich onttrekken aan 
autoriteitsargumenten en het stimuleren van zelfstandig denken. Zoals we al hebben gezien, 
was het ook de missie van Koerbagh om het gewone volk te verlichten en zelfstandig te laten 
denken om het voor wat betreft zijn ideeën onafhankelijk te laten zijn van theologen. 
Koerbagh meent dat de socinianen op de goede weg zitten. Alleen de socinianen zijn 
volkomen gezuiverd “van de drie hoofddwalingen, en van nog wat andere minder belangrijke 
dwalingen die daaruit voortkomen, zodat deze gezindte met recht de herstelde of gezuiverde 
godsdienst genoemd kan worden.”214 De socinianen gaan echter niet ver genoeg gaan voor 
wat betreft hun redelijke interpretatie van het christelijk geloof: hoewel zij de triniteit 

                                                
207 Koerbagh duidt deze groep gelovigen net als de meesten van zijn tijdgenoten doorgaans aan met de “Turken”. 
208 Ibid., p. 96-97. 
209 Ibid., p. 95. 
210 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early 
Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 67. 
211 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 122. 
212 Ibid., p. 121-122. 
213 Kant, I. 1784. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung. Project Gutenberg. URL: 

http://www.gutenberg.org/files/30821/30821-h/30821-h.htm. 
214 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 144. 



39 
 

verwerpen, aanbidden zij Jezus nog, wat niet alleen strijdig is met de Schrift, omdat die 
volgens Koerbagh leert dat we Jezus alleen mogen verheerlijken en niet aanbidden, maar 
ook met de rede, omdat alleen God zelf aanbeden mag worden. Koerbagh pleit hier dan ook 
voor een universele, ware en van bijgeloof gezuiverde godsdienst, gestoeld op een 
universele en ware goddelijke rede. Op grond van deze godsdienst kunnen wij bovendien 
overeenstemmen in onze opvattingen, waarmee religieus geaarde conflicten teniet worden 
gedaan. Maar wij dienen deze universele godsdienst ook omwille van zichzelf na te streven; 
en deze redelijke godsdienst brengt ons de ultieme gelukzaligheid en het eeuwige leven. Op 
grond hiervan is Koerbagh dus niet te beschouwen als atheïst, maar juist als diep religieus 
mens, van wie de theologische opvattingen sterk afweken van de gevestigde orde. We 
moeten Koerbagh met andere woorden niet verkeerd interpreteren door te denken dat zijn 
pleidooi voor religieuze eenheid uitsluitend een sociaal-politieke functie van religie met zich 
meebrengt.215 Ten slotte zet deze godsdienst ook aan tot zelfstandig onderzoek, zodat de 
waarheid vanuit ieder individu ontdekt kan worden.  
 Deze opvatting van Koerbagh over de aard van godsdienst heeft consequenties voor 
zijn politieke denken, dat in Licht beknopt aan bod komt, en de wetgevende macht over de 
theologische en politieke wetten bespreekt. Koerbagh stelt vast dat het de geestelijken zijn 
die zowel de religieuze als vaak ook de politieke wetten uitvaardigen. Maar hij wil deze 
taakverdeling omdraaien: ook de politiek moet gestoeld zijn op de rede en het dient de 
overheid te zijn die belast is met het maken van wetten van zowel theologische als politieke 
of wereldlijke aard. De geestelijken hebben vervolgens de taak de religieuze wetten bij het 
gewone volk te verkondigen en ze er in te onderwijzen. Zij moeten ervoor zorgen dat het volk 
conform de religieuze wetten leeft.216 Koerbagh meent ook hier weer dat de geestelijken hun 
macht misbruiken; dat zij zich privileges toe-eigenen waarvan zij hun rechtmatigheid niet 
kunnen bewijzen. Want het is onwaar dat geestelijken hun macht van God hebben gekregen: 
het is de overheid die de macht zou moeten hebben in theologische en wereldlijke zaken, 
omdat zij hiertoe door het volk zijn gemachtigd. Deze taakverdeling van Koerbagh druist niet 
tegen de Bijbel in maar strookt er juist mee: het was Mozes en niet de hogepriester Aäron 
die in de Bijbel deze wetten uitvaardigde, die hem onder de leiding van de goddelijke rede 
door God waren ingegeven, op grond waarvan Koerbagh meent dat hij ze zelf had 
bedacht.217 Het uiteindelijke doel moet dan ook zijn om de vele onredelijke verschillen tussen 
gelovigen op te heffen en één redelijke godsdienst te bereiken: de aldus ontstane eenheid 
zorgt voor vrede, oftewel een leven volgens de werkelijke leer van Jezus, economische bloei 
en een “gelukkige en bestendige staat.”218 
 

4.7 Een aanzet tot een ethische leer 
Koerbagh levert in Licht ook nog een zeer beknopte opzet voor een ethische theorie, 
waarover hij meent dat het te ver zou voeren “om over alle menselijke handelingen specifiek 
te zeggen waarom ze goed of slecht zijn, hoe goed of slecht ze zijn en welke beloning of 
straf erop staat. Daar zouden wij een heel boek voor nodig hebben. Daarom stellen wij dit uit 
tot een andere gelegenheid, als het God behaagt ons in goede gezondheid te bewaren.”219 
Het lijkt er op dat Koerbagh weliswaar enige aandacht wilde besteden over de filosofische 
leer van goed en kwaad, maar dat hij het desondanks niet belangrijk genoeg achtte in de 
context van zijn uiteindelijke bedoeling in Licht, zoals uiteengezet in § 4.1, om dit onderwerp 
tot in detail te onderzoeken. Daarom blijkt uit het voornoemde citaat dan ook dat hij 
voornemens is zijn ethische leer op te nemen in een nog te schrijven werk, dat Koerbagh, 
door zijn gevangenschap en dood in het Rasphuis, nooit heeft kunnen publiceren. Wel 
brengt hij zijn in Licht kort uiteengezette ethische leer in verband met de theologische orde. 

                                                
215 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 74. 
216 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 113. 
217 Ibid., p. 108. 
218 Ibid., p. 119. 
219 Ibid., p. 89-90. 



40 
 

Deze ethische leer omvat de gedachte dat er op zichzelf bezien slechts één ethische 
handeling bestaat die goed danwel kwaad is: respectievelijk het vereren danwel het lasteren 
van God.220 Alle andere handelingen kunnen slechts een ethisch karakter hebben wanneer 
zij betrekking hebben op onszelf of anderen. Hij meent dat iets goed is, wanneer het ons of 
een ander baat; iets is slecht, wanneer het ons of een ander schaadt.221 De beknoptheid van 
de ethiek van Koerbagh roept vele vragen op, bijvoorbeeld met betrekking tot het 
subjectivisme van de theorie. Gelooft Koerbagh bijvoorbeeld dat er een objectieve notie van 
baten en schaden bestaat of is dit afhankelijk van de ervaring van het subject? Het lijkt er in 
ieder geval wel op dat hij meent dat we middels de rede handelingen op hun morele waarde 
kunnen toetsen en dat we door middel van de rede ook onze gevoelens kunnen beheersen, 
al blijft onduidelijk in welke mate dit mogelijk is. Wel staat vast dat Koerbagh geen exclusieve 
hedonist was: hij pleit namelijk voor het beheersen en matigen van de passies.222 Het 
hoofdstuk over ethiek in Licht is in ieder geval te beknopt om een coherent beeld te kunnen 
vormen van de ethische theorie van Koerbagh. Wel kan worden vastgesteld dat het 
formuleren van deze zeer beknopte ethiek een manier is om tegen de “onnodige 
pietluttigheden en bedenksels” van de geestelijken te ageren, bijvoorbeeld wanneer het gaat 
om hun regels over wat de mens op welk moment zou moeten eten, over welke kleding men 
zou moeten dragen of over het bezoeken van toneel.223 Koerbagh meent namelijk dat dit 
soort zaken doorgaans onschadelijk zijn.224 
 

4.8 De herinterpretatie van een veelheid aan theologische noties 
In wat resteert in Licht tracht Koerbagh een groot aantal theologische noties te 
herinterpreteren. Het gaat hier onder meer over de begrippen “ketterij”, “hemel” en “hel”, 
“engelen” en “duivels”, “orakels”, “spokerijen”, “tovenaars” en “wonderen”. In het licht van onze 
onderzoeksvraag zullen deze begrippen hier niet tot in detail worden besproken, maar slechts 
voor zover ze van belang kunnen zijn voor de vraag of Koerbagh van Spinoza zou moeten 
worden geëmancipeerd. Telkens hanteert Koerbagh in het kader van de herformulering van 
deze begrippen weer zijn rationeel-etymologische methode, door middel waarvan hij de 
werkelijke betekenis van de Schrift achterhaalt, om deze vervolgens in overeenstemming te 
brengen met de rede.  
  Zo meent Koerbagh dat het begrip “ketterij” zeker niet noodzakelijkerwijs een 
kwaadaardig begrip is, en dat het degenen die anderen het meest verketteren, namelijk de 
katholieke kerk, zelf juist de meest ketterse opvattingen zijn toegedaan. Juist degenen die het 
meest worden verketterd, zoals de socinianen, maar ook Koerbagh zelf, staan dichter bij de 
waarheid, omdat zij bijgeloof op grond van de rede hebben verworpen en dus de meest 
gezuiverde vorm van godsdienst navolgen. Koerbagh draait de situatie dus om: niet 
andersdenkenden, maar de gevestigde orde bestaat uit ketters. Over de hemel meent 
Koerbagh dat het de plek is waar de rechtvaardigen na de dood verblijven: het is in ieder geval 
geen onzichtbare plaats waar geesten kunnen verblijven, omdat geesten volgens Koerbagh 
niet kunnen bestaan.225 God kan niet op een bepaalde plek meer aanwezig zijn dan op een 
andere plek: de ipstantie maakt dat God de totale werkelijkheid omvat. Koerbagh acht het na 
de opstanding uit de dood wel mogelijk dat de plek voor de rechtvaardigen zich in het heelal 
zal bevinden, namelijk op Aarde of “boven de vaste sterren.”226 De hemel is verder niet de plek 
die ons geluk brengt: het is eerder zo dat het geluk dat wij in het wereldlijke leven behalen, en 
dat bestaat in onze intellectuele overeenstemming met het Woord van God, ons daar zal 

                                                
220 Ibid., p. 85-86. 
221 Ibid., p. 86-87. 
222 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van Bunge, L. The Early 

Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 77. 
223 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 87-88. 
224 Hier ageert Koerbagh duidelijk tegen de anticartesiaanse Voetianen. 
225 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 150. 
226 Ibid., p. 150-152. 



41 
 

brengen. Koerbagh kan de herkomst van het begrip “hel”, door theologen geïnterpreteerd als 
een plek waar een eeuwig vuur brandt, niet uit de Bijbel afleiden. De werkelijke hel kan niet 
bestaan in dit eeuwig brandende vuur en de straf voor onrechtvaardigheid is niet gekoppeld 
aan een bepaalde plaats: deze bestaat namelijk in de wroeging die wij hebben wanneer wij 
het eeuwige leven mislopen.227 Voor wat betreft de orakels geldt dat er slechts één redelijk, 
waar orakel bestaat: de menselijke rede, waarmee God zich in onze ziel op een verstandelijke 
manier openbaart. Orakels in de vorm van sprekende beelden, zoals werd geloofd door de 
oude Grieken en katholieken, zijn puur bedrog: listige mensen verstopten zich in de holle 
beelden, en zij spraken vervolgens zeer dubbelzinnige teksten uit.228 Ook de joodse orakels 
waren mensenwerk, namelijk een politieke uitvinding van Mozes: mechanismen door middel 
waarvan de menselijke stem kon worden vervormd. God kan immers onmogelijk een dergelijke 
menselijke stem hebben. Engelen zijn geen goede geesten: van geesten ontkent Koerbagh 
immers het bestaan. Naar de opvatting van Koerbagh zijn engelen zowel lichamelijke als 
geestelijke boodschappers, die de mens kunnen helpen: te denken valt aan het opkomen van 
een mistbank in een zeeslag tussen de Hollanders en de Engelsen of bepaalde gedachten die 
in ons opkomen.229 Een soortgelijke interpretatie gaat op voor duivels: dit zijn geen kwade 
geesten die aan ons kunnen verschijnen, maar bepaalde materiële of denkmatige 
gebeurtenissen, waardoor wij door God worden verhinderd of gestraft.230 Als voorbeelden 
noemt Koerbagh “onwetendheid, verlangen naar status en geld, en onmatigheid in allerlei 
lusten.”231 Verder zijn spokerijen onmogelijk: datgene wat onlichamelijk zou zijn, kan niet aan 
ons verschijnen. Het moet hier dus wel gaan om doortrapte mensen, die deze 
geestverschijningen hebben gefingeerd, of om een krachtige menselijke verbeelding.232 
Tovenaars, zij die met kwade geesten een verbond zijn aangegaan, bestaan niet. De Bijbel 
wijst hier namelijk eerder op bedriegers, “wijze lieden”233, die de wetenschappen hebben 
misbruikt en het volk voor wat betreft de kennis van de werkelijkheid hebben misleid. Volgens 
Koerbagh moeten we de Bijbel zo interpreteren dat we de wetenschappen niet negatief moeten 
waarderen omdat er mensen zijn die ze misbruiken. Ten slotte richt Koerbagh zich op 
wonderen. Net zoals bij andere theologische noties aanvaardt Koerbagh wel het bestaan van 
wonderen, maar kent hij er een andere betekenis aan toe dan de theologen hebben gedaan. 
Zij menen immers dat door God verrichte wonderen inbreuken vormen op Zijn natuurwetten; 
derhalve zijn zij bovennatuurlijk. In het tweede bewijs van Licht dat more geometrico verloopt, 
tracht Koerbagh vast te stellen dat wonderen niet tegen of boven de natuur kunnen zijn, maar 
altijd conform de wetten van de natuur. Deze wonderen, zoals de splijting van de Rode Zee 
door Mozes, hebben dan ook nooit als wonderen plaatsgevonden. En het betreft een 
absurditeit wanneer we denken dat God de mens in Hem wil laten geloven door 
bovennatuurlijke en onbegrijpelijke wonderen als toonbeeld van zijn almacht voor te stellen. 
Integendeel: juist wanneer we een zaak helder en welonderscheiden kunnen kennen, leidt dat 
ons tot God. En het is juist strijdig met de almacht van God wanneer Hij bovennatuurlijke 
wonderen zou verrichten, omdat hij datgene wat hij voortgebracht zou hebben, dan niet zou 
laten bestaan, maar juist zou vernietigen. Het lijkt er op dat Koerbagh de werkelijke betekenis 
van wonderen zoekt in de sfeer van de genoemde “engelen” of boodschappers: “Ik beschouw 
als wonderen alle natuurlijke werkingen – want er zijn er oneindig veel – waardoor God mensen 
helpt.”234 
 Enige paragrafen later wordt Licht zeer abrupt beëindigd. Gebleken is dat Koerbagh 
het probleem van religieuze conflicten in zijn tijd wilde oplossen door alle mensen voor wat 
betreft hun geloofsovertuigingen overeen te laten stemmen op grond van de universele rede, 

                                                
227 Ibid., p. 161. Ook een cartesiaanse tijdgenoot van Koerbagh, namelijk de Vlaamse denker Geulincx, heeft 
overigens het begrip “hel” genaturaliseerd. 
228 Ibid., p. 165. 
229 Ibid., p. 188-191. 
230 Ibid., p. 206-207. 
231 Ibid., p. 207. 
232 Ibid., p. 209-211. 
233 Ibid., p. 219. 
234 Ibid., p. 189. 



42 
 

zodat men tot een universele, enkelvoudige godsdienst kan komen, namelijk een die volledig 
gezuiverd is van bijgeloof en verzinsels, die de theologen ons uit machtswellustige 
overwegingen hebben opgedrongen. Hij vraagt ons daarnaast om op een redelijke manier te 
leven. Alleen door middel van de rede kunnen wij namelijk de waarheid, dat wil zeggen het 
Woord van God, kennen, en hierin schuilt ons geluk en het eeuwige leven. Koerbagh laat 
echter niet zien hoe onze rede overeen kan stemmen met het intellect van God. Hij stelt aan 
het einde van Licht dat hij tot God bidt om een goede gezondheid, zodat hij het tweede deel 
van Licht zal kunnen publiceren. Zoals bekend, zou Koerbagh kort na zijn poging tot publicatie 
van Licht echter sterven, nadat hij negen maanden in gevangenschap had doorgebracht. Het 
meest radicale werk uit de periode van de vroege verlichting heeft zijn vervolg dus nooit gehad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



43 
 

5. Spinoza en Koerbagh vergeleken 
 

5.1 Over de functie van deze systematische vergelijking 
In dit hoofdstuk zal het denken van Spinoza, zoals neergelegd in zijn Ethica, worden 
vergeleken met Licht, het meest systematische werk van Koerbagh. Deze systematische 
vergelijking staat in dienst van de onderzoeksvraag: zouden we Koerbagh intellectueel 
moeten emanciperen van Spinoza? Zij helpt ons antwoord te geven op belangrijke vragen 
die hiermee verband houden. Bijvoorbeeld in welke mate Spinoza de bron of inspiratie voor 
Koerbagh vormt, in hoeverre het terecht is wanneer Koerbagh als volgeling van Spinoza 
wordt beschouwd en waarin de originaliteit van Koerbagh ten opzichte van Spinoza is 
gelegen. In een vergelijking tussen de beide denkers zal een contrast tussen hen worden 
gevormd, op grond waarvan wij invulling kunnen geven aan deze vraag over de originaliteit 
van Koerbagh ten opzichte van Spinoza.235 De vergelijking vormt hiermee een belangrijke 
voorbode van de hier centraal staande vraag naar de intellectuele zelfstandigheid van 
Koerbagh ten opzichte van Spinoza, al is zij niet noodzakelijk doorslaggevend voor de 
beantwoording van deze vraag. Het is immers mogelijk dat twee denkers belangrijke 
filosofische overeenkomsten vertonen, maar intellectueel onafhankelijk van elkaar hebben 
geopereerd, of dat deze ideeën overeenkomen, maar de ene denker deze ideeën niet aan 
degene heeft ontleend waarmee hij vergeleken wordt. Ook behoort het tot de mogelijkheden 
dat de ideeën van twee denkers zeer verschillend zijn, maar zich wel op een belangrijke 
manier tot elkaar verhouden, omdat de ene denker bijvoorbeeld tegen de andere ageert. 
Voor de beantwoording van de vraag hoe denkers zich ten opzichte van elkaar verhouden en 
of zij geëmancipeerd moeten worden ten opzichte van elkaar, is dan ook een bredere 
filosofische en historische context noodzakelijk. De systematische vergelijking dient 
uiteindelijk in deze bredere context te worden geplaatst, waardoor aspecten als de relatie 
tussen Spinoza, Koerbagh, andere mogelijk gelieerde denkers net als de tijdsgeest zelf erbij 
betrokken moeten worden. Op dit bredere perspectief zal echter pas in het volgende 
hoofdstuk worden ingegaan. In het zesde hoofdstuk zal dan ook de onderzoeksvraag van 
deze masterscriptie worden beantwoord. Ten slotte kan een vergelijking ook omwille van 
zichzelf nuttig zijn: het verschaft ons informatie over verhoudingen tussen ideeën en het 
toont ons hoe doelstellingen en methodologieën hiermee samenhangen.  
 

5.2 Het spinozisme in Koerbagh 
Zoals in de inleiding al is aangestipt, wordt Koerbagh in de literatuur vrijwel altijd in een 
spinozistische context of traditie geplaatst, of zoals Leeuwenburgh stelt: “in een 
‘spinozistische’ dwangbuis geperst.”236 Spinoza zou niet alleen een kennis of vriend van 
Koerbagh zijn, maar ook zijn leraar.237 Of Koerbagh zou als leerling van Spinoza iemand zijn 
geweest die de ideeën van zijn leraar niet goed zou hebben toegepast: dus een 
amateurspinozist en een slechte imitator.238 Waar Koerbagh wordt genoemd, kan Spinoza 
nooit onbesproken blijven, zo lijkt het credo in de wetenschappelijke literatuur. Hij wordt dan 
ook doorgaans gepresenteerd als afgeleide van Spinoza, dat wil zeggen als iemand die het 
denken van zijn ‘leermeester’ Spinoza heeft overgenomen en het met opmerkelijke ideeën 
heeft vermengd.239 Koerbagh wordt daarmee intellectueel afhankelijk gemaakt van Spinoza: 
hij wordt gezien als een spinozistische denker. Of zelfs dus als een intellectueel die faalt in 

                                                
235 Volgens Wielema is een dergelijke vergelijking juist vanwege dit originaliteitsaspect noodzakelijk en 
informatief. Zie Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in 
Nederland 12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 75. 
236 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 

Vantilt, p. 10. 
237 Bijvoorbeeld in Klever, W.N.A. 1996. Spinoza’s life and works. In: The Cambridge Companion to Spinoza. 
Cambridge: Cambridge University Press, p. 39. 
238 Zie bijvoorbeeld Siebrand, H.J. 1988. Spinoza and the Netherlanders. An Inquiry into the Early Reception of 
His Philosophy of Religion. Assen/Maastricht: Van Gorcum, p. 24. 
239 Ook Wielema stelt dit vast in Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: 
Van Bunge, L. The Early Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: Brill, p. 61-62. 



44 
 

de toepassing van aan Spinoza ontleende ideeën, waarmee hem alle mogelijke originaliteit 
wordt ontnomen. Wielema meent in mijn optiek echter terecht dat dergelijke weergaven van 
Koerbagh, dat wil zeggen als een van Spinoza afgeleide denker die zo goed als volledig in 
een spinozistische traditie past, als volgeling of zelfs als amateurspinozist, meestal op 
veronderstellingen berusten.240 In hoeverre zijn deze veronderstellingen nu waar? 
 

5.3 Overeenkomsten  
Het staat desalniettemin vast dat het denken van Spinoza belangrijke overeenkomsten 
vertoont met het denken van Koerbagh. De voornoemde conceptie van Koerbagh als 
spinozist is dan ook onder meer ingegeven vanuit de hierna te noemen overeenkomsten.  
 De meest opvallende en meest belangrijke overeenkomst tussen de denkers vormt 
vanzelfsprekend hun metafysica, oftewel hun substantiemonistische beeld van God.241 Zowel 
in de Ethica als in Licht wordt God volledig genaturaliseerd en vereenzelvigd met de 
substantie en de natuur. Er is slechts één substantie, namelijk de natuur zelf, en buiten deze 
substantie bestaat niets. Deze natuur, die als substantie de totaliteit van de werkelijkheid 
omvat, heeft de kenmerken dat zij zich door middel van de cartesiaanse begrippen denken 
en uitgebreidheid uitdrukt in wat haar bestaanswijzen of modi worden genoemd. Hiermee is 
de voor ons zichtbare realiteit volledig afhankelijk van God. Beide denkers ontkennen op 
grond hiervan het bestaan van wonderen als bovennatuurlijke fenomenen: er is immers niets 
boven of tegen de natuur. Ook de eigenschappen van God komen bij Spinoza en Koerbagh 
overeen: Hij is immanent in plaats van transcendent, oneindig, eeuwig, nooit begonnen, nooit 
eindigend, eenvoudig, enig, onveranderlijk, volmaakt, almachtig en alwetend. We moeten er 
bij beide denkers voor waken dat we God en dus ook zijn voornoemde eigenschappen niet 
op een antropomorfe manier begrijpen, al is deze missie in de Ethica meer prangend en 
expliciet dan in Licht. Waar Spinoza zijn antiantropomorfe missie namelijk meerdere malen 
expliciteert, lijkt Koerbagh in enkele fragmenten van Licht er kort op te wijzen, waardoor het 
meer een bijzaak voor hem lijkt. Zo zouden wij God niet aan een bepaalde ruimte moeten 
koppelen, zoals de hemel of een paleis, omdat Hij niet op bepaalde plaatsen meer aanwezig 
kan zijn dan op andere plekken. Bovendien is het een onmogelijkheid wanneer God zou 
spreken, brullen of wraakzuchtig zou zijn. Nog een belangrijke overeenkomst in dit 
metafysische kader heeft betrekking op de vraag of de voornoemde metafysische posities 
als materialistisch kunnen bestempeld. Is al hetgeen bestaat op ontologisch niveau 
uiteindelijk te reduceren tot materie? Dit is bijvoorbeeld het geval in Hobbes’ Leviathan. 
Hobbes pleit ook voor een substantiemonistisch wereldbeeld; bij hem zijn uiteindelijk alle 
fenomenen op ontologisch niveau echter lichamelijk oftewel materieel, dat wil zeggen 
corpuscularistisch. Zowel bij Spinoza als Koerbagh is dit echter niet het geval. Bij hen is God 
namelijk een substantie, die zich op een oneindig aantal wijzen uitdrukt. Dit doet Hij niet 
alleen op materiële, maar ook op ideële wijze. Denken en uitgebreidheid zijn beide even 
reëel, maar op fundamenteel ontologisch niveau zijn zij God, die niet uitsluitend van 
materiële aard is. Koerbagh gelooft daarnaast ook nog in de wederopstanding van de mens 
na zijn dood, waarmee hij een dualist is voor wat betreft de verhouding tussen lichaam en 

                                                
240 Ibid., p. 62. 
241 Zoals eerder vermeld, zal ik mij alleen richten op een vergelijking van Spinoza’s Ethica met Licht van 
Koerbagh. Bij wijze van uitzondering zal in § 5.4 wel kort de Tractatus Theologico-Politicus in een vergelijking 

worden betrokken, namelijk wanneer het gaat om de verhouding tussen de theologie en de filosofie bij Spinoza 
en Koerbagh. Dit wil niet zeggen dat er niet ook bijvoorbeeld op grond van de genoemde Tractatus Theologico-
Politicus of Bloemhof van Koerbagh andere belangrijke verschillen of overeenkomsten naar voren kunnen komen. 
Een voorbeeld van een dergelijke overeenkomst is bijvoorbeeld de volgende. Koerbagh meent dat de politieke 
macht voor zowel politieke als religieuze wetten niet toebehoort aan geestelijken, maar aan de overheid. Spinoza 
huldigt ook een dergelijke opvatting in de Tractatus Theologico-Politicus. Hij meent dat geestelijken geen politieke 
macht zouden moeten hebben, en dat de soeverein volledige zeggenschap zou moeten hebben over alle 
kwesties, zowel van religieuze als politieke aard. Andere overeenkomsten of verschillen zullen 
hoogstwaarschijnlijk betrekking hebben op Spinoza’s interpretatie van de Schrift. Een dergelijke vergelijking 
tussen Spinoza’s Tractatus Theologico-Politicus en Licht of het (andere) werk van Koerbagh vormt een 
vruchtbaar onderwerp voor toekomstig onderzoek naar de verhouding tussen de beide filosofen. 
 



45 
 

ziel. En ook Spinoza gelooft dat bepaalde aspecten na het tenietgaan van het menselijk 
lichaam behouden blijven. 
 In zowel de Ethica als Licht valt direct het extreem rationalistische karakter van deze 
wijsgerige werken op. Dit geldt in de eerste plaats voor wat betreft de metafysica van de hier 
centraal staande denkers. Spinoza en Koerbagh menen immers beiden dat het verstand van 
God op een rationele manier gestructureerd is: Hij kent bij beide denkers een ideëel aspect 
waarin de volledige en absolute waarheid op een rationele wijze is vastgelegd. Dit ideële 
aspect bestaat uit de oneindige verzameling van ware proposities over de werkelijkheid, 
oftewel de rede van God, die bij Spinoza het “oneindige intellect” heet en bij Koerbagh het 
“Woord van God”. Het buitengewoon grote vertrouwen dat beide denkers voor wat betreft 
hun epistemologie in de menselijke rede hebben, vloeit dan ook uit deze voornoemde 
ontologie voort. Bij Koerbagh is dit vertrouwen zelfs zo groot dat hij de rede een goddelijke 
status toekent. Omdat de mens ook over redelijke vermogens beschikt, kan hij samenvallen 
met de absolute waarheid die opgenomen is in het verstand van God. Hoewel echter een 
belangrijk deel van de Ethica gewijd is aan het samenvallen van de menselijke rede met het 
goddelijke intellect, blijft deze fundamentele stap in Licht onbesproken. Waar Spinoza deze 
stap op een buitengewoon verfijnde manier overbrugt, lijkt Koerbagh hem als een 
vanzelfsprekendheid te veronderstellen. Dit verschil in verfijndheid, aandacht en complexiteit 
kan geëxtrapoleerd worden naar de epistemologische theorieën van de denkers als geheel. 
Zoals in de volgende paragraaf nog zal blijken, hangt dit onderscheid in aandacht voor wat 
betreft de epistemologie sterk samen met de verschillende doelstellingen van de beide 
denkers. Uiteindelijk gaat het er om dat beide denkers menen dat de absolute waarheid, dat 
wil zeggen de wijze waarop ideeën samenhangen in het intellect van God, alleen middels de 
faculteit van de menselijke rede kan worden verkregen, en dus niet krachtens de 
verbeelding. Wanneer wij de rede niet gebruiken, dan is onze kennis van de werkelijkheid 
gebrekkig. In dit opzicht kan dan ook geconcludeerd worden dat Spinoza en Koerbagh 
beiden rationalisten in hart en nieren zijn. 
 Ook opvallend is dat bij beide denkers ethiek, deugdzaamheid en de zojuist 
genoemde kennistheoretische eenheid van de mens met God intrinsiek met elkaar 
samenhangen. De grootste vorm van gelukzaligheid is niet gelegen in het nastreven van 
aarde zaken. Deze zaken zijn immers vergankelijk, terwijl het geluk dat God bij de mens 
teweeg kan brengen van eeuwige aard is. Noch Spinoza, noch Koerbagh meent echter dat 
we volledig afstand van aardse zaken moeten nemen: het is juist nastrevenswaardig 
wanneer we in de juiste mate genot ervaren dat van veranderlijke aard is, zoals het genieten 
van goed voedsel of van muziek, zolang we een ander niet schaden. Wel moeten we de 
passieve hartstochten wordt genoemd, oftewel de passies, matigen, omdat deze niet tot 
werkelijke gelukzaligheid leiden. Zowel bij Spinoza als bij Koerbagh vormt het menselijke 
verstand het middel waarmee we deze passies kunnen beheersen. De rede vormt ook het 
middel waarmee we het grootste geluk kunnen bereiken. Het meest werkelijke en hoogst 
mogelijke geluk ervaren wij wanneer we intellectueel overeenstemmen met het absoluut 
ware intellect van God, waarmee in feite de gelukzaligheid gelegen is in een adequate 
kennis van de natuur. Wanneer wij kennis van de natuur verkrijgen, zien we pas hoe de 
dingen werkelijk zijn en dus wat werkelijk goed voor ons is. Ook heeft in dit kader het aardse 
leven in zowel Licht als de Ethica een essentiële plaats voor wat betreft de eeuwigheid van 
de ziel, waar beide denkers veel gewicht aan tillen. Het is niet – voor zover een leven na de 
dood bestaat – zonder meer zo dat wij in dat hiernamaals het grootste geluk zullen ervaren. 
Het is juist het aardse leven waarin wij ons geluk zullen moeten vinden en het zijn juist de 
gelukzaligheid en kennis in het aardse leven die onze positie na het vergaan van het lichaam 
bepalen. Het is dan ook zo dat de eeuwigheid van de ziel bij de beide denkers een product is 
van de kennis en dus het geluk dat wij in het huidige leven hebben verkregen. Ten slotte 
heeft het pleidooi van de beide denkers voor een leven onder leiding van de rede 
pacifistische consequenties: wanneer wij niet meer wezenlijk van elkaar verschillen omdat wij 
onze kennis middels de universele rede opdoen, vermijden wij conflictueuze situaties. 
Hierdoor zullen wij ook meer ethisch verantwoord handelen tegenover andere mensen.  
 



46 
 

5.4 Verschillen 
Zoals we hebben gezien, vertoont het denken van Spinoza en Koerbagh enkele belangrijke 
overeenkomsten. De hier uiteen te zetten verschillen tussen de beide denkers zijn talrijk. 
Bovendien zal blijken dat de voornoemde overeenkomsten op een aantal essentiële punten 
genuanceerd dienen te worden. De hierna te noemen verschillen tussen Spinoza en 
Koerbagh tonen dus het grote contrast tussen de beide denkers. 
 Het meest essentiële verschil tussen de beide denkers luidt dat de doelstelling van de 
Ethica en de filosofische agenda van Spinoza aanzienlijk verschillen ten opzichte van Licht 
en van de agenda van Koerbagh. Dit verschil in doelstelling of agenda vormt niet alleen op 
zichzelf bezien een belangrijk verschil, maar het heeft ook belangrijke consequenties voor de 
gehanteerde methodologieën, de filosofische onderwerpen die voor Spinoza en Koerbagh 
meer of minder relevant zijn en de wijze waarop dit allemaal uitgedrukt wordt in hun concrete 
ideeën. Zoals uitgebreid beschreven in § 3.1, is de doelstelling van de Ethica uiteindelijk 
ethisch van aard. Spinoza zet op een uitgebreide, verfijnde en briljante wijze een 
wereldbeeld uiteen dat een zeer deterministische werkingswijze heeft, waarin geen plaats is 
voor vrije wil, doelmatigheid of een antropomorfe opvatting van God. Hij is zeker niet alleen 
geïnteresseerd in de aard van God en de werkingswijze van de natuur, maar ook in de plaats 
die de mens inneemt in dit radicale wereldbeeld: hoe kan de mens absolute kennis verkrijgen 
van de natuur, waar hij zelf deel van uitmaakt? Deze ontologie en epistemologie zijn 
uiteindelijk dienstbaar aan de ethische inzet van Spinoza: hoe kan de individuele mens, 
gegeven dit deterministische wereldbeeld, waarin God volstrekt genaturaliseerd is, werkelijk 
gelukkig worden en toch op een bepaalde wijze vrij zijn? Hiertoe ontwikkelt hij een 
uitgebreide en verfijnde psychologische leer, waarin menselijke emoties worden 
geanalyseerd, en laat hij zeer uitgebreid zien hoe het menselijke intellect kan samenvallen 
met het oneindige intellect van God. Ook laat hij zien wat de verhoudingen zijn tussen de 
attributen, hoe de menselijke geest gerelateerd is aan het lichaam en waar de mens ten 
diepste door wordt gedreven. Hij komt tot de conclusie dat het benaderen van het 
ideaalbeeld van de deugdzame mens slechts voor enkelen is weggelegd: wij kunnen 
inderdaad de ware gelukzaligheid bereiken, maar de weg die hier toe leidt is zeer moeilijk 
begaanbaar. Het leven onder de leiding van de rede is voor een zeer kleine groep mensen 
weggelegd. Onder de mensen die de gelukzaligheid mogelijk zouden kunnen bereiken, valt 
beslist niet de gewone man uit de zeventiende eeuw.242 De Ethica is dan ook in het 
academische Latijn geschreven. Hij was er blijkens de Tractatus Theologico-Politicus 
expliciet op tegen dat zijn werk door het gewone volk, dat vatbaar was voor retoriek en 
leefde onder de leiding van de passies, zijn werk zou lezen.243 Anders gesteld: Spinoza was 
buitengewoon pessimistisch over de verlichting van de gewone mens: de meeste mensen 
zijn niet in staat hun rationele capaciteiten voldoende te ontwikkelen en toe te passen. Bij 
Koerbagh is dit, zoals we hebben gezien, volstrekt anders. Koerbagh streeft er naar de door 
religie gemotiveerde conflicten uit zijn tijd uit te bannen door een universele, op de rede 
geënte godsdienst te bepleiten en zo uiteindelijk iedereen, de gewone man inbegrepen, te 
verlichten. Bij hem moet iedereen de contradictoire en absurde aard van traditionele 
theologische noties inzien. De mens moet gestimuleerd worden zelfstandig over deze 
kwesties na te denken. Zijn doel is dan ook politiek of hervormend van aard. Ethiek en geluk 
zijn voor Koerbagh belangrijke onderwerpen, maar zij vormen zeker niet het ultieme doel van 
Licht. Dit bestaat namelijk eerder uit het genoemde politieke doel: het verlichten van het 
gewone volk en het voor eens en altijd oplossen van conflicten, gevoed door 
gedifferentieerde claims op de juiste religie, door een directe aanval te lanceren op de 
geestelijken en hun corrumperende begrippen. Het werk van Koerbagh is vanwege zijn 
optimistische verlichtingsmissie in het Nederlands geschreven: hij richt zijn werk nu juist aan 
het gehele volk van de Republiek. Hij meent dat niet een enkeling, zoals bij Spinoza, maar 

                                                
242 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 

Vantilt, p. 130-131. 
243 Spinoza, B. de. 1670. Tractatus Theologico-Politicus. Vert. Elwes, R.H.M. (1997). URL: 
http://www.gutenberg.org/files/989/989-h/989-h.htm#preface. 



47 
 

iedereen verlicht zou moeten worden. Niet de verlichting van het individu, maar die van de 
massa staat bij Koerbagh centraal. Zolang de Nederlandse taal niet gecorrumpeerd wordt 
door theologen en hun metafysische begrippen, is het mogelijk vrijwel iedereen op een 
redelijke, zelfstandige manier te laten denken. Deze alinea samenvattend, kan worden 
gesteld dat de Ethica en Licht sterk verschillen voor wat betreft hun doelstellingen. Waar 
Spinoza een ethische inzet heeft, daar is de functie van Licht veel meer politiek, gericht op 
verlichting van de massa. Deze functies hangen sterk samen met het verschil in taal waarin 
de beide werken geschreven zijn. Daarnaast geldt dat het werk van Koerbagh op een meer 
eenvoudige, leesbare en minder complexe manier is uiteengezet, waardoor de gewone 
mens uit de zeventiende eeuw het zeker had kunnen begrijpen indien het werk wel 
gepubliceerd zou zijn. Dit in tegenstelling tot het soms ondoorgrondelijke werk van Spinoza, 
bij wie kritiek op de gevestigde theologische orde verscholen lag achter een zeer complex, 
op meetkundige wijze uiteengezet filosofisch systeem.244 Al had er dus voor wat betreft het 
werk van Spinoza geen Latijnse taalbarrière bestaan, dan nog bestond er een enorme 
intellectuele drempel.  

Een ander essentieel verschil tussen het denken van Spinoza en Koerbagh is 
gelegen in hun filosofische methodologie en de wijze waarop zij hun ideeën presenteren. Dit 
verschil in methodologie hangt ook sterk samen met de verschillende doelen van de Ethica 
en Licht. Zoals besproken in § 3.1, zijn vorm en inhoud in de Ethica sterk met elkaar 
verweven: als weerspiegeling van de deterministische wijze waarop God of de natuur werkt, 
is dit werk dan ook volledig geometrisch opgebouwd. Deze geometrische methode heeft een 
constructieve functie: Spinoza bouwt zijn gehele denken hiermee op en hij zorgt hiermee 
voor een zekere gelaagdheid. Dit houdt in dat alles wat wordt geponeerd op de proposities 
steunt die er aan vooraf zijn gegaan. Ook Koerbagh hanteert in Licht de geometrische 
methode, waardoor dit op het eerste gezicht een belangrijke overeenkomst tussen de beide 
denkers lijkt aan te duiden. Hij gebruikt de methode echter uitsluitend in twee specifieke 
contexten, namelijk in die van de goddelijke drie-eenheid en die van wonderen. Tevens heeft 
de geometrische methode in Licht meer een deconstruerende functie: het vormt het 
gereedschap waarmee Koerbagh de genoemde noties vernietigt. Hiermee verschaft 
Koerbagh dan ook zijn eigen invulling aan de geometrische methode en vormt dit aspect 
eerder een verschil dan een (zwakke) overeenkomst tussen de beide denkers. De door 
Koerbagh gehanteerde methode wordt, zoals al uitgebreid is beschreven, gekenmerkt door 
een etymologische analyse, op grond waarvan begrippen eerst worden afgebroken, en dan 
weer in overeenstemming met de rede opgebouwd worden. Zijn werk is dan ook niet op een 
wiskundige manier opgebouwd, zoals het geval is bij Spinoza, maar vanuit een rationeel-
etymologisch stappenplan, gevoed door taalpurisme. Ten slotte valt op dat de Ethica een 
buitengewoon gestructureerd werk is, wat samenhangt met haar meetkundige ordening, op 
grond waarvan het zich op deductieve wijze, dus van algemeen naar bijzonder, ontvouwt. 
Het werk van Koerbagh is daarentegen meer chaotisch en gefragmenteerd: onderwerpen als 
epistemologie, gelukzaligheid en het eeuwige leven worden niet behandeld in een 
afzonderlijk hoofdstuk, maar verspreid over meerdere hoofdstukken. Dit hangt behalve met 
het doel zeker ook samen met het temperament waarin het werk geschreven is: in Licht blijkt 
namelijk duidelijk dat Koerbagh woedend is over de aanhoudende godsdienstige conflicten 
en het aspect van godsdienst dat iedereen lijkt te zijn vergeten, namelijk dat van 
naastenliefde. Samenvattend kan worden gesteld dat Spinoza eerder een filosofische 
systeembouwer en ethicus is, oftewel een traditionele filosoof, die het denken zelf tot doel 
maakt. Koerbagh is daarentegen meer een intellectuele politieke en filosofische activist: een 
geloofscriticaster en religieus hervormer. 

Naast het contrast in doel en methodologie, geven metafysische, epistemologische 
en ethische verschillen tussen Spinoza en Koerbagh en de aandacht die zij aan filosofische 
onderwerpen met betrekking tot deze deelgebieden besteden, een nog grotere spanning 
tussen de twee denkers aan. In het licht van datgene wat Spinoza en Koerbagh betogen, 

                                                
244 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 
12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 59. 



48 
 

oftewel hun agenda, laten Spinoza en Koerbagh immers onderwerpen buiten beschouwing 
die zij voor hun theses niet noodzakelijk achten. Waar Spinoza bijvoorbeeld veel aandacht 
besteedt aan de (deterministische) werkingswijze van de natuur, teleologie en de 
mogelijkheid van vrijheid, daar laat Koerbagh deze onderwerpen in Licht geheel buiten 
beschouwing. Dit geldt ook voor de noodzakelijkheid van het bestaan van God, dat bij 
Spinoza uitgebreid wordt aangetoond, omdat dit onlosmakelijk verbonden is met zijn 
deterministische inzet. En waar Spinoza zich sterk keert tegen alle aspecten van de 
antropomorfisering van God, vormt ook dit onderwerp bij Koerbagh meer een bijzaak. In het 
kader van deze metafysische verschillen, dient de in de vorige paragraaf genoemde 
overeenkomst met betrekking tot het substantiemonisme genuanceerd te worden. De 
substantieleer van Koerbagh staat namelijk uitsluitend in dienst van de deconstructie van de 
triniteit, waar Koerbagh veel aandacht aan besteedt. Deze substantieleer contrasteert met 
die van Spinoza, wanneer Koerbagh vanuit zijn taalpurisme en etymologische houding het 
begrip “ipstantie” als “zelfstandigheid” definieert en “substantie” als “onderstandigheid”. De 
uitgebreide psychologische analyse in het werk van Spinoza ontbreekt ook bij Koerbagh, en 
dus wordt het bij Koerbagh ook niet duidelijk hoe we middels de rede precies beheersing 
over de passies kunnen verkrijgen. De kenleer en ethiek van Spinoza zijn zeer verfijnd en 
gedetailleerd; bij Koerbagh worden epistemologie en ethiek slechts zeer beknopt aan de 
orde gesteld. Bij hem wordt wel duidelijk wat zijn ethische standpunten zijn, maar op de 
vragen van het “hoe” en “waarom” levert hij geen antwoorden. Hetzelfde geldt voor de plaats 
van de mens in de natuur en dus zijn wijsgerige antropologie. Koerbagh richt zich ook niet op 
een zelfstandige ethische leer, maar alleen voor zover dit in dienst staat van zijn betoog, 
namelijk dat geestelijken zich niet zouden moeten mengen in onbelangrijke zaken die een 
ander niet schaden, zoals het eten van bepaald voedsel. De voornoemde belangrijke 
traditionele filosofische onderwerpen komen bij Spinoza uitgebreid aan bod en worden op 
een zeer verfijnde manier bewezen, terwijl deze noties bij Koerbagh slechts gefragmenteerd 
en zeer beknopt worden beschreven. Wat Koerbagh in het licht van zijn politieke en 
religieuze missie wel uitgebreid en verfijnd doet in tegenstelling tot Spinoza, is het afbreken 
en vaak ook opnieuw opbouwen van een groot aantal theologische noties, zoals de triniteit, 
de Bijbel, de hemel en engelen; het in overeenstemming met de rede brengen van de Schrift 
door deze te hertalen, het pleiten voor een universele godsdienst en in het licht daarvan het 
onderwerpen van de belangrijkste religieuze stromingen aan een evaluatieve en redelijke 
analyse. Alle voornoemde verschillen zijn ingegeven door de verschillende filosofische 
agenda’s van Spinoza en Koerbagh. Weliswaar is in de vorige paragraaf gesteld dat zowel 
bij Spinoza als Koerbagh ethiek, kennis en de deugd intrinsiek met elkaar samenhangen, 
maar bij Spinoza vormt dit het ultieme doel in zijn Ethica, terwijl het voor Koerbagh een 
bijzaak is, waardoor deze onderwerpen in zijn werk slechts sporadisch aan bod komen en 
voor wat betreft de filosofische verantwoording absoluut niet zo verfijnd zijn, vergeleken met 
de Ethica. Spinoza laat ons op een specifieke en uitmuntend onderbouwde manier zien hoe 
we het geluk kunnen bereiken, terwijl Koerbagh in feite slechts volstaat met de loutere 
constatering dat in de kennis van God de werkelijke gelukzaligheid en de eeuwigheid van de 
ziel schuilt. 
 Over het eerder genoemde aspect van de eeuwigheid van de ziel verschillen Spinoza 
en Koerbagh ook van opvatting. Het zal blijken dat dit verschil in opvatting duidt op een 
belangrijke achterliggende filosofische opvatting aangaande de relatie tussen lichaam en ziel 
bij de beide denkers. We hebben gezien dat Spinoza zich sterk keert tegen de opvatting van 
een mogelijke scheiding van lichaam en ziel en het behoud van de verbeelding na de dood. 
Hij meent dat we door middel van de mate van intellectuele activiteit in het aardse leven 
onze eeuwigheid kunnen vergroten: wie een juist en meer volledig beeld heeft van de 
causale keten waardoor de natuur wordt beheerst, heeft een ziel die meer eeuwige aspecten 
kent die bij de dood behouden blijven. Een wederopstanding uit de dood is bij Spinoza 
onmogelijk. De ziel is immers niets anders dan de idee van het lichaam; wanneer 
laatstgenoemde vergaat, dan vergaan ook de temporele aspecten van de ziel. Wat volgens 
Spinoza na de dood behouden blijft, betreft dan ook een ideëel aspect van de mens, 
namelijk de adequate ideeën sub specie aeternitatis die hij gedurende zijn leven heeft 



49 
 

verkregen. Maar omdat de gehele werkelijkheid volgens de Ethica bezield is, hebben alle 
modi – en dus niet alleen de mens – eeuwige aspecten. Weliswaar meent ook Koerbagh, 
zoals in de vorige paragraaf is vastgesteld, dat kennis, geluk en de eeuwigheid van de ziel 
intrinsiek met elkaar samenhangen, maar toch meent hij in tegenstelling tot Spinoza dat een 
wederopstanding van de mens uit de dood mogelijk is. Hiermee lijkt hij op een bepaalde, niet 
nader toegelichte manier, een vorm van cartesiaans dualisme tussen lichaam en ziel te 
introduceren in zijn monistische wereldbeeld. De vraag die direct opdoemt, luidt natuurlijk 
hoe dit te rijmen is met zijn opvatting over Wezen als enige substantie, waarvan alle andere 
dingen bestaanswijzen zijn. Maar waar het in deze vergelijking om gaat, is dat Spinoza een 
monistisch beeld van de mens veronderstelt: lichaam en ziel zijn twee zijden van dezelfde 
medaille, terwijl Koerbagh een dualistische opvatting huldigt. Na de dood is de mens volgens 
Licht namelijk in staat op te staan uit de dood; de herrezen mens kent een bepaalde plaats, 
namelijk de hemel, waar hij het grootste geluk zal ervaren. Volgens Koerbagh is het in 
tegenstelling tot Spinoza ook nog alleen de mens die deze eeuwige aspecten kan bezitten: 
alle andere aardse wezens lijken in het denken van Koerbagh niet bezield te zijn. Hoewel 
beide denkers dus menen dat het verkrijgen van kennis van God ons geluk en een eeuwige 
ziel brengt, verschillen zij over de invulling van het laatstgenoemde begrip. Daarnaast 
veronderstelt Koerbagh een dualistisch beeld van de mens en meent hij dat alleen de mens 
in de gehele natuur bezield is en eeuwige aspecten kent. 
 Koerbagh staat met zijn opvatting aangaande de eeuwigheid van de ziel dichter bij de 
traditionele christelijke of joodse concepties daarvan. In het licht van het vasthouden aan 
traditionele religieuze concepties kan op een ander belangrijk punt echter gesteld worden dat 
Koerbagh de traditionele religie juist meer afbreekt dan Spinoza dat doet, namelijk wanneer 
het gaat om de religieuze verbeelding en het intact houden van de mogelijkheid van een 
theologie die haar eigen waarheden kent, al zijn deze strijdig met de rede. Zoals we hebben 
gezien, gaat de theologie bij Koerbagh volledig op in de filosofie en de natuurkunde. Wat 
waar is in het ene kennistheoretische domein, moet ook waar zijn in het andere domein: wat 
waar is in de theologie, moet ook waar zijn in de filosofie en natuurkunde, en vice versa. 
Voor zogenaamde bovennatuurlijke waarheden, of zoals Koerbagh het vanuit zijn etymologie 
noemt: “metafysica”, is in zijn denken geen enkele plaats. Dit soort waarheden zijn absurd, 
contradictoir, strijdig met de rede: we dienen deze waarheden derhalve zonder uitzondering 
te verwerpen. Koerbagh aanvaardt op geen enkele wijze een autonome theologie of een 
bepaalde mate van godsdienstige verbeelding: de rede is altijd leidend wanneer we kennis 
van God of de natuur trachten te verkrijgen. Spinoza lijkt aan de andere kant wel een 
bepaalde mate van godsdienstige verbeelding in zijn denken toe te laten, alhoewel dit niet 
zozeer aan de orde komt in de Ethica, maar in de Tractatus Theologico-Politicus. Een 
belangrijk thema in dit werk bestaat namelijk uit de idee dat de domeinen van de filosofie en 
de theologie strikt van elkaar gescheiden dienen te worden.245 Deze twee domeinen hebben 
hun eigen epistemologische objecten: zo ressorteren waarheden van metafysische aard 
onder de filosofie en valt de interpretatie van de Bijbel, waar Spinoza uitsluitend een moreel 
belang in ziet, onder de theologie. Deze waarheidsdomeinen zijn niet ondergeschikt aan 
elkaar, maar zijn in hiërarchische zin gelijk. In tegenstelling tot in Licht aanvaardt Spinoza 
dus dat theologische waarheden kunnen bestaan, die mogelijk boven of tegen de rede zijn. 
Hiermee erkent hij – in tegenstelling tot Koerbagh – dat het geloof niet volledig op dient te 
gaan in de rede, waarmee hij erkent dat het geloof waarheden heeft die niet rationeel van 
aard zijn. Als nuancering dient wel genoemd te worden dat ook Spinoza weliswaar bijgeloof 
bekritiseert, omdat dit voortkomt uit de verbeelding en dat de ware religie bij hem ook op 
zuiver rationele gronden wordt geformuleerd. Maar in de Tractatus Theologico-Politicus 
wordt de verbeelding niet geheel afgebroken, omdat deze op een positieve manier politiek 
aangewend wordt. Dit brengt met zich mee dat Spinoza in ieder geval de godsdienstige 
verbeelding, zoals Koerbagh dit in Licht doet, niet geheel afbreekt, maar dit als reële 
mogelijkheid openlaat. 
 

                                                
245 Nadler, S. 2002. A Companion to Early Modern Philosophy. Oxford: Blackwell Publishing, p. 239. 



50 
 

5.5 Wat toont deze vergelijking ons? 
Nu Spinoza en Koerbagh voor wat betreft hun filosofische opvattingen met elkaar zijn 
vergeleken, luidt de vraag wat de uitkomst van deze systematische vergelijking is. Tot op 
welke hoogte zijn Spinoza en Koerbagh nu met elkaar vergelijkbaar in hun denken? 
 We hebben geconstateerd dat tussen Spinoza en Koerbagh cruciale verschillen 
bestaan. Zij hadden zeer verschillende filosofische agenda’s en daarmee een verschillende 
doelgroep. Bovendien weken hun methodologieën sterk van elkaar af. Het gevolg hiervan is 
dat de beide denkers andere filosofische onderwerpen relevant achten in het kader van hun 
doelstelling, en dat zij bepaalde onderwerpen dan ook sterker en meer verfijnd belichten dan 
andere. Waar Spinoza zich sterk concentreert op de wijze waarop de mens kennis en 
vrijheid kan verkrijgen in een deterministische wereld en als individu de ware gelukzaligheid 
kan bereiken, met andere woorden op ethiek, daar belanden deze onderwerpen bij Koerbagh 
op een zijspoor. Hij werpt zijn blik immers eerder sterk op Bijbelkritiek en de afbraak van 
allerlei theologische noties, zoals de triniteit, engelen, hemel en hel. Waar Spinoza meende 
dat verlichting zeer moeilijk en slechts voor enkelen te bereiken is, daar gelooft Koerbagh dat 
vrijwel iedereen dit kan bereiken. Op de sporadische plaatsen in Licht waar Koerbagh zich 
op ethiek richt, meent ook hij dat ware gelukzaligheid uit een redelijke kennis van God 
voortvloeit. Bij Koerbagh is de filosofische onderbouwing hiervan echter van geringe 
omvang. Bovendien wordt niet duidelijk hoe de mens nu met dit intellect van God kan 
samenvallen en hoe wij onze kennis van God nu leidt tot gelukzaligheid. Ook verschillen 
Spinoza en Koerbagh beide sterk voor wat betreft hun opvattingen over de eeuwigheid van 
de ziel. En waar Spinoza aan de theologie een autonome waarheid toekent, daar breekt 
Koerbagh dit en daarmee de religieuze verbeelding volledig af.  

We hebben daarnaast gezien dat Spinoza en Koerbagh in hun denken op enkele 
vlakken overeenkomen. Zo identificeren zowel Spinoza als Koerbagh God met de natuur, 
menen zij dat hij eeuwig, enig en oneindig is, en definiëren zij God niet op een antropomorfe 
manier. Zij zijn rationalisten in hart en nieren, die een groot vertrouwen plaatsen in de 
capaciteiten van het menselijke verstand. We hebben echter ook gezien dat de 
overeenkomsten op belangrijke plaatsen genuanceerd dienen te worden. Want waar 
Spinoza alleen vertrouwen heeft in het verstand van de intellectuele elite, daar vertrouwt 
Koerbagh op de rede van het gewone volk. Daarnaast zijn Spinoza en Koerbagh beiden 
substantiemonisten, maar bij Koerbagh wordt het begrip “substantie” slechts genoemd 
wanneer het gaat om de afbraak van de triniteit. Bovendien herinterpreteert Koerbagh het 
substantiebegrip door het begrip “ipstantie” te introduceren. En de geometrische methode 
heeft bij Koerbagh meer een deconstructieve functie; tevens wordt deze slechts tweemaal 
gebruikt in Licht. Ook Spinoza meent in de Ethica dat conflicten worden vermeden wanneer 
mensen voor wat betreft hun wezen overeenkomen. Dit vormt echter niet zijn filosofische 
missie: het wordt slechts in één specifieke context genoemd, namelijk in die van het 
intersubjectieve aspect van ethiek, en het is bij hem daarom een bijzaak.  

Uiteindelijk kan op grond van deze systematische vergelijking in mijn optiek dan ook 
de conclusie worden getrokken dat de overeenkomsten tussen de beide denkers, wanneer 
zij aan een grondige analyse worden onderworpen, minder relevant zijn voor de uiteindelijke 
positiebepaling van de twee denkers, en bovendien bij nader inzien vaak aanleiding geven 
om toch van een verschil te spreken. Er zijn daarnaast belangrijke verschillen tussen de 
beide denkers aanwezig. Dit komt vanuit mijn optiek met name voort uit hun filosofische 
doelstellingen. Omdat Spinoza een ethische en Koerbagh meer een politieke inzet heeft, 
ontstaat bij de beide denkers een verschil in de aandacht voor en aanpak van diverse 
metafysische, epistemologische en ethische problemen. Spinoza beoogt een metafysica en 
epistemologie te formuleren in dienst van een rationele, wiskundig opgebouwde ethiek, 
terwijl Koerbagh een maatschappelijk en religieus hervormer en taalpurist is. Daarmee is 
Spinoza meer een metafysisch en uiteindelijk ethisch denker, of een systeembouwer, en 
Koerbagh meer een intellectuele activist, geloofscriticus en religieus hervormer.  

 
 



51 
 

6. De zelfstandigheid en originaliteit van Koerbagh 
 

6.1 Inleiding 
Nu de overeenkomsten en verschillen in het denken van Spinoza en Koerbagh op zichzelf 
zijn geanalyseerd, dat wil zeggen los van hun historisch-filosofische context, zullen hun 
ideeën nu in dit bredere perspectief geplaatst worden. In deze contextualisering zal een 
aantal vragen worden beantwoord die cruciaal zijn in het licht van de onderzoeksvraag. In 
welke mate zijn Spinoza en Koerbagh en hun werk aan elkaar gelieerd? Zijn er ideeën die 
Koerbagh aan Spinoza heeft ontleend? Kan Koerbagh als spinozist worden bestempeld? En 
door welke overige filosofische stromingen is Koerbagh geïnspireerd en beïnvloed? 
Uiteindelijk zal het dan mogelijk zijn in dit hoofdstuk de centrale onderzoeksvraag te 
beantwoorden: zouden wij Koerbagh intellectueel moeten emanciperen van Spinoza en zo 
ja, waarin is dan zijn filosofische originaliteit gelegen? Dit hoofdstuk wordt afgesloten met de 
betekenis van de tegenstelling tussen Spinoza en Koerbagh voor de interpretatie van de 
verlichting als historisch en filosofisch fenomeen. 
 

6.2 De filosofische bronnen van Spinoza en Koerbagh 
Ondanks de belangrijke verschillen tussen het werk van Spinoza en Koerbagh, vertonen 
Ethica en Licht toch opvallende overeenkomsten. Maar de aanwezigheid van 
overeenkomsten tussen ideeën impliceert nog niet dat er sprake is van invloed of 
afhankelijkheid. In welke mate is Koerbagh dan door Spinoza beïnvloed en heeft hij ideeën 
aan hem ontleend? Deze vraag is zeer moeilijk met zekerheid te beantwoorden. Het is voor 
de beantwoording ervan immers van groot belang vast te stellen wat de sociale relatie was 
tussen de beide filosofen. Maar over het leven van beide denkers is relatief weinig bekend. 
Koerbagh laat in Licht bovendien nauwelijks expliciet zien door welke denkers hij 
geïnspireerd is of tegen wie van hen hij ageert. Hij noemt hen niet bij naam en citeert hen 
nauwelijks. In de zeldzame gevallen dat hij dit wel doet, citeert hij bijvoorbeeld Plinius en 
Hobbes’ Leviathan. Spinoza wordt in het werk van Koerbagh niet genoemd; andersom wordt 
Koerbagh niet in het werk van Spinoza genoemd. Een verdere complicatie is nog dat 
Koerbagh zich onder de collegianten bevond, en het zeer aannemelijk is dat alle leden elkaar 
in deze intellectuele smeltkroes hebben beïnvloed toen zij delibereerden over allerlei 
afwijkende filosofische en religieuze ideeën. Israel stelt dan ook terecht dat niet alleen 
Spinoza, maar ook onder meer Van den Enden, Meijer, Hobbes, Van Berkel (1629 – 1686) 
en Bouwmeester het werk van Koerbagh in belangrijke mate hebben beïnvloed.246 Kortom: 
het is misschien wel vast te stellen welke denkers, met inbegrip van Spinoza, Koerbagh 
mogelijkerwijs hebben beïnvloed, maar de vaststelling van de mate waarin dit het geval is, is 
bijna onmogelijk. Toch staat het vast dat Spinoza en Koerbagh elkaar kenden; 
hoogstwaarschijnlijk waren zij ook bevriend.247 Dit blijkt onder meer uit de bekentenis die 
Koerbagh had afgelegd toen hij op grond van de publicatie van Bloemhof en de 
voorgenomen publicatie van Licht werd gearresteerd. In deze bekentenis stelde hij dat hij 
Spinoza weliswaar had bezocht, maar nooit met hem had gedelibereerd over filosofie en 
theologie. Ook zijn er veel indirecte bewijzen, zoals inmiddels verloren gegane 
briefwisselingen tussen Spinoza en Koerbagh.248 Pas nadat Koerbagh tijdens de verhoren 
met deze briefwisselingen werd geconfronteerd, gaf hij toe dat hij Spinoza kende en dat hij 
hem thuis had bezocht. Uit diezelfde verhoren blijkt echter duidelijk dat Koerbagh zijn 
vrienden en zijn broer Johannes in bescherming wilde nemen. Het lijkt mij daarom zeer 
ongeloofwaardig dat Koerbagh niet met Spinoza over allerlei filosofische onderwerpen heeft 
gedebatteerd, zeker gezien de duidelijke verwantschap van enkele ideeën in hun werk. 
Tegelijkertijd moet de relatie tussen Spinoza en Koerbagh ook genuanceerd worden. In de 

                                                
246 Israel, J.I. 2001. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750. Oxford: Oxford 
University Press, p. 193. 
247 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 115-120. 
248 Ibid. 



52 
 

eerste plaats vanwege het reeds genoemde feit dat zij nergens naar elkaar citeren. Maar ook 
omdat uit de recentelijk geïnventariseerde boekenverzamelingen van zowel Spinoza als 
Koerbagh bleek dat zij geen boeken van elkaar bezaten.249 Dan is er nog het feit dat het 
werk van Koerbagh enkele jaren eerder is gepubliceerd ten opzichte van het werk van 
Spinoza. Bloemhof is gepubliceerd in 1668; Koerbagh had het voornemen Licht in datzelfde 
jaar te publiceren. De Tractatus Theologico-Politicus is echter pas in 1670 gepubliceerd; de 
Ethica pas postuum in 1678. Sommige auteurs, waaronder Israel en Nadler, wijzen er op dat 
Koerbagh een vroeg manuscript van Spinoza’s Tractatus Theologico-Politicus heeft 
bestudeerd of de Korte Verhandeling.250 Al lijkt dit inderdaad aannemelijk, toch moeten we 
realiseren dat ook dit eerder berust op vermoedens en veronderstellingen dan op 
feitelijkheden. Voor 1670 hadden enkele goede vrienden van Spinoza namelijk wel toegang 
tot een conceptversie van het eerste deel van de Ethica en de Korte Verhandeling, maar niet 
de Ethica of de Tractatus Theologico-Politicus zelf.251 Bovendien is het niet duidelijk of 
Koerbagh tot deze groep vrienden behoorde. Op grond van de ideeën in Licht die 
contrasteren met het werk van Spinoza, lijkt Koerbagh regelmatig meer geïnspireerd door 
Meijer, Hobbes en Descartes dan door Spinoza. Ook Meijer behoorde namelijk tot de 
collegianten, en ook hij meende dat de theologie ondergeschikt was aan de filosofie; dat het 
de filosofen zijn die de Bijbel zouden moeten interpreteren en dat men de cartesiaanse 
analyse los zou moeten laten op de Heilige Schrift om het Woord van God te achterhalen.252 
Ook deelde Koerbagh met Meijer het taalpurisme, de idealen van de verlichting van de 
massa en de popularisering van wetenschap en pleitte hij ook voor het intellectuele belang 
van de Nederlandse taal.253 Koerbagh citeert Hobbes’ Leviathian, die hij door zijn vriend Van 
Berkel had leren kennen.254 Ook Van Berkel was een denker die het gewone volk wilde 
verlichten: in 1667 publiceerde hij een Nederlandse vertaling van het voornoemde hoofdwerk 
van Hobbes. En in navolging van Descartes meent Koerbagh dat we alleen datgene voor 
waar aan dienen te nemen, wat helder en onderscheiden is. De relatie tussen Meijer, 
Hobbes, Descartes, Van Berkel, enkele overige denkers en Koerbagh vormt een vruchtbaar 
onderwerp voor toekomstig filosofisch of historisch onderzoek. Het blijft gezien het 
voorgaande echter vooralsnog een moeilijk opgave het spinozisme, Meijerianisme, 
cartesianisme en Hobbesianisme in het werk van Koerbagh precies vast te stellen. Het wordt 
wel duidelijk dat Spinoza zeker niet de enige denker is die Koerbagh heeft beïnvloed en dat 
de relatie van Koerbagh tot andere denkers, zoals Meijer, Hobbes en Descartes, misschien 
zelfs wel belangrijker is dan de verhouding tussen hem en Spinoza. Dat Koerbagh een 
volgeling van Spinoza zou zijn en Spinoza dus zijn leermeester, lijkt mij dan ook volstrekt 
ongefundeerd. 
 Wanneer we de bronnen van Spinoza en de filosofische tradities waar hij zich in 
bevindt vergelijken met die van Koerbagh, dan ontstaat een belangrijk contrast tussen beide 
denkers. Net als Koerbagh liet ook Spinoza zich in zijn werk inspireren door bijvoorbeeld Van 
Berkel, Meijer, Hobbes en Descartes. Op het eerste gezicht lijken Spinoza en Koerbagh dan 
in vergelijkbare tradities te staan. De voorbarigheid van deze conclusie blijkt echter wanneer 
we kijken naar de invloed die Meijer op deze denkers heeft uitgeoefend. Klever stelt vast dat 
Meijer een belangrijke invloed heeft gehad op Spinoza.255 Hij noemt Spinoza een volgeling 

                                                
249 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 28. 
250 Zie bijvoorbeeld Israel, J.I. 2001. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750. 
Oxford: Oxford University Press of Nadler, S. 2011. A Book Forged in Hell. Spinoza’s Scandalous Treatise and 
the Birth of the Secular Age. Princeton: Princeton University Press.  
251 Van Bunge, L. 2011. In Wielema, M. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the Main 
Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill, p. 29. 
252 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 157. 
253 Leeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics, p. 6 (nog te publiceren). 
254 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 

Vantilt, p. 161-162. 
255 Klever, W.N.A. 1997. Mannen rond Spinoza (1650-1700). Presentatie van een emanciperende generatie. 
Hilversum: Uitgeverij Verloren, p. 80-81. 



53 
 

van Meijer wanneer het gaat om de hermeneutiek; ook vermoedt hij dat Meijer een 
belangrijke inspiratiebron vormde voor Spinoza’s Tractatus Theologico-Politicus. Spinoza 
staat echter duidelijk niet in de traditie van Meijer, wanneer het gaat om de lexicografie en 
het taalpurisme van laatstgenoemde. Met de publicatie van enkele lexicografische werken, 
zoals het Nieuw Woorden-boek der Regten, en het belang dat Koerbagh aan de 
Nederlandse taal hecht, staat hij wel in deze filosofische en taalkundige traditie. Zowel 
Spinoza als Koerbagh zijn dus duidelijk beïnvloed door de moderne filosofie van Descartes 
en Hobbes, Van den Enden, Van Berkel en Meijer. Maar het cruciale verschil tussen hen is 
gelegen in het filosofisch-taalkundige denken dat tot uitdrukking komt in de lexicografie en de 
liefde voor de Nederlandse taal, op grond waarvan Koerbagh eerder in een Meijeriaanse 
traditie staat. Bij Spinoza is een dergelijk element in zijn filosofie geheel afwezig. De sterke 
etymologische inzet van Koerbagh verklaart ook waarom hij zich op andere filosofische 
onderwerpen richt dan Spinoza.  
 

6.3 Koerbagh als zelfstandig intellectueel 
Toch kunnen we niet ontkennen dat Licht mede door Spinoza geïnspireerd is, gegeven de 
sociale relatie tussen hem en Koerbagh in samenhang met de inhoudelijke verwantschap 
van hun werk. Het grote vertrouwen in de menselijke rede in het werk van Koerbagh is ook 
aanwezig in het werk van Spinoza, maar dit had Koerbagh, die goed bekend was met het 
werk van Descartes, ook aan deze laatste kunnen ontlenen. Weliswaar menen zowel 
Spinoza als Koerbagh dat ethiek en kennis met elkaar samenvallen, maar het is moeilijk aan 
te geven of Spinoza op dit gebied Koerbagh heeft beïnvloed, of dat Koerbagh deze opvatting 
op een andere wijze of onder invloed van een andere filosofische stroming heeft gevormd, 
zoals de Stoa. Ook de Stoïcijnen meenden namelijk dat rationaliteit, kennis en geluk sterk 
samenhangen.256 Daarnaast had Koerbagh geen toegang tot het ethische gedeelte van de 
Ethica, maar vermoedelijk wel tot een vroeg manuscript hiervan of de Korte Verhandeling. 
Spinoza en Koerbagh zouden mogelijk over deze ethische onderwerpen gesproken kunnen 
hebben. Kortom: het is zeer moeilijk de exacte bron van de ethiek van Koerbagh, die toch al 
niet de hoofdzaak van zijn werk vormt, te achterhalen. Het is dan ook zeer discutabel dit als 
spinozistisch element in Koerbagh te beschouwen. Uiteindelijk is het dan toch de 
spinozistische metafysica waardoor Koerbagh, mondeling dan wel schriftelijk, geïnspireerd 
moet zijn geraakt: aan wie anders had hij dit idee immers kunnen ontlenen?257 Het lijkt mij 
zeer waarschijnlijk dat de bron van het monisme in het denken van Koerbagh bij Spinoza ligt. 
Maar dat hij in Licht geïnspireerd is geraakt door een metafysisch idee van Spinoza, maakt 
van Koerbagh nog geen spinozist of denker die uitsluitend in de spinozistische traditie staat. 
We moeten van Koerbagh geen verkapte of zelfs amateuristische spinozist maken en van 
het werk van Koerbagh absoluut geen voorbode van de Tractatus Theologico-Politicus of de 
Ethica. Koerbagh is namelijk intellectueel zelfstandig ten opzichte van Spinoza, omdat hij zijn 
spinozistisch getinte metafysica niet op een ethische, maar eerder op een politieke, 
hervormende en verlichtende manier inzet. Koerbagh is een intellectueel, die met zijn 
denken het politieke en religieuze landschap wilde veranderen, in het licht van welk doel hij 
het metafysische idee van Spinoza in de basis had ingezet, maar hier tegelijkertijd naar 
eigen inzicht en opvattingen invulling aan heeft gegeven, bijvoorbeeld wanneer het gaat om 
de introductie van het begrip “ipstantie”. Hij was een geloofscriticaster en verlichter die om 
filosofische en politieke redenen in het Nederlands schreef. Dit terwijl Spinoza meende dat 
verlichting slechts voor een zeldzame groep mensen was weggelegd. Zijn denken gaat dan 
ook schuil achter een zeer complex wiskundig opgebouwd systeem. Koerbagh was zeker 
niet alleen beïnvloed door Spinoza, maar ook door Descartes, Meijer, Hobbes, Van Berkel, 
Bouwmeester, andere collegianten en niet te vergeten: zijn broer Johannes. Koerbagh 
maakte hiermee onderdeel uit van een rijke intellectuele smeltkroes. Het wordt nu ook 
duidelijk waar de originaliteit van Koerbagh ten opzichte van Spinoza in gelegen is. 

                                                
256 Irwin, T. 1989. Classical Thought. New York: Oxford University Press, p. 173-174. 
257 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. Nijmegen: Uitgeverij 
Vantilt, p. 158-159. 



54 
 

Koerbagh was een taalpurist, iemand die ook duidelijk in een lexicografische traditie staat, in 
het Nederlands schreef in plaats van het Latijn en zich dus verzette tegen de 
ontoegankelijkheid van de academische wereld. Hij zette zich daarmee ook in voor de 
autonomie en zelfstandigheid van de Nederlandse Republiek. Daarnaast was hij een 
rationeel-etymologische godsdienstcriticus: hij meende vanuit scherpe en zeer 
idiosyncratische taalkundige analyses dat de bevolking door geestelijken werd bedrogen en 
misleid, bijvoorbeeld wanneer het gaat om de triniteit, wonderen, hemel, hel, engelen en 
duivels. Dit terwijl Spinoza eerder een klassieke en ook elitaire filosoof is: het denken is bij 
hem meer een doel op zich.258 De opvattingen van Koerbagh zijn zeer eigenzinnig, 
bijvoorbeeld wanneer het gaat om de idee dat de Schrift voor verbetering vatbaar is. Hij wilde 
godsdienstige conflicten opheffen door te pleiten voor een universeel geldende en op het 
verstand gestoelde godsdienst. Hij identificeerde zich met Jezus: iemand die hij beschouwde 
als een wijs mens die onwetendheid wegneemt, waarheid brengt en de mens aanzet tot 
zelfstandig denken. Koerbagh was daarmee meer een maatschappelijk, politiek en religieus 
hervormer: een moedige denker bij wie het verlichtingsideaal in vrijwel ongelimiteerde vorm 
tot uitdrukking komt. Hij was een martelaar van het vrije woord. 
 

6.4 Conclusie: de verlichting als heterogeen fenomeen 
Op grond van de specialistische en inhoudelijke analyse van het werk van Spinoza en 
Koerbagh kan een interpretatie van algemene aard worden toegevoegd aan de idee van de 
verlichting als historisch en filosofisch fenomeen. We hebben immers gezien dat Spinoza 
een elitaire filosoof en systeembouwer is, terwijl Koerbagh eerder een volksverlichter was, 
een intellectuele activist en een hervormer. Dit duidt er op dat we de verlichting niet als 
homogeen proces dienen te beschouwen. Het contrast in ideeën tussen Spinoza en 
Koerbagh illustreert immers dat er in de zeventiende eeuw een grote diversiteit aan 
opvattingen bestond over een cruciaal aspect van het verlichtingsideaal, namelijk de sociale 
reikwijdte ervan. Wie zou verlicht moeten worden en welke mensen hebben de capaciteit om 
verlicht te zijn? Spinoza meent dat alleen een intellectuele elite tot verlichting in staat is, 
terwijl Koerbagh het gewone volk wenst te verlichten. In de specifieke vergelijking tussen 
Spinoza en Koerbagh wordt de heterogeniteit en diversiteit van het verlichtingsconcept dus 
goed zichtbaar. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
258 Ibid., p. 132. 



55 
 

7. Conclusie 
In deze masterscriptie stond de volgende onderzoeksvraag centraal: moeten we Koerbagh 
intellectueel emanciperen van Spinoza? Zo ja, waarin is dan zijn originaliteit gelegen? Deze 
vraag is beantwoord aan de hand van Spinoza’s Ethica en Licht, het meest systematische 
werk van Koerbagh.  
 Ter beantwoording van de onderzoeksvraag zijn ten eerste het leven en werk van de 
voornoemde denkers uiteengezet in een beknopte biografie. Spinoza en Koerbagh leefden 
beiden in de Nederlandse Republiek gedurende de periode van de vroege verlichting. De 
jonge Republiek werd gekenmerkt door grote economische voorspoed en een relatief grote 
mate van tolerantie jegens andersdenkenden, maar ook door godsdienstige conflicten. De 
beide denkers zijn geïnspireerd door de wetenschappelijke revolutie die tijdens hun leven 
plaatsvond: als gevolg van revolutionaire wetenschappelijke ontdekkingen veranderde ook 
de kennistheoretische eisen die aan de filosofie werden gesteld en daarmee haar karakter. 
In de belangrijkste werken van Spinoza, namelijk de Ethica en de Tractatus Theologico-
Politicus, maar ook in die van Koerbagh, namelijk Bloemhof en Licht, komt deze 
mechanicistische invloed duidelijk naar voren. Koerbagh staat met de publicatie van enkele 
woordenboeken tevens in een lexicografische traditie. Zowel Spinoza als Koerbagh 
behoorden tot een groep van ondergrondse vrijdenkers, de collegianten genaamd. Deze 
vrijdenkers bespraken allerlei radicale en soms ook verboden theologische en filosofische 
ideeën van bijvoorbeeld spinozistische, cartesiaanse, antitrinitaristische of socinianistische 
aard. Spinoza stierf vermoedelijk aan tuberculose, opgelopen door zijn beroep als 
lenzenslijper. Koerbagh belandde vanwege zijn voornomen publicatie van Licht in de 
gevangenis, kort waarna hij door de slechte omstandigheden aldaar overleed. 
 Vervolgens is onderzocht hoe Spinoza in zijn Ethica een ethische leer construeert die 
gefundeerd is op een metafysisch en epistemologisch bouwwerk. Het doel van de Ethica is 
te onderzoeken hoe de mens vrijheid en geluk kan bereiken in een wereld die uitsluitend 
volgens efficiënte causaliteit wordt beheerst. Dit gehele werk is hiertoe op meetkundige wijze 
uiteengezet. In zijn metafysica vereenzelvigt Spinoza God met de natuur als enige 
substantie. Hij bewijst dat God enig, eeuwig, oneindig en noodzakelijk is. Deze immanente 
conceptie van God staat lijnrecht tegenover de traditionele conceptie van Hem als 
transcendente entiteit. Dit blijkt des te meer wanneer de werkingswijze van God of de natuur 
uiteen wordt gezet. Spinoza keert zicht namelijk tegen de antropomorfisering en 
teleologisering van God of de natuur. Deze natuur werkt op een strikt deterministische wijze, 
waarmee de aristotelische notie van finale causaliteit wordt afgebroken. Hiermee ontkent 
Spinoza ook de vrije wil zoals deze traditioneel wordt begrepen. Omdat hij uiteindelijk 
geïnteresseerd is in de manier waarop de mens in deze wereld gelukzaligheid kan bereiken, 
richt hij zich vervolgens op de plaats van de mens in de natuur. Spinoza meent dat niet 
alleen de mens, maar de gehele werkelijkheid bezield is. De mens heeft hiermee geen 
radicaal onderscheiden plek in de natuur. De mens is een wezen net als alle andere wezens, 
zij het dat hij complexer en intelligenter is. Spinoza acht het mogelijk dat de mens adequate 
ideeën verwerft van de natuur, waarmee hij voor wat betreft zijn ideeën gedeeltelijk samen 
kan vallen met het intellect van God. De mens kan met andere woorden kennis verkrijgen die 
absoluut is. Omdat Spinoza deze verkrijging van adequate ideeën koppelt aan het 
discursieve en intuïtieve denken en hij de verbeelding als bron van gebrekkige kennis 
beschouwt, is Spinoza een rationalist. Het intellect van God is namelijk op dezelfde manier 
gestructureerd als de adequate ideeën van de mens, waarmee Spinoza een groot 
vertrouwen heeft in het menselijke verstand. Na zijn epistemologie, richt Spinoza zich op 
ethiek. In de eerste plaats bespreekt hij daartoe de emoties van de mens, waarvan hij een 
uitgebreide taxonomie verschaft. Passieve hartstochten, oftewel hartstochten voor zover 
deze voortkomen uit een inadequate ideeën, kunnen tot droefheid leiden, terwijl actieve 
hartstochten, voortkomend uit adequate ideeën, altijd resulteren in blijdschap. Wanneer wij 
als mens op egoïstische wijze streven naar zelfbehoud door kennis te verkrijgen van God of 
de natuur, dan kunnen wij ons geluk maximaliseren en een blijvende vorm van geluk 
ervaren. Hiertoe construeert Spinoza een ideaalbeeld, namelijk dat van de vrije en 



56 
 

deugdzame mens. Wij moeten leven onder de leiding van de rede, en dus niet onder het juk 
van de passies. Spinoza laat uitgebreid zien hoe wij op een dergelijke wijze zouden moeten 
leven en hoe wij ons kunnen bevrijden uit deze slaafse positie van de passieve hartstochten. 
Als wij deugdzaam leven, dat wil zeggen onder de leiding van de rede, dan kunnen wij ook 
een zekere mate van spontane vrijheid bereiken, omdat onze ideeën dan uitsluitend uit onze 
interne activiteit zijn voortgekomen, en dus niet uit zaken die extern op ons inwerken. Door 
alleen op egoïstische wijze te streven naar ons eigen zelfbehoud, vertonen wij als mens ook 
de meest ethische vorm van gedrag jegens anderen. Door op deze wijze een grote mate van 
intellectuele activiteit te hebben in ons leven, kent onze ziel meer eeuwige aspecten, 
wanneer ons lichaam door de dood vergaat. Wanneer wij geluk ervaren dat gepaard gaat 
met het idee van God, leidt dit er volgens Spinoza toe dat wij een verstandelijke liefde tot 
Hem ontwikkelen. In deze verstandelijke liefde tot God bestaat volgens Spinoza de ware 
gelukzaligheid. In het slot van de Ethica stelt Spinoza vast dat slechts enkelen in staat zijn 
deze ware gelukzaligheid te bereiken. 
 Daarna is overgegaan naar een bespreking van Licht. In dit werk laat Koerbagh licht, 
oftewel het menselijke verstand, schijnen op een aantal duistere kwesties, dat wil zeggen dat 
zij bijgelovig en verward zijn. Hij constateert dat de meeste conflicten in zijn tijd gevoed 
worden door de grote verscheidenheid in religieuze interpretaties. Het zijn met name de 
theologen en geestelijken die vanuit geldelijke of machtswellustige overwegingen de oorzaak 
zijn van deze religieuze conflicten. Zij hebben de Bijbel bewust verkeerd geïnterpreteerd, 
verkondigen daarmee onwaarheden richting het volk en laten het op die manier in 
onwetendheid. Geestelijken streven naar macht en omdat zij het volk bedriegen met hun 
theologische verwardheden, propageren zij haat. Maar ook de Heilige Schrift zelf bevat 
onduidelijkheden en contradicties. Koerbagh schrijft Licht in de Nederlandse taal om het 
gehele volk te zuiveren van deze onwaarheden. Hiertoe gaat Koerbagh als etymoloog en 
taalpurist te werk: hij onderwerpt een groot aantal noties aan een strenge rationalistische en 
taalkundige analyse en gaat over tot de herformulering daarvan. Hij is hiermee niet alleen 
een denker die noties afbreekt, maar ook iemand die deze op een constructieve manier 
opbouwt. Koerbagh identificeert in Licht eerst God met de natuur en de enige substantie. 
God is daarmee immanent, enig, eeuwig en oneindig. In zijn substantieleer hertaalt 
Koerbagh “substantie” als een ware taalpurist naar “ipstantie”. Over de theologie meent 
Koerbagh dat deze volledig opgaat in de filosofie of natuurkunde, die hij aan elkaar 
gelijkstelt. Een ware bestudering van God is een filosofische of natuurkundige: wie kennis wil 
verkrijgen van God, moet de natuur bestuderen. Koerbagh is een bijbelcriticus. Hij meent dat 
de Bijbel niet gelijk is aan het Woord van God en dat het slechts een boek is, zoals alle 
andere boeken. Dit Woord van God, dat een verzameling van alle absolute waarheden over 
de totale werkelijkheid omvat, is net als het menselijke verstand op een rationele manier 
geordend. Op grond hiervan plaatst Koerbagh een groot vertrouwen in de menselijke rede. 
De Bijbel valt dan slechts met het Woord van God samen voor zover deze ideeën bevat die 
helder en welonderscheiden zijn. In Licht bekritiseert Koerbagh verder op zeer gedetailleerde 
wijze een groot aantal theologische noties, zoals “hemel”, “hel”, “ketterij” en “wonderen”. Een 
groot deel van dit werk is er echter aan gewijd de goddelijke drie-eenheid af te breken. Uit 
deze deconstructie van de triniteit vloeit de interpretatie van Koerbagh aangaande Jezus 
voort. Hij ontdoet Jezus namelijk van zijn goddelijke status en bevrijdt hem van allerlei 
onwaarheden en profetieën. Jezus is volgens Koerbagh vooral een bijzonder en wijs mens, 
die het volk van zijn onwetendheid wilde ontdoen. Vanwege de overeenkomst in doelstelling 
identificeert Koerbagh zich met Jezus. Hij beschouwt Jezus als redder of behouder, omdat 
hij in zijn missie het volk te ontdoen van zijn onwetendheid bij heeft gedragen aan de 
eeuwigheid van hun zielen. Want in de intellectuele of epistemologische vereniging met het 
verstand van God bestaat naar de opvatting van Koerbagh de eeuwigheid van de ziel. 
Koerbagh is wat betreft de verhouding tussen lichaam en geest een dualist, omdat hij gelooft 
in een wederopstanding van de mens uit de dood. Uiteindelijk pleit Koerbagh dan ook voor 
een godsdienst, die door de gemeenschappelijke aard van de rede universeel is. Deze 
universele godsdienst is gezuiverd van alle onwaarheden, absurditeiten en verwardheden. 
Deze ware religie zal niet alleen leiden tot het verkrijgen van kennis over God of de natuur en 



57 
 

daarmee ons geluk en de eeuwigheid van onze zielen, maar ook tot godsdienstige eenheid 
van de mens. Wanneer de mens op grond van de universele rede overeenstemt, dan heft dit 
religieuze conflicten op. 
 De systematische vergelijking van Koerbagh met Spinoza was het onderwerp van het 
volgende hoofdstuk. Hoe verhouden de werken Ethica en Licht zich tot elkaar wanneer het 
daarin neergelegde denken op zichzelf wordt beschouwd? In de literatuur wordt Koerbagh 
regelmatig uitsluitend in een spinozistische context genoemd. Hij zou een denker zijn die 
opmerkelijke ideeën vermengd heeft met het werk van Spinoza. Spinoza zou zijn 
leermeester zijn en de werken van Koerbagh een prematuur voorspel op het werk van 
Spinoza. De meest belangrijke overeenkomsten tussen Ethica en Licht hebben betrekking op 
het substantiemonisme en de aard van God, het vertrouwen op het menselijke verstand, het 
daaruit voortvloeiende rationalisme en de intrinsieke samenhang tussen ethiek, 
deugdzaamheid en kennis. Verschillen zijn aanwezig in de verschillende doelstellingen en 
agenda’s van de denkers en daarmee hun doelgroep, hun methodologie, de aandacht voor 
verschillende filosofische onderwerpen, de eeuwigheid van de ziel en de verhouding tussen 
de filosofie en de theologie. Uiteindelijk is vastgesteld dat de overeenkomsten minder 
relevant zijn voor de uiteindelijke positiebepaling en vaak eerder aanleiding geven om van 
een verschil te spreken. Er zijn op een groot aantal fronten cruciale verschillen tussen de 
werken aanwezig. Op grond hiervan is geconcludeerd dat Spinoza meer een metafysisch en 
ethisch denker is of systeembouwer en Koerbagh meer een intellectuele activist, een 
geloofscriticaster en religieus hervormer. 
 Ten slotte is deze systematische vergelijking in haar historisch-filosofische context 
geplaatst, op grond waarvan de onderzoeksvraag kon worden beantwoord. Er is ingegaan 
op de filosofische bronnen van Koerbagh. Deze zijn moeilijk met zekerheid vast te stellen. 
Koerbagh is beïnvloed door een smeltkroes aan ideeën, afkomstig van onder meer Meijer, 
Descartes, Spinoza en Hobbes. Dit geldt ook voor Spinoza. In tegenstelling tot Koerbagh is 
Spinoza echter niet geïnspireerd door de lexicografie, het taalpurisme en het ideaal van het 
verlichting van het volk bij Meijer. Spinoza en Koerbagh waren waarschijnlijk bevriend, en het 
lijkt zeer aannemelijk te denken dat Koerbagh voor wat betreft zijn metafysische ideeën door 
hem geïnspireerd is. Dit maakt van Koerbagh echter niet uitsluitend een denker die in een 
spinozistische traditie staat. We moeten Koerbagh dan ook emanciperen van Spinoza en 
hem beschouwen als zelfstandig denker. De originaliteit van het werk van Koerbagh is 
gelegen in zijn rationeel-etymologische geloofskritiek in samenhang met zijn ideaal het 
gewone volk te verlichten, dat wil zeggen te bevrijden van onwetendheid. Hij was een 
taalpurist met zeer eigenzinnige ideeën: een martelaar van het vrije woord. Spinoza was 
echter meer een klassieke en elitaire filosoof. Zijn filosofie kent een hoge intellectuele 
drempel, omdat het in het academische Latijn is geschreven en een zeer complex filosofisch 
systeem omvat. De specifieke vergelijking van het werk van Spinoza met dat van Koerbagh 
duidt op de heterogene en diverse aard van het verlichtingsbegrip. Er bestond immers geen 
consensus over de sociale reikwijdte van de verlichting. Wie heeft het vermogen verlicht te 
zijn? En wie zou men wel moeten verlichten, en wie niet? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



58 
 

8. Lijst van geraadpleegde literatuur 
 

 Irwin, T. 1989. Classical Thought. New York: Oxford University Press. 
 

 Israel, J.I. 1997. De Republiek, 1477-1806. Franeker: Uitgeverij Van Wijnen. 
 

 Israel, J.I. 2001. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-
1750. Oxford: Oxford University Press. 

 

 Kant, I. 1784. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung. Project Gutenberg. URL: 
http://www.gutenberg.org/files/30821/30821-h/30821-h.htm. 

 

 Klever, W.N.A. 1997. Mannen rond Spinoza (1650-1700). Presentatie van een 
emanciperende generatie. Hilversum: Uitgeverij Verloren, p. 80-81. 

 

 Klever, W.N.A. 1996. Spinoza’s life and works. In: The Cambridge Companion to 
Spinoza. Cambridge: Cambridge University Press. 

 

 Koerbagh, A. 1668. Een licht dat schijnt in duistere plaatsen. Vert. Wielema, M. (2014). 
Nijmegen: Uitgeverij Vantilt. 

 

 Koerbagh, A. 1668. Bloemhof. DBNL. URL: http://www.dbnl.org/tekst/koer001bloe01_01/. 
 

 Leeuwenburgh, B. 2013. Het noodlot van een ketter: Adriaan Koerbagh 1633-1669. 
Nijmegen: Uitgeverij Vantilt. 

 

 Leeuwenburgh, B. Koerbagh: Dutch as a weapon in politics. (nog te publiceren in Brill). 
 

 Nadler, S. 2011. A Book Forged in Hell. Spinoza’s Scandalous Treatise and the Birth of 
the Secular Age. Princeton: Princeton University Press. 

 

 Nadler, S. 2002. A Companion to Early Modern Philosophy. Oxford: Blackwell Publishing. 
 

 Nadler, S. 2006. Spinoza’s Ethics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

 

 Parry, R. 2014. Ancient Ethical Theory. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/ethics-ancient. 

 

 Reijen, M. van. 2012. Brieven over het kwaad. Amsterdam: Wereldbibliotheek. 
 

 Shein, N. 2013. Spinoza's Theory of Attributes. The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-
attributes. 
 

 Siebrand, H.J. 1988. Spinoza and the Netherlanders. An Inquiry into the Early Reception 
of His Philosophy of Religion. Assen/Maastricht: Van Gorcum. 

 

 Steinberg, J. 2013. Spinoza's Political Philosophy. In: The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. Zalta, E.N., URL: http://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/spinoza-
political. 
 

http://www.gutenberg.org/files/30821/30821-h/30821-h.htm
http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/spinoza-attributes/
http://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/spinoza-political
http://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/spinoza-political


59 
 

 Spinoza, B. de. 1677. Ethica. Vert. Krop, H. (2015). Amsterdam: Promotheus/Bert 
Bakker. 
 

 Spinoza, B. de. 1670. Tractatus Theologico-Politicus. Vert. Elwes, R.H.M. (1997). URL: 
http://www.gutenberg.org/files/989/989-h/989-h.htm#preface. 
 

 Wielema, M. 2011. Adriaan Koerbagh, A Light Shining in Dark Places, to Illuminate the 
Main Questions of Theology and Religion. Leiden/Boston: Brill.  
 

 Wielema, M. 2003. Adriaan Koerbagh: Biblical Criticism and Enlightenment. In: Van 

Bunge, L. The Early Enlightenment in the Dutch Republic, 1650-1750. Leiden/Boston: 

Brill. 

 Wielema, M. 2001. The Two Faces of Adriaan Koerbagh. In: Geschiedenis van de 
Wijsbegeerte in Nederland 12. Budel: Uitgeverij DAMON bv, p. 57-75. 


