Straight edge revenge:

Toew1jding en authenticiteit binnen het punkveld.

Rianne Kasse 267304rk

Master Sociologie van Kunst en Cultuur
Faculteit de Historische en Kunstwetenschappen
Erasmus Universiteit Rotterdam

Begeleider: Dr. W. de Nooy

2° lezer: Prof. Dr. A.M. Bevers


http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Inhoudsopgave

I. Inleiding
II. Onderzoeksvragen
III. Onderzoeksmethoden en bronnen

Theoretisch kader
1 Theorie van jeugd en subculturen
2 De distinctietheorie van Bourdieu
1.3 De veldtheorie van Bourdieu

2. Subculturen en scenes

2.1 De eerste jeugdbeweging: de Wandervogel
2.2 Rock 'nroll en de ontdekking van de teenager
2.3 De protestjaren

2.4 Jeugd, muziek en identiteit

Conclusie

3. Punk
3.1 De eerste golf: 1973 tot 1979
3.2 De punkcultuur

3.2.1 De punkstijl

3.2.2 De punkmentaliteit
3.3 Het einde van de eerste golf
Conclusie

4. Hardcore en straight edge
4.1 Hardcore

4.2 Straight edge levensstijl

4.3 Motivatie

Conclusie

Conclusie

Bibliografie

12
14

18
18
20
23
24
28

31
31
38
39
40
42
43

45
46
53
63
68

74



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

I. Inleiding

Straight Edge

I’'m a person just like you

But I've got better things to do
Than sit around and fuck my head
Hang out with the living dead
Snort white shit up my nose

Pass out at the shows

1 don’t even think of speed

That’s something I just don’t need

I've got the straight edge

I'm a person just like you

But I've got better things to do

Than sit around and smoke dope
‘cause I know I can cope

Laugh at the thought of eating ludes
Laugh at the thought of sniffing glue
Always gonna keep in touch

Never want to use a crutch

I've got the straight edge
Minor Treath (1981)

Deze songtekst, geschreven door Ian McKaye, zanger van de uit Washington D.C.
afkomstige hardcore punkband Minor Treath, leidde het begin in van een nieuwe stroming
binnen de punkscene. Een stroming die door zijn leden wordt aangeduid als een manier
van leven of een levenstijl. Jongeren die deze levensstijl hebben onderscheiden zich door
geen alcohol te drinken, geen drugs te gebruiken, niet te roken, en vaak ook door geen
vlees te eten. Door zo zuiver, of straight te leven menen zij een edge te hebben op anderen

binnen hun scene en anderen binnen de samenleving. De stroming wordt dan ook straight



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

edge genoemd, wat vaak als sXe geschreven wordt, waarbij de s voor straight staat en de e
voor edge. De X is een teken dat veelvuldig gebruikt wordt binnen de iconografie van deze
subcultuur. De oorsprong en betekenis hiervan zal ik op een later moment beschrijven.

Het is deze straight edge scene die ik voor mijn afstudeerscriptie zal onderzoeken. Ik
ben benieuwd naar het ontstaan van deze subcultuur en naar de motivatie van jongeren om
zich bij deze cultuur aan te sluiten. Ik zal proberen een beeld te geven van de huidige,
translokale punkcultuur en mijn gegevens aan te laten sluiten bij het onderzoek dat in de
afgelopen decennia naar subculturen of muziekscenes is gedaan. Aan de hand van een
aantal onderzoeksvragen zal ik een analyse maken van deze scene en van de
beweegredenen die jongeren hebben om zich aan de vele dogma’s van deze subcultuur te
onderwerpen.

Ik zal mijn scriptie beginnen met een theoretisch hoofdstuk waarin ik een overzicht
zal geven van de theorieén die zijn ontwikkeld over subculturen en muziekscenes. Hier zal
ik ook uitwijden over twee theorieén van de Franse socioloog Pierre Bourdieu waarvan ik
gebruik zal maken bij mijn analyse.

Het tweede hoofdstuk is een historisch hoofdstuk over de ontwikkeling van
jeugdculturen. Hierin zal ik de opkomst en kenmerken van verschillende grote bekende
jeugd of subculturen beschrijven. Ik vind het belangrijk dit overzicht van het ontstaan van
subculturele jeugdbewegingen te beschrijven, omdat ik denk dat zonder deze geschiedenis
het ontstaan van punk en straight edge niet in de juiste context geplaatst kan worden.

Het derde hoofdstuk behandelt de punkcultuur. Het ontstaan van deze cultuur, de
muziek, de stijl, de levenshouding en de verschillende stromingen die de scene rijk is.

Het vierde en laatste hoofdstuk gaat over hardcore punk en straight edge. Ik beschrijf
het ontstaan van de scene, de filosofie, de muziek, de teksten en de sXe-ers. Daarnaast
behandel ik de organisatie van de beweging en de specifieke kenmerken die deze scene
onderscheiden.

Vervolgens zal ik in mijn conclusie al deze informatie en de theorie met elkaar in
verband brengen. Ik zal een analyse maken van de verzamelde gegevens en daarmee mijn

onderzoeksvragen, die ik in het hierop volgende onderdeel zal weergeven, toetsen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

II. Onderzoeksvragen

Bij dit onderzoek naar de straight edge cultuur zal ik een aantal onderzoeksvragen
beantwoorden. De belangrijkste vragen die ik naar aanleiding van het in mijn inleiding

beschreven onderwerp wil beantwoorden zijn:

1. Wat zijn subculturen of muziekscenes en hoe zijn deze ontstaan?

2. Wat is straight edge, hoe is het ontstaan en wat zijn de belangrijkste

kenmerken van deze subcultuur?

3. Hoe motiveren jongeren hun keuze om de straight edge levensstijl aan te

nemen?

Naast deze drie onderzoeksvragen zal ik in de inleiding bij ieder hoofdstuk een aantal

deelvragen aangeven die ik in dat hoofdstuk beantwoorden zal.

Mijn onderzoek zal leunen op een aantal bekende sociologische theorieén. Deze
theorieén zal ik weergeven in mijn eerste hoofdstuk, waarin ik het theoretische kader bij dit
onderzoek aangeef. Allereerst zal ik aandacht wijden aan enkele theorieén over jeugd- en
subculturen. Ik zal hierbij gebruik maken van de theorieén zoals die zijn ontwikkeld in het
Centre for Contemporary Cultural Studies (CCCS) te Birmingham. Daarnaast zal ik ook
gebruik maken van theorieén over scenes, zoals subculturen tegenwoordig vaak genoemd
worden.

Ook zal ik bij mijn analyse van de straight edge scene gebruik maken van twee
theorieén die werden ontwikkeld door Pierre Bourdieu, namelijk zijn distinctie- en
veldtheorie. Ik gebruik deze theorieén omdat ik de punkscene zie als een veld waarbinnen
verschillende posities worden bevochten, waarbij de positie van authentieke hardcore punk
het hoogst haalbare is. Eén strategie die gebruikt kan worden voor het veroveren van deze
status is het aannemen van de straight edge levenstijl. Dit is een manier om je toewijding
aan de scene en kennis van de geschiedenis en regels van het punkveld te tonen. Door te
leven als een straight edger geef je aan een echte punk te zijn die bereid is zijn leven in te

richten volgens de regels van het veld.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

IIT Onderzoeksmethoden en bronnen

Zoals ik in mijn inleiding al aangaf zal ik bij mijn onderzoek gebruik maken van
verschillende bronnen. Voor de eerste drie hoofdstukken zal ik voornamelijk gebruik
maken van literatuuronderzoek. Dit bestaat uit wetenschappelijke literatuur over het
ontstaan van jeugd- en subculturen en wetenschappelijke theorieén over deze culturen.
Voor het hoofdstuk over punkcultuur zal ik daarnaast ook gebruik maken van niet-
wetenschappelijke schriftelijke bronnen. Het kan hierbij gaan om teksten in boeken,
tijdschriften en kranten, of op het internet. Daarnaast zal ik soms gebruik maken van mijn
eigen ervaringen binnen deze subcultuur. Ik luister sinds mijn vijftiende of zestiende jaar
naar punkrock en bezoek al bijna even lang concerten van punkbands. Ik zal in mijn
onderzoek dan ook soms refereren aan ervaringen die ik in deze bijna vijftien jaar heb
gehad.

Voor mijn onderzoek naar de straight edge cultuur zal ik gebruik maken van
wetenschappelijke literatuur die voornamelijk afkomstig is uit Amerikaanse
wetenschappelijke tijdschriften. In deze artikelen wordt dan ook voornamelijk geschreven
over de Amerikaanse scene. Ik heb geen wetenschappelijke boeken kunnen bemachtigen
die geheel aan deze specifieke stroming gewijd zijn. Van de weinige artikelen die er zijn
zal ik dan ook zo goed als alle gebruiken. De leden van de stroming zelf zijn echter actief
in het schrijven over hun scene op het internet, er bestaan verschillende straight edge
internet gemeenschappen. Daarnaast wordt er geschreven over de scene in zelfgemaakte
tijdschriften. Ook van deze bronnen zal ik gebruik maken. Daarnaast zijn er natuurlijk de
muziek en de songteksten die bestudeerd en geanalyseerd kunnen worden.

Mijn tekstanalyse zal kwalitatief van aard zijn. Anders dan bij een kwantitatieve
inhoudsanalyse heb ik de verschillende teksten gelezen zonder hen te hebben verdeeld in
afzonderlijke observatie-eenheden en ook zonder vooraf variabelen te hebben vast gesteld.
Ik heb eerst alle bronnen nauwkeurig gelezen en bestudeerd, waarna ik vervolgens heb
vastgesteld welke variabelen en kenmerken bij mijn analyse van belang zijn. Ik heb hierbij
gebruik gemaakt van inductie; mijn observaties zijn omgezet in ideeén en niet andersom
(Nooij, 1996; 47).

Naast deze kwalitatieve literatuurstudie heb ik een tiental concerten bezocht van
straight edge bands en andere bands uit de hardcore punkscene. Bij deze concerten heb ik

participerend veldonderzoek verricht. Ook dit veldonderzoek was kwalitatief van aard. 1k



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

heb getracht eerst met een open blik het veld te bestuderen, waarna ik mijn conclusies
hieruit heb gefilterd.

Tijdens de bezochte concerten heb ik ook jongeren aangesproken die ik als straight
edgers herkende en met hen gesproken over hun overtuiging en motivatie. Interessante
opmerkingen heb ik, zodra ik thuis kwam, kort genoteerd in een onderzoeksschrift. Ik heb
daarnaast ook interviews afgenomen met zes van deze jongeren die ik bij shows ontmoet
heb die straight edge zijn of waren. Ook deze interviews, of kwalitatieve surveys, zijn voor
mij een bron geweest bij mijn onderzoek naar de beweegredenen van jongeren om zich
geheel te wijden aan deze levenstijl. Als laatste maak ik ook gebruik van de resultaten van
interviews van andere onderzoekers naar deze subcultuur. In hun artikelen maken zij
regelmatig gebruik van uitspraken van jongeren die ook voor mijn onderzoek relevant zijn.
Door gebruik te maken van deze verscheidenheid aan bronnen (kwalitatief
literatuuronderzoek, participerend veldonderzoek en het afnemen van interviews) heb ik

getracht dit onderzoek wetenschappelijke grond gegeven.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

1. Theoretisch kader

Het begrip cultuur kan op zeer veel verschillende manieren worden gedefinieerd. En
al deze verschillende definities worden naast elkaar gebruikt door wetenschappers, politici
en, om een populaire televisieterm te gebruiken, de gewone man op straat. Ook door
sociologen worden verschillende definities gehanteerd. Deze hebben vaak sterk van elkaar
afwijkende bewoordingen, maar wel ongeveer dezelfde strekking. Wat van de definities
die in het dagelijks gebruik rondgaan vaak niet gezegd kan worden. Enkele van de door
sociologen gehanteerde definities zal ik hier weergeven, waarna ik aan zal geven hoe ik
cultuur in mijn scriptie wil defini€ren.

In het propedeusejaar van mijn studie kregen wij het inleidende vak Sociologie en
Antropologie waarbij er een theoretische basis voor beide vakken werd gegeven. Het boek
dat wij voor sociologie gebruikten was van De Jager en Mok (1999: 330) en had de titel

Grondbeginselen der Sociologie. Dit boek geeft de volgende definitie voor cultuur:

“Het min of meer samenhangende geheel van voorstellingen, opvattingen, waarden
en normen die mensen zich als lid van hun maatschappij door middel van leerprocessen
hebben verworven, dat in hoge mate hun gedrag beinvloedt en waardoor zij zich

onderscheiden van de leden van andere maatschappijen.”

In het boek Samenlevingen van Wilterdink en Heerikhuizen (2003: 21) dat ik later in

mijn studie aangereikt kreeg wordt cultuur als volgt gedefinieerd:
“Cultuur is het gemeenschappelijk repertoire van kennis, symbolen, gewoonten,
opvattingen, regels en normen dat zich in een samenleving ontwikkeld en wordt

overgedragen.”

Chris Jenks (1993: 13) geeft in zijn boek Culture. Key Ideas. waarin verschillende

theorie€n over cultuur worden beschreven de volgende, een stuk beknoptere definitie:

“Cultuur is de gehele manier van leven van een bepaalde groep mensen.”



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Iedere definitie is net wat minder specifiek dan de vorige. De overeenkomst tussen
deze drie definities is echter dat cultuur wordt beschreven als de levenswijze die een groep
mensen heeft. In de eerste definitie is deze groep de maatschappij, in de tweede een
samenleving terwijl in de derde definitie iedere groep volstaat. Dit is ook waar ik vanuit
wil gaan. Een cultuur kan door verschillende groepen worden vormgegeven, dit hoeft niet
de maatschappij of de natiestaat te zijn. Landen kennen in bepaalde mate een
gemeenschappelijke nationale cultuur, maar daarbinnen zijn verschillende andere groepen
en culturen te ontdekken. Deze culturen kunnen worden gedefinieerd door de sociale
klasse van de groepsleden, door hun afkomst, religie of levensovertuiging. Daarnaast vind
ik het ook belangrijk dat cultuur iets is dat door socialisatie wordt doorgegeven en
geinternaliseerd moet worden. Deze socialisatie kan echter door veel verschillende groepen
worden verricht. Niet alleen de maatschappij is hierbij van belang ook andere, kleinere

groepen kunnen veel invloed hebben.

Naast het algemene begrip cultuur wordt er dan ook vaak gesproken over
subculturen, jeugdculturen of tegenculturen. Deze begrippen worden alle gebruikt voor
culturen die door kleinere groepen gedeeld worden. Een subcultuur is hierbij een cultuur
die in veel opzichten afwijkt van de gemeenschappelijke cultuur, maar ook veel
overeenkomsten heeft met deze cultuur (De Jager & Mok, 1999:144). Een jeugdcultuur is
zoals de term al aangeeft een cultuur die voornamelijk onder jongeren leeft. Vaak wordt
een jeugdcultuur gevormd naar aanleiding van een muziekstijl. Voorbeelden hiervan zijn
de hiphopcultuur, de gabbercultuur en de straight edge cultuur, die ik zal bestuderen. Een
tegencultuur bevat veel elementen die tegen de heersende cultuur ingaan. Leden van deze
culturen zijn tegen veel gebruiken die in de heersende cultuur normaal gevonden worden.
Subculturen en jeugdculturen kunnen ook tegenculturen zijn. De meeste hippies uit de
jaren ’60 van de vorige eeuw waren jonge mensen, scholieren en studenten. Je zou deze
beweging als jeugd- of subcultuur kunnen beschrijven, maar even goed als tegencultuur
aangezien de hippies er op uit waren om de samenleving en de heersende culturele

opvattingen te veranderen.

1.1 Theorie van jeugd en subculturen

Eén van de eerste en toonaangevendste onderzoekscentra voor jeugd- en subculturen

is het “Centre for Contemporary Cultural Studies” (afgekort tot CCCS) te Birmingham. Zjj



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

beschrijven cultuur als het niveau waarop sociale groepen bepaalde levenspatronen
ontwikkelen en vorm geven aan hun sociale en materiéle levenservaringen (Hall, 1976:10).
Ook hier dus aandacht voor de groep waarbinnen een cultuur gevormd wordt. Cultuur
wordt ontwikkeld. Het is geen statisch gegeven.

Toonaangevend in het onderzoek naar subculturen is het boek Subculture: the
meaning of style van Hebdige (1979). Hebdige was één van de onderzoekers van het CCCS
die veel toonaangevende werken gepubliceerd heeft over sub- of jeugdculturen in
Engeland. Het gaat hier voornamelijk om jeugdculturen die zich vormden rond
verschillende muzikale stromingen, waarbij de jaren *70 punkcultuur ook één van zijn
onderzochte groepen is. In Subculture (1979) beschrijft hij hoe jongeren zich verzetten
tegen de hegemonie van de dominante cultuur door zich bij een subcultuur aan te sluiten.
Zij creéren een eigen identiteit, door zich in een subcultuur die vanuit een muziekstijl is
ontstaan te groeperen. De groepsidentiteit wordt versterkt door een eigen mode, taal en
levensstijl. Deze subculturen zijn vaak protestculturen, waarbij onderdelen van de
heersende cultuur op een andere manier worden gebruikt. Dit wordt door Hebdige
bricolage genoemd. Jongeren verzetten zich tegen de cultuur van de volwassen en van de
sociale middenklasse.

Stijl is bij deze analyse van subculturen erg belangrijk. Onderzoekers keken naar de
manier waarop jongeren zich presenteerden naar de buitenwereld en naar elkaar. In
navolging van Roland Barthes werd bij deze analyse gebruik gemaakt van de semiotiek, of
tekenleer (Ter Bogt, 2000: 109). Hierbij werd de hele wereld gezien als een tekst, waarbij
de betekenis van een object niet vast staat of eenduidig is. Als voorbeeld van bricolage
wordt vaak de veiligheidspeld genoemd die door punkers als sieraad werd gedragen. Een
gebruiksvoorwerp is een accessoire geworden. Kledingstijl, lichaamshouding, maar ook
taalgebruik en algemene levenshouding maken deel uit van de stijl van een subcultuur. Al
deze zaken zijn het bestuderen waard en vertellen veel over de belevingswereld van de
groepsleden. leder specifiek onderdeel van de stijl kan gelezen worden als een tekst om zo
de betekenis te achterhalen van het protest dat deze groep levert.

Hebdige beschrijft verder hoe deze subculturen, die vaak erg vernieuwend zijn, op
den duur opgenomen worden binnen de heersende cultuur. Het protest gaat hierdoor
verloren, waarna de volgende generatie jongeren weer een nieuwe cultuur zal moeten
creéren willen zij verzet kunnen leveren. Voorbeelden van deze opname in de hegemonie
zijn de vercommercialisering van de hippie en punkbeweging, met daarbij behorende

kledingstijlen en haardrachten. Voor de hippies was hun lange haar een statement, maar na



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

verloop van tijd werd dit onderdeel van de mode, waarna de kracht van het protest verloren
ging. Ook de hiphopcultuur heeft deze commodificering meegemaakt, bijvoorbeeld in de
acceptatie van het dragen van sportschoenen buiten het sportveld. Dit was eerst een
underground verschijnsel dat typisch was voor de hiphopcultuur. Door sportschoenen en
andere sportkleding te dragen toonden hiphoppers dat zij zich niet aanpasten aan de blanke
hegemonie. Zij wilden de kleding van de werkende man niet meer dragen aangezien zij
toch geen kans maakten op een betaalde baan. Nu is dit dragen van sportschoenen en
kleding een geaccepteerd onderdeel van het normale modebeeld. Ook in het bedrijfsleven
is het steeds meer geaccepteerd casual gekleed te gaan.

Hebdige ziet deze incorporatie in de dominante cultuur op twee manieren
geschieden. De eerste is de commodificering van een subcultuur, wat inhoudt dat
stijlvormen opgenomen worden in de commerciéle economie, zoals de punk en
hippiekleding die ik hierboven beschreef. De tweede manier is ideologische inkapseling.
Volgens Hebdige (1979: 100) worden uitingen van een subcultuur getrivialiseerd en
getemd, of getransformeerd tot betekenisloosheid. Veel hiphoppers worden als crimineel
en gevaarlijk beschouwd, een beeld dat zij zelf ook van harte stimuleren. Door deze
jongens uit te nodigen in een talkshow wordt hen hun gevaarlijke imago ontnomen. Zij
blijken ook gewoon jongens te zijn die van hun moeder houden en graag een zorgeloos
leven willen lijden. Dit is een voorbeeld van ideologische inkapseling. Het blijkt allemaal
7o erg niet te zijn.

Een methodologische manier om sub- of jongerenculturen te bestuderen is het
etnografisch analyseren van de gewoonten en gebruiken van de groep. Dit wordt een
participerende veldobservatie genoemd. In 1978 werd dit gedaan door de ook bij het CCCS
werkzame onderzoeker Willis, die bikeboys en hippies vergeleek. Hierbij lette hij vooral op
de houding die zij aannamen tegenover de muziek die zij luisterden. Hij zocht naar
overeenkomsten tussen de muziek die de groep beluisterde, en de levenshouding die de
groep ten toon spreidde.

Hij ontdekte dat de bikeboys hielden van harde rock, die volgens hem leek op het
geluid van hun motor. De muziek was mannelijk, hard en authentiek, zoals de bike-ers zelf.
Hippies echter hielden van progressieve rockbands, met lange nummers die eindeloos
voort kabbelden. Ze gebruikten de muziek om op te trippen en dachten dat anderen de
muziek nooit konden begrijpen, omdat zij geen ervaring met geestverruimende drugs
hadden. Willes zei dat de waarde van een kunstwerk wordt geconstrueerd binnen het

gebruik van het werk: “objects, artifacts and institutions do not, as it were, have single



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

valency. It is the act of social engagement with a cultural item which activates and brings
a particular meaning.” (Willis, 1978: 193) Observatie van cultuur, in samenhang met de
kunst en stijl die een groep bindt, geeft een beter begrip van de waarden binnen de groep.
De kunst waar Willes over schrijft is in dit geval de muziek waar een groep jongeren naar
luistert. Niet alleen de muziek zelf is van waarde voor het onderzoek, maar de manier
waarop een groep met de muziek omgaat.

De manier van kijken naar de samenleving van Hebdige, Willis en de andere
onderzoekers van het CCCS is sterk beinvloed door het Marxisme en het klasse denken uit
de Engelse samenleving. Toch zijn de theorie€n en begrippen naar mijn idee goed te
verplaatsen naar de huidige samenleving en subculturen. Jeugdculturen zijn voor jongeren
een manier om zich te verzetten tegen de hegemonie van de dominante cultuur van de
volwassen. Dit kan een verzet zijn tegen de commerciéle, kapitalistische cultuur zoals in de
punk en straight edge cultuur, maar ook een verzet tegen de blanke hegemonie zoals in de
beginnende hiphopcultuur terug kon worden gezien. In vrijwel alle nieuwere werken over
sub- of jeugdculturen worden de theorieén van de CCCS onderzoekers dan ook weer
aangehaald.

In mijn onderzoek zal ik gebruik maken van deze theorieén om te achterhalen of
jongeren straight edge gebruiken als een wijze om zich te verzetten tegen de dominante
cultuur. Ik analyseer wat jongeren motiveert om de straight edge levenstijl aan te nemen en
verwacht dat ook dit element van protest een belangrijke basis voor deze keuze zal zijn. 1k
vermoed dat straight edgers zich met hun levensstijl verzetten tegen de wijze waarop er in
de huidige samenleving om wordt gegaan met onder andere alcohol, seksualiteit en

dierenwelzijn.

Tegenwoordig wordt naast de term subcultuur ook vaak gesproken over scenes
wanneer subculturen worden geanalyseerd die zich rond een muziekstroming centreren,
zoals hiphop, punk of in dit geval straight edge. Dit begrip dat sinds de jaren *40 van de
twintigste eeuw door journalisten gebruikt wordt om groepen muziekliethebbers (of
liefhebbers van andere culturele uitingen) en hun gebruiken te beschrijven krijgt ook in de
wetenschap steeds meer aandacht. Enkele voorbeelden van scenes zijn de ‘Amsterdamse
theaterscene’, de ‘Londense punkscene‘ of de ‘hiphopscene’.

Onderzoeken die het begrip scene gebruiken focussen zich op situaties waarin
artiesten, ondersteunende faciliteiten en fans samen komen en muziek maken voor hun

eigen plezier. (Bennett & Peterson, 2004:3) Anders dan in de muziekindustrie wordt deze



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

muziek dus niet door enkelen gemaakt voor velen, maar collectief beleefd. De
platenindustrie is echter wel zeer geinteresseerd in de verschillende scenes omdat dit de
plekken zijn waar nieuwe stromingen ontstaan. Daarnaast heeft de muziek die uit de scenes
afkomstig is een authenticiteit die zij niet kunnen creéren.

Het begrip scenes is tegenwoordig in opkomst onder onderzoekers ten opzichte van
het begrip subcultuur. Door het begrip subcultuur te gebruiken geef je namelijk meer de
indruk dat de subcultuur iets is dat staat tegenover de dominante cultuur. Daarnaast geeft
het begrip subcultuur het idee dat leden van de subcultuur volledig door deze cultuur
worden gestuurd. Scenes daarentegen zijn vloeibaarder. Onderdeel zijn van een scene hoeft
niet te betekenen dat ieder onderdeel van je leven hierdoor wordt beinvloed. Daarnaast is
het een identiteit die je uit en aan kan trekken, terwijl het begrip subcultuur het idee voedt
dat leden van de cultuur op ieder moment van de dag de subculturele identiteit hebben
(Bennett & Peterson, 2004:3).

Bennett & Peterson (2004) beschrijven in hun reader Music Scenes: Local,
Translocal, and Virtual drie soorten scenes. De eerste soort; de locale scene speelt zich af
op een vaste plaats waar producenten, muzikanten en fans ontdekken een gezamenlijke
smaak en stijl te hebben ontwikkeld. Dit uit zich vaak in een muziekstijl, kleding, filosofie
of een eigen stijl van dansen. Over het algemeen zijn dit variaties op een al bestaande
stroming of stijl die op een eigen wijze wordt geinterpreteerd. Een voorbeeld hiervan is de
gabberscene in Rotterdam begin jaren negentig. House muziek bestond al een aantal jaren
en was steeds populairder aan het worden. In Rotterdam werd deze muziek steeds sneller
en agressiever gemaakt waardoor gabber muziek ontstond. Die muziek was zo snel dat er
anders op gedanst moest worden en in plaats van XTC speed een meer geschikte drug
bleek te zijn. Zo ontstond zeer locaal de gabberscene.

De tweede soort scene die door Bennett en Peterson (2004) wordt beschreven is de
translokale scene. Locale muziekscenes staan in contact met andere soortgelijke
muziekscenes in andere steden of landen waardoor een translokale scene ontstaat. De
verschillende locale scenes houden contact met elkaar door de uitwisseling van demo’s en
cd’s, bands, fans en fanzines. Daarnaast spelen ook de media vaak een rol in de
verspreiding van uitingen afkomstig uit een locale scene. Scenes worden opgebouwd
binnen de locale groepen waarbij persoonlijke interactie de belangrijkste factor is in het
opbouwen van de scene. Het translokale contact is daarnaast van even groot belang voor de

opbouw en verspreiding van de muziek en de vernieuwingen in stijl van de scene. Door dit



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

translokale contact ontstaan er gemeenschappen die ook zonder persoonlijke of face-to-
face interactie tussen de deelnemers stand houden.

In de laatste jaren is er een derde soort scene ontstaan, de virtuele scene. Dit is een
scene die slechts op het internet bestaat. Vaak zijn deze virtuele scene wel uitlopers van
locale of translokale scenes. Virtuele scenes kunnen bijvoorbeeld fansites zijn of
discussiegroepen. Persoonlijk contact is hier minder van belang, net zoals actieve
deelname aan de scene zoals bij translokale en vooral locale scenes het geval is. Vaak
worden de internetfora gebruikt als een manier om kennis over de translokale scene door te
geven (Bennet & Peterson, 2004:11).

Ik zal in deze scriptie de begrippen subcultuur en scene door elkaar gebruiken, omdat
deze elkaar overlappen en aanvullen. De ene keer zal het begrip subcultuur bruikbaarder
zijn, terwijl een andere keer het beter is om te spreken over de scene. Overigens wordt het
begrip scene ook binnen de punkscene zelf regelmatig gebruikt. Het is een term die
regelmatig terug komt in songteksten of gebruikt wordt tijdens discussies over de cultuur.
Ook in de punkscene zijn locale, translokale en virtuele scenes waarneembaar. Ik zal deze
begrippen dan ook gebruiken binnen mijn onderzoek om het verschil tussen deze drie

soorten scenes aan te geven binnen de hedendaagse punkcultuur.

1.2 De distinctietheorie van Bourdieu

Het bekendste werk van Bourdieu is het in 1979 uitgegeven La Distinction, waarin
hij zijn belangrijkste theorie; de distinctietheorie uitwerkt. In dit boek beschrijft hij zijn
onderzoek naar de smaak van personen en groepen, waarbij hij aan de hand van de
resultaten van zijn empirische onderzoek zijn distinctietheorie formuleert.

Zijn onderzoek bestond uit het verzamelen van smaakvoorkeuren onder de Franse
bevolking. Hierbij had hij voornamelijk aandacht voor de culturele uitingen en voorkeuren.
Hij onderzocht welke voorkeuren personen hadden op het gebied van muziek, kunst, mode
en kleding en eten. Daarnaast werden de participanten gevraagd naar het milieu van hun
ouders en hun genoten opleidingsniveau. Deze primaire socialisatie werd door hem als
zeer belangrijk voor de smaakontwikkeling aangemerkt (Bourdieu, 1984). Niet de
individuele kwaliteiten of een vrije keuze zijn van belang bij het ontwikkelen van een
persoonlijke smaak, maar een geheel van aangeleerde voorkeuren, of disposities. Deze
door Bourdieu ontwikkelde term houdt in dat iedereen door zijn opvoeding en opleiding,

meestal onbewust, een bepaalde manier van beoordelen en waarderen aangeleerd krijgt.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Veel gebruikt voorbeeld hiervan is de esthetische dispositie; het vermogen om een
cultureel product slechts te beoordelen op vorm, kleur, compositie of stijl. Personen die
opgegroeid zijn in een omgeving waarin kunst op deze wijze bekeken wordt zullen zich dit
automatisch aanleren. Het geheel van deze disposities wordt door Bourdieu de habitus
genoemd (Bourdieu, 1984:170).

In La Distinction maakt Bourdieu een onderscheid tussen verschillende
kapitaalsoorten, het economische en culturele kapitaal. Later voegde hij hier nog twee
kapitaalsoorten aan toe, namelijk het sociale en symbolische kapitaal. Deze kapitalen
maken het mogelijk om op een andere wijze de maatschappelijke verhoudingen te
bespreken. Niet de verschillen tussen hoog en laag opgeleid of rijk en arm maken het
verschil, maar de verhoudingen tussen deze door Bourdieu beschreven kapitalen. Zo zijn er
personen of beroepsgroepen met veel economisch kapitaal en weinig cultureel kapitaal
zoals ondernemers of industriélen, terwijl het tegenovergestelde ook bestaat zoals bij
journalisten of kunstenaars (Bourdieu, 1984:115-123). Personen met een hoog economisch
kapitaal zullen zich trachten te onderscheiden door luxe goederen. Dit terwijl personen met
een laag economisch, maar hoog cultureel kapitaal zich onderscheiden door producten te
waarderen die niet duur zijn, maar wel maximale distinctie opleveren. (Bourdieu,
1984:219)

Naast deze kapitalen onderscheidt Bourdieu een dominante-, een midden- en een
lage of gedomineerde klasse. De dominante klasse beschikt vaak over een hoog
economisch én een hoog cultureel kapitaal en heeft de meest dominante smaak. De
middenklasse probeert mee te doen met de dominante klasse, maar slaat door gebrek aan
cultureel kapitaal vaak de plank mis. Zij proberen te hard, terwijl de dominante klasse zich
vaak gemakkelijk en ongedwongen uit. Smaak is in de ogen van Bourdieu een manier
waarop de dominante klasse zich onderscheidt van de gedomineerde klassen. Zij maken
hun keuze door esthetische distinctie, terwijl de gedomineerde klasse keuzes baseert op
noodzakelijkheid. Op het moment dat lagere klassen de smaak van de dominanten
overnemen zullen die laatsten hun smaak wijzigen. Daarnaast geeft het hoge culturele
kapitaal, of de ‘goede smaak’, de dominante klasse een manier om hun dominante positie
door te geven aan de volgende generatie.

Smaak is volgens Bourdieu dus geen vrije keuze of aangeboren vaardigheid. Smaak
wordt bepaald door de primaire socialisatie van een individu in zijn gezin, opleiding en
milieu. In deze scriptie wil ik echter vooral de invloed onderzoeken van de secundaire

socialisatie die naar mijn idee plaats vindt binnen een subcultuur of scene. Zoals ik in de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

vorige paragraaf aangaf kan de scene waar jongeren aan deelnemen van grote invloed zijn
op de ontwikkeling van hun identiteit. Ik stel dat de indrukken die jongeren opdoen binnen
een subcultuur hen ook zullen vormen en onderdeel zullen worden van hun habitus. Ik zou
in dit geval willen spreken van het subculturele kapitaal dat een jongere opbouwt. Wanneer
je een hoog subcultureel kapitaal hebt kun je een belangrijke plek binnen de subcultuur
innemen. Je weet wat wel of niet gepast is binnen de scene. Dit subculturele kapitaal
behelst alle facetten die de subcultuur rijk is, van muziek en uiterlijke stijl tot de
levenshouding. In mijn onderzoek naar de motivatie van jongeren om straight edge te
worden kijk ik naar de punkcultuur, waarvan straight edge een klein onderdeel is. Straight
edge is een zeer kleine, vrij onbekende stroming, ook binnen de sterk versnipperde
punkscene, waardoor jongeren die straight edge worden blijk geven te beschikken over een
hoog subcultureel kapitaal. Wat hen een dominante positie binnen de scene kan geven.
Uiteraard zou je deze redenatie ook kunnen omdraaien; jongeren voelen zich verwant
met een bepaalde subcultuur, omdat deze aansluit bij hun door de primaire socialisatie
verkregen habitus. Ik denk dat er sprake is van een wisselwerking tussen deze twee
denkwijzen. De primaire socialisatie zorgt er voor dat bepaalde jongeren zich
aangesproken voelen tot bepaalde subculturen, omdat deze onderdelen van hun opvoeding
bevestigen of juist ontkrachten. Subculturen zijn vaak een manier om tegen de habitus en
de hegemonie in te gaan. Wanneer de jongere echter aansluiting heeft gevonden bij de
subcultuur dan zal deze naar mijn overtuiging werken als secundaire socialisator, waarbij

de habitus van de jongere wordt aangepast aan de waarden binnen die cultuur.

1.3 De veldtheorie van Bourdieu

Naast de hierboven samengevatte distinctietheorie ontwikkelde Bourdieu ook zijn
veldtheorie. Hierbij cre€erde hij een discours dat ook buiten de wetenschappelijke wereld
zeer bekend geworden is. In zijn veldtheorie stelt Bourdieu dat de samenleving op is te
delen in verschillende velden. Daarbij geldt dat een veld wordt gevormd door personen met
dezelfde kennis die strijden om dezelfde inzet. Voorbeelden hiervan zijn het
wetenschappelijke veld, het politieke veld (wat door Bourdieu het veld van de macht werd
genoemd) en het kunst-, of artisticke veld. Hierbij kun je stellen dat in het artistieke veld de
deelnemers een zelfde kunst-historische kennis bezitten, terwijl zij strijden om een
invloedrijke positie binnen het veld. Dit kan bijvoorbeeld zijn de functie van

museumdirecteur in een belangrijk museum of, wanneer zij zelf kunstenaar zijn, een plekje



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

aan de wand van datzelfde museum. Dit veldbegrip is een denkwijze die inmiddels breed
geaccepteerd is en ook buiten het sociologische veld veel gebruikt wordt.

Een veld kan erg groot zijn, maar wordt dan vaak onderverdeeld in een aantal
andere, kleinere velden. In het wetenschappelijke veld is bijvoorbeeld het
natuurwetenschappelijke veld te onderscheiden, maar ook het geschiedkundige en het
sociaal-wetenschappelijke veld. Binnen deze velden zijn ook weer onderverdelingen te
maken, waarna de velden steeds een kleinere groep beschrijven. Zoals ik hierboven al
aangaf wordt een veld gevormd door personen met dezelfde kennis, die strijden om een
zelfde inzet. Deze strijd vind plaats op een afgesproken terrein met vastgelegde wapens.
Ter voorbeeld: het wapen in de academische wereld is de publicatie, waarbij het strijdveld
de wetenschappelijke tijdschriften zijn.

Ieder veld kent zijn eigen wetten en regels, maar daarnaast zijn er ook algemene
veldwetten van kracht. Wanneer een bepaald veld bestudeerd wordt zullen er regels naar
voren komen die alleen in dat veld gelden, terwijl er ook algemene regels ontdekt zullen
worden die in alle velden van kracht zijn. Deze laatsten zijn universeel geldig
onafhankelijk van het veld dat onderzocht wordt (Bourdieu, 1989:171).

Binnen de verschillende velden zijn posities te verkrijgen. Om deze posities is een
constante strijd gaande. Nieuwkomers proberen zich een plaats te verwerven binnen het
veld door hun positie binnen het veld te bepalen. Een beeldend kunstenaar kan dit
bijvoorbeeld doen door zich aan te sluiten bij een bepaalde kunststroming, of door met zijn
werk een commentaar te leveren op de kunstgeschiedenis. Hij sluit zich op die manier aan
bij de bestaande traditie. Door een keuze te maken voor het werk dat hij maakt en de wijze
waarop hij zich presenteert geeft hij aan waar hij zich positioneert in het veld. Spelers die
de traditie en historie van een veld niet kennen, niet de opleiding of habitus hebben die
nodig is, zullen zich zelden succesvol kunnen positioneren binnen het veld. Zij kennen
immers de regels van het spel niet en zullen om die reden vaak niet serieus genomen
worden binnen het veld.

In het geval van het punkveld waarover ik schrijf wordt er gestreden om de positie
van authentieke punk, wat het hoogst haalbare is binnen de punkscene. Een authentieke
punk is een persoon die de geschiedenis van het punkveld kent, die leeft zoals dit van een
punker verwacht wordt en die actief is binnen de scene. Het strijdveld van de punkcultuur
zijn concerten, terwijl het wapen van de punk de muziek, de stijl en de levenshouding zijn.
Straight edge is ook een wapen binnen de scene. Door straight edge te zijn toon je kennis te

hebben van de historie van het veld en de scene belangrijker te vinden dan de rest van de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

samenleving. Je positioneert je binnen het veld als een authentieke punk, die bereid is zijn
gehele leven in te richten naar de wetten van de scene.

In ieder veld zijn doxa’s geldig. Dit zijn de ongeschreven regels die het veld kent en
het vormgeven. Bij een doxa van het kunstveld kan bijvoorbeeld gedacht worden aan de
erkenning van het belang van conceptuele kunst (een kunststroming die buiten de
kunstwereld niet altijd zodanig gewaardeerd wordt). Positionering in een veld gebeurt vaak
door de doxa aan te vallen, wat door Bourdieu als heterodoxie of ketterij wordt beschreven
(Bourdieu, 1989:173). Vaak zal deze reactie echter juist bestaan uit het zeer streng naleven
van de doxa van dat veld. Door nog strenger in de leer te zijn dan de oudgedienden of
dominanten in het veld kan een plek binnen het veld veroverd worden. Dit ‘roomser dan de
paus zijn’wordt door Bourdieu wel als ascetisch bestempeld. Een term die normaal
gesproken gebruikt wordt om strenge gelovigen te beschrijven die zeer rein proberen te
leven en hiervoor hun behoeften trachten te beteugelen. De subversieve ketterij of
ascetische strategie waarover Bourdieu spreekt is over het algemeen dan ook geen
werkelijke aanval op het veld, maar eerder een terugkeer naar de conventies, naar de bron
van het spel (Bourdieu, 1989:174). Later in deze thesis zal ik aantonen waarom ik straight
edge beschouw als een ascetische strategie om positie te bepalen binnen de hardcore
punkscene.

Nieuwkomers moeten door een soort ‘rites de passage’ om toe te worden gelaten in
het veld. Dit houdt over het algemeen in dat de nieuwkomers de geschiedenis van het veld
moeten bestuderen en zich de regels van het spel eigen moeten maken. De tijd en moeite
die deze intrede kost is nodig om totale vernietiging van het spel te voorkomen. Praktische
kennis van het spel is een vereiste om toe te worden gelaten binnen het veld. Nieuwkomers
kunnen vervolgens hun positie bepalen door een reactie of commentaar te geven op deze
geschiedenis. Dit kunnen zij doen door de doxa aan te vallen, wat uit eindelijk vaak
betekent dat zij deze juist onderschrijven, omdat je alleen iets aan kunt vallen wanneer je
kennis hebt van het aan te vallen gebied.

Bourdieu (1989) beschrijft als voorbeeld van deze gedachtegang het filosofische
veld. Het werk van een filosoof wordt pas serieus genomen binnen dit veld wanneer het
steunt op het werk van oudere filosofen. Zonder kennis van de geschiedenis van de
filosofie weet een filosoof niet hoe hij zich moet gedragen binnen het veld. Een filosoof die
een aanval plaatst op het werk van een andere belangrijke filosoof gedraagt zich ketters,
maar onderschrijft tegelijkertijd het belang van deze geschiedenis. Een ander voorbeeld dat

Bourdieu noemt is atkomstig uit het artistieke veld. Naieve kunstenaars kunnen soms, min



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

of meer per ongeluk, onderdeel worden van het veld. Een extreem voorbeeld hiervan is de
kunst van kinderen met het syndroom van Down die af en toe zeer hoog gewaardeerd
wordt binnen het kunst veld. Vaker echter zullen kunstenaars een gedegen kennis hebben
van het veld zodat zij weten wat zij wel en niet kunnen doen. Teveel tegen de doxa van het

veld in gaan kan namelijk ook niet, omdat dan het risico van uitsluiting bestaat.

Zoals ik al eerder aangaf stel ik dat de punkscene een veld is, namelijk het punkveld,
waarbinnen verschillende posities te veroveren zijn. De positie van authentieke punk is
hierbij een positie met een zeer hoge status binnen de scene. Een authentieke punk is
iemand die leeft volgens de ongeschreven regels van het punkveld, die kennis heeft van de
historie van het veld en zijn leven volledig in teken stelt van de scene. Dit laatste kan op
een aantal verschillende manieren gebeuren die in verband staan met de verschillende
stromingen die de punkscene rijk is. Nieuwkomers binnen het punkveld kunnen kiezen uit
die verschillende strategieén voor hun positionering binnen het punkveld. Straight edge is
hierbij één van de mogelijkheden. Dit is echter positiebepaling die hoog in aanzien staat
binnen de hardcore punkgemeenschap, omdat hij ten eerste veel toewijding vraagt van de
beoefenaar, erg ascetisch is in de oorspronkelijke betekenis van het woord, en ten tweede
erg onbekend is buiten de harde kern van het punkveld. Beoefenaars geven daarmee aan
zich goed op de hoogte te hebben gesteld van de geschiedenis en de organisatie van het
veld. Het gevolg hiervan is dat deze onderdeel zijn geworden van hun subculturele kapitaal

en hun habitus.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

2. Subculturen en scenes

Sinds het begin van de afgelopen eeuw worden jongeren steeds vaker als een aparte
sociale of culturele groep beschreven. Vanaf die periode gingen jongeren, doordat zij
samen op school zaten, samen sporten en samen uit gingen veel meer gescheiden van de
ouderen met elkaar om. Zij konden niet meer als kinderen gezien worden die aan de hand
gehouden moesten worden, maar waren ook, doordat zij vaak nog niet werkten, nog geen
volwassenen. Jongeren waren en zijn personen die nog niet de verantwoordelijkheden
hebben van volwassenen, maar geestelijk wel min of meer onafhankelijk zijn van hun
ouders. Hierdoor hebben zij de vrijheid te experimenteren met hun identiteit, hun
seksualiteit en met hun maatschappelijke overtuigingen. Deze mogelijkheden hebben
ervoor gezorgd dat jongeren in de afgelopen decennia verschillende jeugdculturen
ontwikkeld hebben. Culturen die over het algemeen spontaan ontstaan zijn, maar wel een
noemenswaardige invloed hebben gekregen op het verdere leven van deze jongeren zelf en
de andere jongeren die na hen door deze culturen gegrepen werden.

In dit hoofdstuk onderzoek ik hoe de eerste jeugdbewegingen zijn ontstaan en zich
hebben ontwikkeld tot alles omvattende subculturen. Daarnaast behandel ik de
aantrekkingskracht van deze culturen op jongeren en de invloed die deze culturen hebben
op de ontwikkeling van hun identiteit en hun verdere leven. De deelvragen die ik in dit
hoofdstuk zal beantwoorden zijn de volgende: Hoe zijn jeugdculturen ontstaan? Waarom
voelen jongeren zich aangesproken tot een bepaalde jeugdcultuur? En, welke invloed

hebben deze culturen op de identiteitsontwikkeling?

2.1 De eerste jeugdbeweging: de Wandervogel

‘Jongeren die tot nu toe alleen een verlengstuk van de oudere generatie waren,
die altijd buitengesloten zijn van de publieke debatten binnen de natie, die altijd in
de passieve rol van leerling gedwongen zijn - frivool en niet van invioed op het
maatschappelijke leven — die jeugd komt nu naar voren. De jeugd wil onafhankelijk
van de saaie gewoonten van volwassen en de beperkingen van stompzinnige
conventies haar eigen leven leiden.’

Hohe Meisser Rede, 1913 (Ter Bogt, 2000: 28)



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Eind negentiende eeuw, begin twintigste eeuw zag in Duitsland de eerste
jongerenbeweging het licht genaamd de Wandervogel. Het ging hier om een beweging die
zich voornamelijk richtte op de natuur en het eerlijke boerenbestaan. Duitse jongeren, in de
eerste jaren alleen jongens maar later ook meisjes, trokken er na schooltijd en in het
weekend gezamenlijk op uit. Zij gingen de natuur in waar zij kampeerden en samen oude
Duitse volksliederen zongen en leefden van wat de natuur hen kon geven. Tijdens deze
weekenden leefden de jongeren zonder volwassenen op een romantische en nostalgische
wijze. De jongeren wilden meer zelfstandigheid, maar verlangden vooral ook terug naar
een levenswijze die snel aan het verdwijnen was. De beweging was antiautoritair en vooral
anti-modernistisch (Ter Bogt, 2000:28).

De Wandervdgel ontstond nadat de uit Berlijn afkomstige student Hermann
Hoffmann in 1897 ging wandelen met een aantal scholieren. (Ter Bogt, 2000:28) In de
weekenden trokken zij er op uit in de omgeving van de stad, waarbij ze hun vaak slechte
levensomstandigheden ontvluchten. Deze trektochten groeiden snel uit tot een beweging
die op zijn hoogtepunt meer dan 20.000 leden had, de meeste van hen afkomstig uit de
lagere middenklasse. Er was nauwelijks tot geen sprake van een centrale organisatie. De
jongeren herkenden in elkaar echter een gezamenlijke aanklacht tegen de samenleving die
om hen heen ontstond. Met de manier waarop zij leefden in de weekenden dat zij er samen
op uit trokken en de wijze waarop zij zich kleedden, vormden zij een aanklacht tegen de
burgerlijke levenswijze van hun ouders. Zij zongen oude Duitse volksliederen, dansten
oude volkse dansen en leefden van eenvoudige zelf bereide maaltijden. Ze ontvluchtten de
vervuilde, overbevolkte steden waarin het contact met de natuur steeds meer verloren
werd. Hun activiteiten en hun stijl waren enerzijds een manier om gezellig samen te komen
en zich verbonden te voelen, maar anderzijds ook een protest tegen de zich snel

industrialiserende samenleving waarin zij leefden.

De periode waarin deze beweging ontstond kan worden gekenmerkt als een tijd van
grote veranderingen. De Industri€le revolutie was voor iedereen voelbaar en naar
aanleiding daarvan wijzigde de gehele manier waarop de samenleving was georganiseerd.
Industrialisatie en urbanisatie veranderde alles waaraan mensen altijd hadden
vastgehouden. Door de bekende Duitse socioloog Tonnies werd deze wijziging beschreven
als de overgang van Gemeinschaft naar Gesellschaft. Wat zoveel inhoudt als de overgang
van het samenleven binnen een kleine sterk met elkaar verweven gemeenschap naar het

leven in een individualistische, industri€éle samenleving (Wilterdink & van Heerikhuizen,



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

2003: 143-144). De jongeren van de Wandervogel keken met heimwee terug naar de oude
samenleving, waarin het leven volgens hen nog eenvoudig was en de mensen in contact
stonden met de natuur en elkaar.

Deze eerste jongerenbeweging of cultuur kon ontstaan doordat de jeugd steeds meer
afgescheiden raakte van de volwassenen, maar ook van de kinderen. De welvaart werd
gestaag hoger en nu kinderarbeid af was geschaft bleven kinderen langer op school.
Hierdoor kreeg de jeugd een vergroot zelfbewustzijn (Ter Bogt, 2000:27). Zij merkten dat
zij geen kinderen meer waren, terwijl zij ook nog niet de verantwoordelijkheid hoefden te
dragen van de volwassenen. Daarnaast waren zij vaak beter geschoold dan hun ouders die
wel al van jongs af aan hadden moeten werken. Jongeren begonnen zich hierdoor steeds
meer op elkaar te oriénteren en werden vervolgens ook steeds meer beinvloed door de
gebruiken en opvattingen van andere jongeren.

Ook in Nederland waren er een aantal op de Wandervogel geinspireerde groepen
actief. Deze stonden veelal in direct verband met de verschillende zuilen in de Nederlandse
samenleving. Zo had de Katholieke zuil een groep die De Graal werd genoemd, en de
Sociaal Democratische Arbeiders Partij (SDAP) de voorganger van de PvdA, een groep die
de Arbeiders Jeugd Centrale heette (Ter Bogt, 2000:37-42). De activiteiten van deze
groepen kwamen veelal overeen met die van de Wandervogel, alleen werden deze
bewegingen door volwassenen opgericht, geleid en bestuurd. Het waren dus wel

verenigingen voor jongeren, maar geen jeugdbewegingen of culturen.

2.2 Rock ’n roll en de ontdekking van de teenager

De eerste echte grote, transnationale jeugdculturen ontstonden echter pas na de
Tweede Wereldoorlog. In de jaren vijftig van de vorige eeuw begon een generatiekloof
zich af te tekenen. Ouders opgegroeid in de crisis van de jaren dertig hadden een hoog
arbeidsethos, waren spaarzaam en offerden zich op voor hun gezin en de maatschappelijke
opbouw. Hun kinderen, die meestal na de oorlog geboren waren, hadden hier steeds minder
zin in en storten zich volledig in de opkomende consumptiemaatschappij. Dit wordt door
de Nederlandse historicus Hans Righart (1999) de ideologische paradox van deze jaren
genoemd. Aan de ene kant de oude, sobere levenswijze en waarden, met aan de andere
kant de nieuwe hedonistische maatschappij. De jeugdcultuur, of de teenagercultuur plaatste
zich tegenover de burgerlijke waarden van de ouderen. Het was geen aanval tegen de

kapitalistische maatschappij, maar net zoals de Wandervigel dat een halve eeuw eerder



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

was, een beweging tegen de burgerlijke cultuur. Een aanval die daarom gevreesd werd
door zowel rechtse als linkse partijen.

Aan de basis van de nieuwe jongerencultuur stond een nieuwe muzikale stroming, de
rock 'n roll. Rock ’n roll werd door jongeren direct herkend als hun muziek. Het had een
ondertoon van rebellie die hen erg aansprak en de muziek stond garant voor plezier. Het
was zoals Righart (1999) het stelt: ‘de verklanking van hedonisme en rebellie’. Twee zaken
waar de jeugd toen, en nu nog steeds, erg ontvankelijk voor is. Razendsnel verspreidde de
nieuwe muziek zich over de wereld. Dit werd mogelijk gemaakt door de ontwikkeling van
de 45-toerenplaat, waardoor nieuwe platen makkelijker bij de verschillende radiostations
en bij de mensen thuis terechtkwamen.

Rock ’'n roll kwam voort uit de zwarte muziek in Amerika. De muziekmarkt was op
dat moment in de Verenigde Staten nog zeer streng verdeeld langs raciale lijnen. Blanke
radiostations draaiden slechts mainstream blanke muziek, zoals pop en country. Op zwarte
zenders werd echter jazz en blues gedraaid, maar daarnaast ook een wat hardere versie van
de blues, Rhythm & Blues genaamd. Deze laatste werd eerst alleen op zwarte stations
gedraaid, desondanks werd het al snel opgepikt door jonge blanke liethebbers. Zij moesten
naar de zwarte zenders luisteren om de nieuwe muziek te kunnen horen. In 1951 was er
echter een slimme blanke radiodeejay die op de blanke muziekzender WIW een
radioprogramma begon te maken waarin veel van deze muziek gedraaid werd. In 1954
noemde hij dit programma zelfs de Rock 'n roll Show (Ter Bogt, 2000:68).

Later zorgde de combinatie van het talent van de blanke maar zwart klinkende Elvis,
samen met de slimme marketingstrategieén van zijn manager voor een ware muzikale
revolutie. Rock ’n roll werd het belangrijkste verkoopproduct van de teenagercultuur. Het
verspreidde zich snel van de zwarte bevolking van Amerika naar de blanke Amerikaanse
jongeren, waarna het de gehele westerse wereld veroverde. De jeugdige rebellie van de
teenagercultuur in combinatie met de muziek, zorgde voor de vorming van een zich snel
ontwikkelende transnationale markt en ideologie. De teenagers, of de jongere generatie
zoals zij zichzelf wel noemden, hadden in rock ’n roll de verbindende factor voor hun
sociale beweging gevonden (Rigthart, 1999:401).

Jongeren waren nu uitgegroeid tot een zich onderscheidende groep die met elkaar
verbonden was door de muziek die zij luisterden. Zij hadden steeds meer geld te besteden
en steeds meer vrije tijd om te vullen. Tijd die zij voornamelijk doorbrachten met muziek
luisteren, dansen en gezellig samen rondhangen op straat of in dansgelegenheden. Vrije tijd

was voor hen niet slechts een moment om uit te rusten en door te brengen in de privé-sfeer



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

zoals dat voor hun grootouders en ouders geweest was. Het was een moment om te
consumeren in gezelschap van andere jongeren. Het opkomende consumentisme werd voor
een belangrijk deel door deze jongere generatie gevoed (Bennett, 2001:10).

In deze periode woelige periode ontstonden er nieuwe Amerikaanse helden zoals
Elvis en Chuck Berry, of de filmsterren James Dean en Marlon Brando. Helden die
uitblonken door rebelsheid en een levenshouding die totaal niet vergelijkbaar was met het
burgerlijke leven dat de vorige generaties hadden. De oudere generatie leefde voornamelijk
binnenshuis, deed spelletjes, las een boek en keek steeds vaker ook televisie, terwijl de
jongeren naar buiten wilden en samen avonturen wilden beleven. In Nederland waren het
de nozems die deze nieuwe jongerencultuur vorm gaven. Dit waren jongeren, voornamelijk
afkomstig uit de arbeidersklasse, die op brommers rond reden en vetkuiven in het haar
hadden. Zij hadden een eigen kledingstijl, luisterden naar hun eigen muziek en brachten
hun avonden buiten op straat door. Zij spiegelden zich aan de nieuwe rebelse Amerikaanse
helden en probeerden zich net zo stoer en vrijgevochten voor te doen. Over het algemeen
werkten de nozems echter hard en hadden zij een goede verhouding met hun werkgevers
(Ter Bogt, 2000:73). Hun rebellie bestond slechts uit een andere, meer buitenshuizige
besteding van hun vrije tijd en hun liethebberij van hardere rock 'n roll muziek. In de jaren
vijftig bleek dit echter genoeg te zijn om veel commentaar, cultuurpessimisme en angst op
te roepen.

Iets later verspreidde de nieuwe muziek zich ook naar de harten van de nettere
jongens en meisjes. Er kwam een wat rustigere meer mainstream variant van rock 'n roll
op de markt, die gezongen werd door vrolijke goedgekapte vlotte zangers en zangeressen.
Voorbeelden hiervan zijn Pat Boone in Amerika, Cliff Richards in Groot-Brittani€ en
Anneke Gronloh en Rob de Nijs in Nederland. Hun muziek was iets rustiger en hun teksten
gingen over romantiek en de ware liefde. De jongerencultuur was hiermee volwassen
geworden. Hij bestreek niet langer slechts een klein deel van de oudere, rebelse jeugd,
maar was ook onder tieners en de meer aan huis gebonden jongeren een feit. Haast alle
jongeren beschouwden zich nu als teenagers, een aparte groep die een andere levenswijze
dan hun ouders ambieerde. Een groep ook die andere kleding droeg, andere speciaal voor
hen gefabriceerde producten kocht en zich spiegelde aan andere helden dan de
vooroorlogse generatie.

De jeugdcultuur was in de jaren vijftig en begin jaren zestig van de twintigste eeuw
homogeen en overzichtelijk. Waren het eerst slechts enkele randgroepjongeren die

afweken van de norm, later werden zij gevolgd door steeds meer anderen, waarna ongeveer



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

half jaren zestig haast alle jongeren zich afzetten tegen de levenswijze van hun ouders. De
generatiekloof was een feit. In 1963 kreeg deze gestalte in de beatrage, onder leiding van
de Beatles. Deze nieuwe Engelse band schreef zelf zijn eigen nummers, iets wat in die
periode nog niet gebruikelijk was. De muziek was geinspireerd door rock 'n roll, maar had
zijn eigen duidelijk herkenbare sound. Jongeren uit de hele wereld vielen als een blok voor
de muziek en de Beatles werden de nieuwe helden van de jongere generatie. Door de
universele aantrekkingskracht van de band ontstond er een jeugdcultuur die zich als één
blok plaatste tegenover de oudere generatie. De jongeren uit de babyboom generatie
wilden niet langer hun leven leiden zoals hun ouders dat deden en de beatmuziek
verschafte hen een bindend middel om samen tegen deze levenswijze in te gaan.

Jongeren hadden nu hun eigen stem gekregen en via muziek en film hun eigen
helden en culturele kenmerken ontwikkeld. Zij waren een groep geworden die zich
duidelijk onderscheidde van de oudere generaties. Er was een markt ontstaan van
producten, kleding, film en muziek die specifiek op hen gericht was. Producten en muziek
waarin jongeren zich herkenden en waarmee zij zich konden onderscheiden van hun ouders
die zij steeds meer zagen als ouderwets, burgerlijk en saai. Desondanks bleef dit
onderscheid zich eigenlijk alleen tot de vrije tijd beperken. De jeugd was in de jaren vijftig
ondanks dat zij zich wilden en konden distantiéren over het algemeen nog steeds volgzaam

en respectvol naar de oudere generatie (Ter Bogt, 2000; 74).

2.3 De protestjaren

In de jaren zestig van de vorige eeuw kwam hier verandering in. Niet voor niks
wordt er over deze periode gesproken in termen van een culturele revolutie. In dit
decennium ontstond een jongerencultuur die het beste gedefinieerd kan worden als een
tegencultuur. Heilige huisjes werden omgegooid. Zaken waarover nooit gesproken mocht
en kon worden werden besproken en uitgevoerd. De revolutie was politiek, sociaal,
religieus en seksueel. En veel van de vrijheden die de jongeren uit die generatie bevochten
hebben zijn nog altijd van kracht. Het was een zeer bepalende periode in de geschiedenis
die tot stand kwam door een subcultuur die zich rond een muzikale stroming ontwikkelde.

Er zijn verschillende redenen aan te wijzen waarom juist in dit decennium de
jeugdcultuur zo revolutionair was. Eén van deze redenen is de muziek en de artiesten die
deze muziek maakten. Veel populaire artiesten riepen in hun nummers op tot protest tegen

de verschillende problemen die zij zagen in de samenleving. Zo was er vooral in de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Verenigde Staten nog altijd sprake van racisme en rassenscheiding. Daarnaast was de
Vietnamoorlog gaande, een oorlog waar geen einde aan leek te komen en waarvan de
noodzaak niet erg duidelijk meer was. Een ander punt van strijd was de emancipatie van de
vrouw. Artiesten als Bob Dylan en in Nederland Boudewijn de Groot schreven over deze
misstanden die zij waarnamen en vuurden zo hun fans op om hiertegen in protest te komen.
Tegenover oorlog werd door deze jongeren, die hippies genoemd werden, vrede gesteld en
tegenover soberheid en regelmaat, hedonisme en spontaniteit.

De jaren zestig waren ook het decennium van de psychedelische drugs en muziek.
Nummers en concerten konden uren duren. De grootste psychedelische band was The
Grateful Dead, een band die optredens verzorgde die vaak gratis waren en samen gingen
met een uitgebreide lichtshow. De band en de fans waren onder invloed van LSD en
marihuana en tripten gezamenlijk op de muziek. De drugs hadden een zeer grote invloed
op de cultuur van de hippies en op de gedroomde samenleving die zij wilden
verwezenlijken. LSD is een drug die alle zintuigen beinvloed. Het is zeer psychedelisch en
hallucinerend en zorgt ervoor dat de gebruiker in een totaal andere dimensie terechtkomt.
Door LSD te gebruiken geloofden de hippies dat zij de wereld veranderen konden. Zij
konden vast proeven aan de nieuwe samenleving, waarin afscheid genomen zou worden
van de burgerlijke maatschappij van de oudere generatie (Ter Bogt, 2000:90).

De hippie beweging vond veel navolging over de gehele wereld en bewerkstelligde
verschillende blijvende maatschappelijke veranderingen, zoals ik aan het begin van deze
paragraaf al aangaf. Er kwam een einde aan de Vietnamoorlog, de emancipatie van
vrouwen en in de Verenigde Staten de Afro-Amerikanen nam een vlucht en er was een
veel vrijere seksuele moraal ontstaan. De beweging had echter geen lange adem. Veel van
de artiesten gingen aan hun heftige leven ten onder en vonden de dood in een overdosis
drugs. De vrije seks die de hippies beoefenden zorgde niet onregelmatig voor spanningen
binnen relaties en vriendschappen. Daarnaast bleek het bijna onmogelijk om de nieuwe,
zeer ambitieuze levenswijze vol te houden. Veel hippies idealen bleven dan ook niet
overeind. Zij waren te radicaal en daardoor niet geschikt om als samenlevingsvorm op

nationaal of internationaal niveau houdbaar te zijn.

2.3 Jeugd, muziek en identiteit

Na de jaren zestig zijn er nog vele jeugdculturen ontstaan. In onze huidige

samenleving staan er tientallen subculturen naast elkaar en kunnen jongeren kiezen welke



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

cultuur het beste bij hun belevingswereld aansluit. De meeste jeugdculturen ontstaan naar
aanleiding van een muzikale stroming. Jongeren voelen zich aangesproken door de
artiesten en de muziek die zich bij hun persoonlijkheid en belevingswereld aansluit. Hierbij
zijn drie zaken van belang (Ter Bogt, 2000: 15-16). Ten eerste de teksten van de artiesten.
Aansluiting bij de belevingswereld van de jongeren is hierbij erg belangrijk. Zij moeten
herkenning vinden in de teksten, of de droomwereld die in de teksten wordt weergegeven
moet aansluiten bij hun dromen en verlangens. Het tweede punt is de vorm, sfeer of stijl
van de muziek. Is de muziek hard of zacht, snel of langzaam. Gebruikt de artiest
scheurende gitaren of een knallende beat? Wordt er technisch gezongen of slechts
geschreeuwd? Als laatste is de presentatie van de artiest van invloed. De kleding die hij
draagt, het kapsel dat hij heeft, de entourage die hij meeneemt en de levenshouding die hij
uitstraalt. Sluiten deze drie zaken aan bij de beleving en wensen van een jongere en is hij
een jeugd gecentreerde persoon, dan is de kans groot dat hij zich aansluit bij een scene of
subcultuur.

Ter illustratie zal ik hier twee bekende muzieksoorten met de daarbij behorende
subculturen behandelen. Deze muzieksoorten zijn: hiphop en metal. Hiphop is een
muzikaal genre dat eind jaren zeventig begin jaren tachtig in de New Yorkse wijk de
Bronx is ontwikkeld. De Bronx was toen een arme, voornamelijk zwarte wijk. De jongeren
die in de wijk woonden hadden weinig vooruitzichten en werden niet toegelaten tot de
meeste discotheken in de stad, als ze er al geld voor hadden. Ze organiseerden om die
reden vaak feesten bij mensen thuis of gewoon op straat. Eén van de deejays ontdekte op
een dag dat op de instrumentale stukken van zijn platen het meeste gedanst werd. Hij
begon vervolgens deze aan elkaar te draaien. Later werd per toeval het scratchen
ontwikkeld. Scratchen is het heen en weer bewegen van een plaat zonder de naald op te
tillen waardoor het geluid vervormd raakt. Met deze geluiden is het na veel oefening
mogelijk de pick-up als percussie instrument te gebruiken. Over deze nieuwe ritmische
muziek werden teksten uitgesproken. Dit ontwikkelde zich later tot het rappen; het ritmisch
dichten over de muziek.

Hiphop is ontwikkeld in de Amerikaanse zwarte getto’s. Hierdoor heeft de
hiphopcultuur veel gemeen met de gettocultuur. Dit is een harde cultuur, waarin overleven
vaak belangrijker is dan medeleven of moraal. Hiphopartiesten zijn vaak afkomstig uit
armoede en hebben een gewelddadige of criminele achtergrond. Zij geven in hun clips een
beeld van zichzelf van macht en rijkdom. De hiphopcultuur is mede hierdoor vaak erg

macho, hedonistisch en seksistisch. Tijdens het ontstaan van de muzieksoort was hiphop



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

vaak maatschappijkritisch en politiek, maar dit is de laatste jaren erg uitzonderlijk.
Jongeren die zich aangesproken voelen door deze cultuur zijn dan ook over het algemeen
jongeren die dromen van een leven in weelde. Zij zijn geinteresseerd in merkkleding,
mooie auto’s en decadente feesten. De hiphopcultuur heeft op jongeren met een goede
opleiding en positieve thuissituatie geen negatieve invloed op hun wereldbeeld. Zij kunnen
de droomwereld die zij in clips zien makkelijk onderscheiden van de werkelijkheid. Voor
jongeren die uit een slechte sociale situatie afkomstig zijn bevestigen de beelden van
hiphopcultuur echter voor een belangrijk deel hun gevoelens dat zij zich in een uitzichtloze
positie bevinden (Ter Bogt, 2003: 13).

De metalcultuur staat synoniem voor een totaal andere levensvisie en overtuiging. De
muziek is duister en hard en wordt gekenmerkt door zwaar versterkte elektrische
gitaarriffs. Metal is vaak verketterd als muzieksoort. Verschillende keren zijn metalacts
verantwoordelijk gehouden voor het negatieve gedrag van hun fans. Zo waren er in 1985 in
het Amerikaanse plaatsje Sparks twee jongens die zelfmoord trachtten te plegen na het
herhaaldelijk beluisteren van een plaat van de Britse metalband Judas Priest (Ter Bogt,
2003:5). De jongens schoten zichzelf door het hoofd met een geweer waarvan de loop af is
gezaagd. Eén van hen was op slag dood, terwijl de ander zijn gezicht er deels vanaf schiet
maar toch in leven blijft. Ook hij sterft een aantal jaren later in een psychiatrische
inrichting. De ouders van deze laatste jongen spannen in 1990 een rechtzaak aan tegen de
band Judas Priest, omdat zij denken dat een subliminale boodschap op de plaat de jongens
aan heeft gezet tot hun daad.' Na een rechtzaak van een aantal maanden werd de band
uiteraard vrijgesproken van deze beschuldiging.

De teksten van metalbands zijn vaak duister en niet onregelmatig ook satanistisch
van aard. Dit is echter voor het merendeel vorm, al zijn er vooral in de Noorse metalscene
een aantal bands die werkelijk satanistisch zijn. Dit is echter een uitzondering op de regel.
De muziek is zwaar, duister en agressief en de teksten sluiten hierbij aan. De
aantrekkingskracht van deze muziek op jongeren blijkt erg verschillend te zijn. Voor
jongens staat de muziek garant voor plezier. Zij voelen zich aangesproken door de donkere
klanken en de horrorverhalen, zoals zij ook gewelddadige films of computerspelletjes leuk
vinden. Meisjes die naar metal luisteren zijn echter vaker depressief en zelfdestructief en

hebben een zeer negatief wereld en zelfbeeld. (Ter Bogt, 2003: 10) Jongens vinden in de

! Deze subliminale boodschap werd volgens de ouders verhuld op de plaat door backward masking, een techniek
waarbij slechts door de plaat achterstevoren te draaien de boodschap onthuld wordt. De boodschap die verborgen
was op deze plaat was de tekst: DO IT, DO IT, DO IT.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

cultuur een manier om hun agressie kwijt te kunnen, terwijl meisjes een manier vinden om
hun onvrede te tonen. In de metalcultuur is iedereen welkom van bankdirecteur tot
buitenbeentje. Een gemene deler onder metalliethebbers is echter wel dat zij allen een
besef lijken te hebben dat de wereld tot ondergang gedoemd is (Ter Bogt, 2003:11).

Je kunt stellen dat jongeren vaak eerst aangesproken worden door de muziek, waarna
zij zich langzamerhand steeds meer gaan interesseren voor de daarbij horende cultuur. De
muziek, de jongeren en de cultuur gaan vaak hand in hand. Jongeren die houden van een
feestje en gevoelig zijn voor beelden van weelde en overdaad kunnen bij de hiphopcultuur
terecht. Jongeren die een wat minder positief beeld hebben van de toekomst of zichzelf en
hun onvrede en agressie kwijt willen vinden vaak aansluiting bij de metalcultuur. De
teksten en de muziek moeten eerst aansluiten bij de smaak en belevingswereld van
jongeren, waarna zij zich op de cultuur kunnen gaan oriénteren. Artiesten zijn hierbij het
symbool van een bepaalde levenswijze (Ter Bogt, 2000:17). Wordt naast de muziek ook

deze interessant gevonden dan zal een adolescent zich steeds dieper in de scene storten.

Uiteraard sluiten lang niet alle jongeren zich aan bij ¢én van de vele verschillende
subculturen of scenes, maar voor diegenen die dat wel doen, ongeveer vijftien procent van
de jongeren, zijn deze culturen van grote invloed op hun verdere leven (Ter Bogt,
2000:22). Tijdens de formatieve fase, die ongeveer ligt tussen de 12 en 20 jaar, wordt de
identiteit van een adolescent voor een belangrijk deel gevormd. Sommige jongeren richten
zich hierbij voornamelijk op volwassenen. Dit kunnen de eigen ouders zijn maar ook
andere veel aanwezige volwassenen zoals ooms en tantes of leraren. Jongeren die dit doen
worden wel oudercentristen genoemd. Anderen richten zich juist meer op andere jongeren
en zetten zich juist af tegen de ouders. Dit worden de jeugdcentristen genoemd (Ter Bogt,
2000: 24). Jeugdcentristen zijn over het algemeen de personen die aansluiting vinden bij
een subculturele jeugdcultuur. Bij jongeren die onderdeel worden van een scene, of dit nu
lokaal of translokaal is, zal hun identiteit voor een groot deel worden gevormd naar
aanleiding van deze jeugdculturen. De scene of subcultuur zal een onderdeel zijn van de
secundaire socialisatie en een belangrijk onderdeel worden van de habitus van deze

jongeren.

Volgens Ter Bogt (2003:20) heeft het luisteren naar muziek voor jongeren vier
hoofdfuncties. De belangrijkste hiervan is moodmanagement. Net als bij oudere luisteraars

is muziek voor hen een manier om hun stemming te beinvloeden. Een tweede functie van



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

het luisteren naar popmuziek is om kennis van de wereld op te doen. Muziek is hierbij niet
het enige of het belangrijkste medium dat jongeren gebruiken voor hun informatie vinding,
maar zeker voor jongeren die naar niet-mainstream muziek luisteren zijn de teksten van
hun favoriete artiesten van grote, blijvende invloed op hun wereldbeeld. De muziek is voor
sommigen van hen een aanleiding om na te denken over de toestand van de wereld.
Muziek is ten derde voor jongeren een manier om zich deel te voelen van een groter
geheel. Dit noemt Ter Bogt(2003) de parasociale en sociale functie. Muzikale smaak is
een belangrijke factor in de groepsvorming. Door het aannemen van een muzikale
voorkeur of stijl nemen jongeren de kenmerken aan van de groep waartoe zij zouden willen
behoren. In deze peergroups leren zij de regels van het maatschappelijke spel (Frith,
1984:236). Als laatste helpt het luisteren van popmuziek voor veel jongeren bij het creéren
van hun eigen identiteit. Vooral in de vroege adolescentie zijn bands en artiesten voor
groot belang bij de identiteitsvorming. Jongeren die zich willen losmaken van hun ouders
kunnen in de muziek een basis hiervoor vinden. Daarnaast is muziek vaak een vormende
factor bij de samenstelling van vriendengroepen. Binnen deze, voor een belangrijk deel
naar muzieksmaak gevormde, groepen zijn vervolgens andere zaken van invloed op de

1dentiteit.

Conclusie

Jeugdculturen konden voor het eerst ontstaan na de industriéle revolutie.
Kinderarbeid werd afgeschaft en jongeren gingen steeds langer naar school. Hierdoor
waren zij vaak beter opgeleid dan hun ouders. Zij kregen meer zelftbewustzijn en begonnen
zich meer en meer als een onathankelijke groep te beschouwen. Een groep die los stond
van de kinderen, maar nog niet de verantwoordelijkheden hoefde te dragen van de
volwassenen. In Duitsland ontstond de eerste jeugdbeweging; de Wandervogel nadat
jongeren samen de natuur in trokken om te wandelen, oude volksdansen te dansen en
liederen te zingen. Dit kon eigenlijk simpelweg door het feit dat jongeren steeds meer tijd
hadden om onderling door te brengen. De Wandervigel groeiden in Duitsland snel uit tot
een grote beweging en ook in andere landen werden soortgelijke groepen opgericht. Het
was echter nergens een echte jongerenbeweging zoals in Duitsland, omdat de activiteiten
werden georganiseerd door volwassen ten behoeve van jongeren, niet door en voor

jongeren zoals bij de Wandervogel.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Na de Tweede Wereldoorlog kwam er voor het eerst een transnationale jeugdcultuur
tot stand. De motor achter deze cultuur was rock ’n roll. Deze oorspronkelijk zwarte
muziek werd door jongeren wereldwijd direct als hun muziek geaccepteerd. Jongeren
ontdekten de muziek zelf op Afro-Amerikaanse radiostations waar alleen muziek gedraaid
werd van en voor zwarte Amerikanen. Later begonnen ook blanke stations de muziek te
draaien en kreeg je ook blanke rock ’'n roll artiesten. De bekendste hiervan was uiteraard
Elvis. Elvis werd een nieuw rolmodel voor de jeugd, samen met een aantal filmsterren met
een even rebels imago. Rebellie tegen de sobere cultuur van de vooroorlogse generatie was
een belangrijk onderdeel van de nieuwe jeugdcultuur. Jongeren wilden hun geld en tijd
anders besteden en verzetten zich tegen de behoudende cultuur van hun ouders. Zjj
brachten de vele vrije tijd die zij hadden buiten door samen met hun vrienden in plaats van
rustig thuis en gaven hun geld uit aan langspeelplaten, kleding, uitgaan en andere
hedonistische pleziertjes.

De laatste stap die de jeugdculturen maakten vond plaats in de jaren zestig van de
vorige eeuw. Tot die tijd waren de jongeren, ondanks dat zij een ander leven voor zichzelf
wilden, nog gehoorzaam geweest aan hun ouders. In de zestiger jaren veranderde dit
radicaal. Artiesten begonnen politiek en cultureel protest te voeren tegen de dominante
cultuur. De jongerencultuur werd een protestcultuur. Jongeren droomden niet langer alleen
van een ander leven; zij zorgden dat zij een ander leven kregen. Er werd een nieuwe
jeugdcultuur opgebouwd die in niks leek op de dominante of burgerlijke cultuur. Een
cultuur die draaide om muziek, liefde en vrijheid. Door LSD te gebruiken kwamen deze
jongeren nog verder van hun ouders te staan en dachten zij een middel gevonden te hebben
om de wereld te veranderen.

Nadat de hippiebeweging uit elkaar viel zijn er nog talloze jeugdculturen ontstaan.
Culturen die enorm van elkaar verschillen, maar ook van de dominante cultuur. In onze
huidige samenleving is er voor iedere jongere wel een cultuur die bij hem past. De vaak
onbewuste keuze voor een bepaalde cultuur wordt genomen aan de hand van de muziek die
bij die cultuur hoort. De teksten zijn hierbij erg belangrijk, maar ook de stijl van muziek en
de wijze waarop de muzikant zich presenteert. lemand die geen vertrouwen heeft in de
toekomst en een hoop woede kwijt wil zal vallen voor de stijl van metal, terwijl iemand die
houdt van feesten en gevoelig is voor weelde en statussymbolen zich eerder aangetrokken
zal voelen tot de hiphopcultuur.

Jongeren die zich aansluiten bij een jeugdcultuur vormen hun identiteit voor een

belangrijk deel naar aanleiding van deze culturen. In de formatieve fase, van ongeveer



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

twaalf tot twintig jaar wordt een groot deel van de eigen identiteit gevormd. Jongeren
trekken zich los van hun ouders. Andere jongeren zijn hierbij een belangrijk
referentiekader, samen met de muziek die jongeren luisteren en de vriendengroep waarvan
zij deel uit maken. Vriendengroepen worden gevormd naar aanleiding van de interesses
van de jongeren, waarbij muziek vaak een bepalende factor is. Jongeren die van dezelfde
muziek houden vinden elkaar in die muziek, waarna de groepsidentiteit en vervolgens de
persoonlijke identiteit naar aanleiding van die muzieksmaak vorm krijgt.

Anders gezegd, de muziek en de vriendengroep zijn een onderdeel van de secundaire
socialisatie van de identiteit of habitus van een jongere. Jongeren krijgen een deel van hun
kennis van de wereld door te luisteren naar muziek. Dit geldt zeker voor jongeren die
luisteren naar niet-mainstream muziek en die aansluiting vinden bij een subcultuur. Hun
wereldbeeld en politieke en sociale overtuiging wordt door de teksten van hun favoriete
artiesten en de stijl van de subcultuur gekleurd en vaak blijvend gewijzigd. Het zijn

disposities die onderdeel zijn geworden van hun habitus.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

3. Punk

De meeste mensen zullen bij punk alleen denken aan felgekleurde hanenkammen,
gescheurde kleding, veiligheidspelden door oren en wangen en een asociale houding. Over
het algemeen zullen zij wel weten dat punk ook een muzikale stroming is, maar hoe die
muziek precies te herkennen is blijft vaak een raadsel. Dat er tal van verschillende
muzikale en culturele stromingen binnen de punkscene te onderscheiden zijn is helemaal
onbekend. In dit hoofdstuk zal ik het ontstaan en de ontwikkeling van punkmuziek en
cultuur beschrijven. Daarnaast zal ik proberen de veelheid aan stijlen en daarbij behorende
culturen te categoriseren en beschrijven. Dit om de herkomst van de straight edge
beweging duidelijk te kunnen maken en de levendigheid van de punkscene aan te tonen.

De volgende deelvragen zal ik in dit hoofdstuk beantwoorden. Hoe is punk ontstaan?
Wat zijn de belangrijkste kenmerken van de punkcultuur? Welke boodschappen naar de

dominante cultuur zijn er uit deze cultuur en stijl af te lezen?

3.1 De eerste golf: 1973 tot 1979

Over de precieze muzikale oorsprong van punk wordt veel gediscussieerd. Er zijn
mensen die zeggen dat punk is ontstaan in Engeland, met The Sex Pistols in 1976/1977 als
startpunt, terwijl anderen de oorsprong in Amerika en dan met name in New York zien.
Een aantal bands uit beide landen worden genoemd als de muzikale voorlopers van de
punk. Deze bands worden soms wel protopunks genoemd.

De meeste Amerikaanse voorlopers van de punkbeweging kwamen voort uit het
garageband circuit. Dit zijn kleine bands die oefenden in garages en andere kleine ruimtes
en optraden op schoolfeesten en talentenjachten (Bennett, 2001:59). Dit was eens een erg
levendige scene, waarin talloze bands bestonden. Vaak echter met weinig succes. Het
waren bands die bestonden uit een gitarist, een bassist, een drummer en een zanger die
allen redelijk konden spelen, maar geen muzikale virtuozen waren. In die zin waren zij
totaal niet te vergelijken met de muzikanten die in de stadionbands uit de jaren zestig en
zeventig speelden. Deze stadionbands betekenden dan ook bijna het einde van deze vorm
van muziek maken. Pas aan het begin van de jaren *70 was er in New York sprake van een
revival van de garagerock. Er werden weer bands opgericht die muziek maakten die

misschien simpel was, maar authentiek en levensecht (Bennett, 2001:59).



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Ook in Groot-Brittani€ was er net als in de Verenigde Staten een geschiedenis van
bands die voornamelijk optraden op kleine podia. Het waren in Engeland echter niet de
schoolfeesten of talentenjachten die als podium fungeerden, maar de pubs. Bands hadden
hun eerste optredens in deze pubs en hoopten van daaruit opgemerkt te worden door een
platenmaatschappij. Net als in Amerika ging het hier om bands die gevormd waren door
jonge muzikanten die niet geweldig konden spelen, maar wel plezier hadden in hun muziek
en authenticiteit toonden.

De eerste belangrijke muzikale inspirator die veel genoemd wordt is de zanger Lou
Reed en zijn band Velvet Underground (Henry, 1989:9). Reed schreef veel van de muziek
voor de band, maar wat belangrijker is, ook alle teksten. In deze teksten zijn veel van de
latere punk thema’s al terug te vinden. Zo schreef hij over drugsgebruik, sadomasochisme
en allerlei andere zaken die de middenklasse niet kon waarderen of zelfs als shockerend of
asociaal beschouwde. De muziek had een amateuristisch gevoel ondanks dat de band
bestond uit goed getrainde muzikanten. Het klonk spontaan en ongepolijst. Tijdens het
opnemen van de muziek werd weinig tot geen gebruik gemaakt van de mogelijkheden die
er waren in opnamestudio’s. Er werd geprobeerd zo snel, spontaan, rauw en ongepolijst
mogelijk te werk te gaan. De opname van het eerste album van de band kostte dan ook
slechts elf uur, waardoor er bijna geen tijd was om de plaat te mixen of geluidseffecten toe
te voegen (Henry, 1989:15). Nummers van Velvet Underground waren onvoorspelbaar. Ze
konden lang duren, maar ook zo weer afgelopen zijn. De muziek had een agressieve stijl en
klank. Er werd veel gebruik gemaakt van elektronische ruis zoals feedback van de
instrumenten en tijdens optredens het volume altijd erg hard.

De Velvet Underground is afkomstig uit de tweede helft van de jaren zestig. De band
is in niks vergelijkbaar met andere bands uit die periode. De muziek is duister en agressief,
net zoals de teksten. Zij handelen over dood, drugs en geweld en geven blijk van een zeer
negatief toekomstbeeld. Terwijl andere bands zongen over vrede en liefde en zich kleden
in bloemengewaden, waren de leden van Velvet Underground gehuld in zwarte kleding en
leer. Het was deze afwijzing van de tijdgeest die ook Andy Warhole aantrok. Vanaf 1966
repeteerde de band in Warhol’s Factory waar zij ook de zangeres Nico ontmoeten waarmee
zij hun eerste plaat opnamen genaamd The Velvet Underground and Nico. (Henry,
1989:20). Voor deze plaat maakte Warhol de beroemde hoes met de pelbare banaan. De
band nam ook deel aan The Exploding Plastic Inevitable optredens die Warhol
organiseerde. Al snel hierna kregen Reed en Warhol echter ruzie waarna hun

samenwerking eindigde. De band maakte nog een aantal albums die net als het eerste



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

album, nooit veel commercieel succes hadden. Desondanks wordt de band geroemd als één
van de meest invloedrijke van de popgeschiedenis.

Velvet Underground en Lou Reed waren ook een grote bron van inspiratie voor
David Bowie. De duistere sfeer van de muziek en de teksten spraken hem aan. Ook Bowie
had contacten met Andy Warhol en raakte geinspireerd door de wijze waarop deze omging
met genderverhoudingen en travestie (Henry, 1989:36). Hij begon zich daar als zijn
bekende alterego Ziggy Stardust ook mee bezig te houden. Ziggy Stardust was een
androgyne personage die veel make-up droeg, het haar geverfd had en soms vrouwelijke,
soms mannelijke kleding droeg. Bowie was als Ziggy Stardust niet de eerste die een
dergelijke theatrale act had, Kiss trad ook al jaren geheel gesminkt en gekostumeerd op,
maar hij was wel de eerste die deze kleding en make-up buiten het podium bleef dragen.

Bowie en Reed werkten begin zeventiger jaren verschillende malen samen nadat
Reed solo was gegaan. Bowie had grote invloed op Reeds podiumact en uiterlijk terwijl
Reed Bowie inspireerde tot het schrijven van teksten waaruit nog minder vertrouwen in de
toekomst sprak. Samen inspireerden zij de latere punkbeweging op twee belangrijke
punten (Henry, 1989:37). Ten eerste door hun theatrale podiumpersonage die zij ook
buiten hun optredens vol bleven houden. Ten tweede door hun onderwerpkeuze; seksuele
deviantie, drugs, apocalyptische toekomstbeelden en talloze verwijzingen naar nazi
Duitsland.

Een andere naam die genoemd moet worden wanneer de oorsprong van de
punkcultuur besproken wordt is de New York Dolls. Dit is een band die rond 1972 samen
begon te spelen en het eerste album met de titel New York Dolls uitbracht in 1973 (Henry,
1989: 38). In 1975 was de Engelsman Malcolm McLaren een aantal maanden manager van
deze band. McLaren zou later de eerste en bekendste Britse punkband de Sex Pistols
oprichtten. De New York Dolls waren erg geliefd in New York waar zij een grote fanbasis
hadden, maar echt commercieel succes buiten die stad bleef uit. Dit was voor een groot
deel te wijten aan hun controversiéle uiterlijk, en gedrag. Net als Bowie kleden zij zich
zeer opvallend, ook buiten het podium. Hun kleding was controversieel voor die periode,
maar zou dat ook nu nog zijn. Zij droegen veel leer, luipaardprints, visnetkousen,
plateaulaarzen, cowboyhoeden en hoeden. Het was een zeer persoonlijke en bonte stijl die
speelde met gendertyperingen en bedoeld was om op te vallen en te shockeren. Alle
bandleden gebruikten drugs en dronken veel en hun gedrag werd daar grotendeels door
bepaald (Henry, 1989:43). Hun gedrag werd onhoudbaar, zodat zij niet meer werden

geboekt voor optredens en hun platenmaatschappij hen liet vallen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

De stijl en het deviante gedrag van de band zijn echter niet de enige punten
waardoor zij worden geroemd als voorlopers op de punk. Ook de muziek van de band was
een inspiratie voor veel toekomstige punkbands. Net als Velvet Underground waren zij
doelbewust amateuristisch in hun geluid en opnametechnieken. Zij speelden nummers die
waren opgebouwd uit slechts een aantal akkoorden en volgden een strak 4/4 schema.
Tijdens optredens hadden zij niet onregelmatig last van technische problemen wat hun
amateuristische geluid alleen versterkte. Het is volgens Henry (1989) desondanks de stijl
van de band, zowel uiterlijk als innerlijk, die de meeste invloed heeft gehad op de latere

punkscene.

Eén van de eerste bands die als een echte punkband de geschiedenisboeken in is
gegaan is de Amerikaanse band de Ramones. De band van vier jongens afkomstig uit
Queens, New York die zich voordeden als broers en snelle, korte, energieke rock liedjes
speelden. Zij droegen allen dezelfde kleding, een rock ’n roll uniform, bestaande uit een
versleten, strakke spijkerbroek, een T-shirt en een leren jack, meestal gecombineerd met
Converse All-stars. Daarnaast hadden zij allen lang zwart haar met een lange steile pony en
een gezamenlijke artiestennaam, namelijk hun eigen voornaam gecombineerd met de
achternaam Ramone.

De Ramones ontstonden, zoals veel punkbands na hen, uit ongenoegen over de staat
van rock 'n roll op dat moment in de geschiedenis. De psychedelische rock van veel van de
hippie bands kwam hen de keel uit. Nummers bestonden niet meer uit een couplet en een
refrein, maar waren uitgegroeid tot uren durende symfonieén met langgerekte solo’s en een
totaal gebrek aan structuur. De rock die deze bands speelden was elitair en
intellectualistisch en had niks meer te maken met de oorspronkelijke kenmerken van het
genre (Ter Bogt, 2000:131). De muziek van de Ramones was hier een reactie op. Hun
nummers waren Kort, snel en luid. En anders dan de concerten van veel van de
psychedelische bands duurden hun optredens slechts een klein half uurtje, waarin zij vooral
in de begin periode, hun gehele repertoire speelden. De eenheid in kleding, stijl en naam en
de korte, strakke nummers en optredens maakten allemaal deel uit van de Ramones
filosofie die door Tommy Ramone, de drummer van de band, als volgt wordt uitgelegd:

¢ . . 2
“Eliminate the unneccesary and focus on the substance."”

2 www.ramones.com



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

April 1976 brachten de Ramones hun eerste album uit genaamd Ramones (Ter Bogt,
2000:133). Op dit album, dat iets langer dan 29 minuten duurt, staan veertien nummers die
geen van allen langer zijn dan twee minuten. Samen met de legendarische concerten die de
band gaf in de New Yorkse club CBGB & OMFUG lanceerde het album de band en de
punkbeweging.

De club CBGB & OMFUG, die onlangs gesloten werd, neemt een legendarische plek
in binnen de punkgeschiedenis.® Het was in deze kleine zaal waar de eerste Amerikaanse
punkbands het leven zagen en hun eerste optredens gaven. De zaak gelegen in Manhattan’s
East Village werd geopend in maart 1974 (Henry, 1989:8). Al snel werd de club populair
bij beginnende bands, omdat zij hier al met slechts een aantal experimentele nummers
mochten optreden. CBGB’s, zoals de club meestal genoemd wordt, werd hierdoor al snel
een belangrijk ontmoetingspunt voor muzikanten die zich buiten de mainstream begaven,
zoals de Ramones.

De Ramones waren zeer populair in New York, maar werden buiten deze stad vaak
slecht ontvangen. Commercieel succes bleef dan ook uit. Wel deden zij een zeer
succesvolle tour naar Engeland, waar zij in juli 1976 optreden in Londen (Szatmary,
1996:257). Dit optreden wordt genoemd als één van de belangrijkste optredens uit de
punkgeschiedenis. Aanwezig bij dit concert waren veel van de leden van latere bekende
Engelse punkbands zoals The Clash en The Damned. Deze vonden in die Ramones
optredens precies de inspiratie die zij nodig hadden om de Engelse punkbeweging te
starten. Geinspireerd door de korte bondigheid van de nummers en de sterke stijl van de
band gingen zij de oefenruimtes weer in. Zanger Billy Idol van de punkband Generation X
herinnert het zich als volgt: “We were playing normal speed until we heard the Ramones.
Because of them we revved everything up, everyone did, cause the Ramones really had

there groove and we were still looking for ours.’’ (Szatmary, 1996:257)

Na dit Amerikaanse begin van punkmuziek kon in Engeland de punkbeweging zich
verder ontwikkelen. Veel jongeren in Groot-Brittanie hadden flink te lijden onder de
economische crisis die de tweede helft van de jaren *70 plaats vond. Ook jongeren uit de
middenklasse werden hier door getroffen en zagen hun toekomst somber in. Zij voelden
zich niet meer verwant met de bekende artiesten van dat moment en geloofden niet langer

in de positieve toekomst die geschetst werd door de hippie artiesten. Andere populaire

? CBGB & OMFUG is een afkorting van: country, bluegrass, blues and other music for uplifting gourmandizers.
(Szatmary, 1996:252)



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

meer mainstream artiesten zoals Elvis of Elton John vonden zij zielloos en volgevreten.
Veel van deze grote sterren waren het contact verloren met hun fans. Terwijl zij leefden in
luxe en overdaad hadden de meeste jongeren geen cent op zak en geen enkel uitzicht op
een baan. De muziek en daarmee gepaard de boodschap van deze bands werd door de
jongeren niet geloofwaardig meer gevonden. Zij gingen op zoek naar authenticiteit en een

geluid dat aansloot op hun leven.

In Engeland was het de band de Sex Pistols die door een slimme marketingstrategie
en een sterke muzikale en uiterlijke stijl de punkbeweging vorm gaf. De band werd
opgericht door Malcolm McLaren, de voormalige manager van de Amerikaanse protopunk
band de New York Dolls. McLaren was eigenaar van een kledingzaak op Kingsroad in
Londen genaamd SEX waar hij samen met zijn partner Vivienne Westwood SM kleding
verkocht gemaakt van leer en latex. Later verkochten zij ook de kleding die door
Westwood zelf ontworpen was. Deze kleding bestond uit gescheurde broeken, shirts met
provocerende opdrukken en accessoires zoals hondenriemen en veiligheidspelden.

McLaren vroeg een aantal van zijn vaste klanten om te komen spelen in de band die
hij op wilde richten als reclamemiddel voor zijn winkel (Bennett, 2001:60). Enkele van de
leden van de band kenden elkaar al van school. Anderen zoals Johnny Rotten werden door
McLaren uitgezocht, waarbij hij koos voor personen met een uitgesproken uiterlijk en
karakter. Dit om de band een even extreme stijl te laten hebben als de kleding die hij
verkocht in zijn zaak.

Ondanks het feit dat de Sex Pistols geinspireerd waren op Amerikaanse bands zoals
New York Dolls en de Ramones had de band een ander, eigen muzikaal geluid. De
nummers waren harder en minder melodieus en de teksten waren een stuk provocatiever
(Bennett, 2001:61). De bandleden waren geen goede muzikanten, maar wisten van elk
optreden een evenement te maken. Ze scholden en schreeuwden en bespuwden de mensen
die naar hun concerten kwamen. Na een aantal van deze, nu als zeer invloedrijk beschreven
optredens, kreeg de band een platencontract bij EMI, wat ook toen al een grote
maatschappij was. De band gaf vier singles uit voordat zij een album op de markt brachten.
De eerste Anarchy in de U.K. maakte direct duidelijk waar de band voor stond en werd
daarnaast ook nog goed ontvangen door de muzikale pers.

Na het uitbrengen van deze single werd de band uitgenodigd om op te komen treden
in het live televisieprogramma Today. McLaren was een slimme manager en begreep

uitstekend hoe je media aandacht kon genereren voor je band. Hij greep deze uitnodiging



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

dan ook met beide handen aan. Zijn marketingstrategie was erop gebaseerd zoveel
mogelijk heilige huisjes om te gooien. Dit bleek een zeer sterke methode te zijn. De
presentator van het live nieuws programma Today vroeg de band tijdens de uitzending
herhaaldelijk te vloeken en provocerende uitspraken te doen. Een uitnodiging waarop de
band en dan vooral zanger Johnny Rotten en gitarist Steve Jones van harte ingingen door
de presentator een fucking rotter en een dirty fucker te noemen (Young, 1977). De
volgende dag stonden de kranten vol met berichten over dit interview. In deze berichten
ging het niet over de muziek van de band, slechts het slechte gedrag van de bandleden
werd beschreven. Hiermee was het sociale imago van punk neergezet en werd punk niet
langer gezien als een muzikale stroming, maar slechts als een sociaal probleem (Bennett,
2001:61). Provocatie bleek echter een uitstekende marketingstrategie te zijn. Het eerste en
tevens laatste album van de band Never Mind The Bullocks Here’s The Sex Pistols, kwam
na dit interview al snel op nummer 1 te staan in de Engelse hitparades.

Toen de band ten tijde van het zilveren jubileum van koningin Elisabeth het nummer
‘God save the Queen’ uitbracht ging er een tweede golf van ongenoegen door het land. De
tekst van het nummer met daarin het refrein: ‘God save the queen, she ain’t no human
being’ werd als anti-nationalistisch opgevat door haast alle leden van de muziekindustrie.
Het nummer werd verbannen van de radio en televisie en veel platenzaken wilden de single
niet verkopen. Daarnaast wilden veel muziektijdschriften de advertentie voor de single, die
bestond uit een foto van Elisabeth met over haar ogen de titel van het nummer en over haar
mond Sex Pistols geplakt, niet afdrukken (Bennett, 2001:62). Al deze maatregelen om het
nummer te verbannen werkten uiteraard averechts. Het nummer stond weken op nummer 1
in de Engelse hitparades en er werden naar schatting 250.000 exemplaren van de single
verkocht (Bennett, 2001:62).

Hiermee was de naam van de band en de nieuwe muzikale en culturele stroming
gezet. Provocatie en controverse hadden hun werk gedaan. Niets maakte de punkbeweging
7o interessant voor jongeren als deze controverse die slim door McLaren was gestart en
versterkt werd door de afwijzende houding van muziekindustrie en de pers. De
punkbeweging werd niet serieus genomen, wat de cultuur alleen maar meer kracht en
inhoud gaf. De Engelse jongeren voelden zich niet serieus genomen, hun problemen
werden ontkend, en zij waren hier erg gefrustreerd over. Punk gaf hen een zeer expressieve
manier om dit te tonen, terwijl zij daarnaast binnen de punkcultuur zich wel serieus

genomen konden voelen en hun identiteit konden vormen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

In navolging van de Sex Pistols vormden zich vele andere bands die een zelfde soort
muziek maakten. Muziek die snel en hard was, rauw en eenvoudig te spelen. ledereen die
maar een klein beetje gitaar kon spelen of kon drummen begon een band. Bands speelden
een repertoire van eigen nummers met teksten die hun leven beschreven en vaak anti-
autoritair waren. Wie geen instrument kon spelen organiseerde concerten, ontwierp kleding
of schreef over muziek en politiek in een zelfgemaakt tijdschrift. Samen maakten deze

jongeren de punkstijl en cultuur die ik in de volgende paragraaf zal beschrijven.

3.2 De punkcultuur

Waar kan ik dit gedeelte over punkstijl en cultuur beter beginnen dan bij de
oorsprong van de naam punk. Het woord punk bestaat al eeuwen in de Engelse taal en het
heeft altijd een negatieve betekenis gehad. In het oude Engels van William Shakespeare
stond de term gelijk aan prostituee, terwijl het in latere jaren vooral gebruikt werd als
aanduiding van homoseksuelen (Henry, 1989:7). In de negentiende en twintigste eeuw
verloor het woord die seksuele connotaties en werd het vooral een manier om aan te geven
dat iets, of iemand waardeloos is. Kleine criminelen kunnen als punks worden beschreven,
maar ook onervaren jongeren met een grote mond.

De huidige term punk werd begin zeventiger jaren af en toe al gebruikt door
muziekrecensenten om de garagebands in Amerika te beschrijven. Toch kreeg de naam pas
bekendheid nadat er een Amerikaans muziek magazine verscheen dat de titel Punk droeg
(Henry, 1989:8). In het underground tijdschrift werd voornamelijk geschreven over de
nieuwe bands die optraden in de New Yorkse club CBGB & OMFUG. Hiermee was het
tijdschrift de eerste die een direct verband legde tussen de term punk en de nieuwe,
experimentele, rebelse muziek die daar gemaakt werd. Later werd de term door McLaren
als geuzennaam aangenomen voor de muziek en stijl van de Sex Pistols. Tegenwoordig
kan het woord punk op drie manieren gebruikt worden. Ten eerste als een manier om de
muziek te labelen, al wordt hier vaker de term punkrock voor gebruikt. Ten tweede wordt
de subcultuur die rond de muziek is ontstaan als punk beschreven en als laatste is ook een
aanhanger van deze muziek en cultuur een punk. Hier moet echter aan toe worden gevoegd
dat door de buitenwereld vooral de fans van bands die de Engelse punkvariant spelen en de
daarbij behorende stijl hebben als punkers worden aangeduid. In de punkscene zelf wordt
dit begrip echter niet alleen voor deze, tegenwoordig vaak als anarcho-punks beschreven,

jongeren gereserveerd, maar ook voor fans en bands van andere subcategorieén.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

3.2.1De punkstijl

In deze paragraaf bespreek ik de typische jaren zeventig Engelse punkstijl. Deze
wordt gedefinieerd door een aantal zaken. Ten eerste de kleding. De kleding van de
Engelse punks werd ontworpen door de inmiddels zeer beroemde en gewaardeerde
modeontwerpster Vivienne Westwood. Zij was de partner van Malcolm McLaren in zijn
winkel aan Kingsroad. Samen met McLaren ontwierp en verkocht zij hier de kleding die
inmiddels zo specifiek is geworden voor de punkstijl.

De kleding die Westwood ontwierp was kleding die bedoeld was om te shockeren.
Alles wat door de burgerlijke maatschappij als lelijk, aanstootgevend of vies werd gezien
was voor haar en de punks interessant. Zij gebruikte veel (lak)leer en latex en andere
materialen die deden denken aan sadomasochistische activiteiten. De kleding was
daarnaast vaak gescheurd en zat vol met gaten. Ook het gebruik van shockerende of
rebelse teksten en slogans was typisch iets wat Westwood toevoegde aan de punkstijl. Veel
van de kleding die zij ontwierp werd gemaakt door andere kleding uit elkaar te halen en op
een eigen manier aan elkaar te naaien. Van oude troep maakte zij weer iets nieuws.

Belangrijk voor de door Westwood ontworpen punkstijl was daarnaast ook het toen
nog zeer revolutionaire gebruik van accessoires. De meeste van deze accessoires waren
dagelijkse gebruiksartikelen die de punks op een geheel andere en eigen wijze droegen.
Voorbeelden hiervan zijn de veiligheidsspelden die de punks droegen door hun kleding,
maar ook als sieraad door hun oren, lippen of wang gestoken. Een ander veel gedragen
sieraad was de hondenhalsband, vaak versiert met metalen studs. Deze studs werden
sowieso veel als decoratiemiddel gebruikt. Ze werden op jassen, shirts, riemen en als arm-
en halsband gedragen. Erg bekend is ook het dragen van inmiddels ouderwetse
scheermesjes als ketting of ter decoratie op de kleding. Je moet dan niet denken aan de
scheermesjes die nu vooral verkocht worden door de drogist, de mesjes die je op een vast
handvat kan klikken, maar aan de oudere dubbelzijdige scheermessen. Dit nieuwe gebruik
van dagelijkse voorwerpen werd door Hebdige (1979) in zijn boek Subculture. The
meaning of style bricolage genoemd, het op een geheel andere wijze gebruik maken van
normale voorwerpen.

Het laatste onderdeel van de punkstijl is de make-up en het haar. Veel punks droegen
hun haar in één of meerdere hanenkammen, een kapsel dat geinspireerd was door de
mohawks die Indianen vaak droegen. In het Engels wordt de hanenkam dan ook een

mohawk genoemd. Een hanenkam is, zoals waarschijnlijk wel bekend zal zijn een strook



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

haar die overeind wordt gezet met haarlak, vasaline of zeep, terwijl de rest van het hoofd
kaal is geschoren. Andere punks droegen hun haar in spikes, dit houdt in dat zij hun haar
op hun gehele hoofd in plukken of punten overeind zetten. Vaak was het haar gebleekt of
juist zwart geverfd. Later werd het haar ook vaak gekleurd in andere kleuren. Eigenlijk
iedere kleur kon gebruikt worden, van geel tot blauw tot rood.

Punks droegen over het algemeen veel oogmake-up, zowel de meisjes als de jongens.
De make-up was vaak zwart en dik aangezet, terwijl de rest van het gezicht erg bleek was.
Punks zagen er hierdoor vaak ongezond, zelfs junkerig uit. Naast deze oogmake-up werd
er ook vaak met zwart potlood getekend op het gezicht. Dit konden figuren zijn, zoals
sterren en strepen, maar ook korte teksten of hakenkruisen.

De belangrijkste kracht van deze stijl was dat het naast erg onaangepast, erg
makkelijk te kopieren was. Iedereen kan zelf deze stijl namaken door zijn oude kleren te
vermaken. Scheuren en gaten in broeken te maken en met een pot verf en een grove kwast
een tekst op zijn shirt of jas te kalken.

In zijn boek Subculture. The meaning of style heeft Hebdige (1979) de punkstijl
geanalyseerd. Hij stelt dat de wijze waarop de punks zich kleden uiting geeft aan hun
ongenoegen met de economische en maatschappelijke verhoudingen in de Engelse
samenleving. Hun stijl is een manier om zich te verzetten tegen de dominante cultuur. De
punkers toonden hun ongenoegen over hun uitzichtloze positie door alles wat door hun
omgeving als lelijk, vies of shockerend werd ervaren te gebruiken voor hun stijl. Deze stijl
is hierdoor een zeer belangrijke betekenaar geworden. De stijl van de punkbeweging
tekende protest aan tegen de hegemonie door onaangepast en lelijk te zijn. Daarnaast was
het een stijl die als anti-mode beschreven kan worden, of anti-volgzaamheid en anti-
commercieel. De kleding werd veel zelfgemaakt net zoals de rest van de stijl, zodat er
bijna geen gebruik gemaakt hoefde te worden van de middelen van de reguliere

maatschappij en de punks zich volledig konden richten op hun eigen groep.

3.2.2 De punkmentaliteit

De mentaliteit van de punkcultuur is er één van anarchisme, verveling, agressie en
uitzichtloosheid. Jongeren in Engeland hadden zwaar te lijden onder de economische
recessie van die periode en zagen de toekomst alles behalve rooskleurig tegemoet. Tussen
1974 en 1977 was de werkeloosheid met 120 procent gestegen (Szatmary, 1996:257). De

inflatie bedroeg in 1975 27 procent. De meeste jongeren hadden geen uitzicht op een goede



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

baan. Ze waren totaal verveeld en zagen het spelen in een band als de enige manier om hun
ongenoegen kenbaar te maken, maar vooral om wat te doen te hebben. Er was geen geloof
meer in een betere toekomst. Niet voor henzelf en niet voor de wereld. De door de punks
veel gebruikte kreet no future stond synoniem aan dit wereldbeeld.

Mede dankzij dit gebrek aan vertrouwen groeide de punkcultuur uit tot een cultuur
met een do-it-yourself (D.1.Y.) mentaliteit. Deze mentaliteit is wat de punkcultuur
onderscheidt van iedere andere jeugdcultuur en ook datgene wat, naast de muziek, alle
verschillende punkculturen die na de zeventiger jaren zijn ontstaan met elkaar verbindt. De
jongeren hadden geen vertrouwen meer in de hulp van anderen en vonden onderling de
steun die zij nodig hadden.

Iedereen die dat wil kan deelnemen aan de punkcultuur en hier onderdeel van
uitmaken. Er zijn geen regels voor hoe je dat zou moeten doen en de mogelijkheden om
actief te zijn liggen voor het oprapen. De muziek is niet ingewikkeld dus iedereen die maar
een beetje muzikaal is kan zelf een bandje samen stellen en muziek gaan maken. Ben je
niet muzikaal, maar organisatorisch wel sterk dan kan je concerten organiseren of een
kleine platenmaatschappij opzetten. Journalistieke talenten kunnen zelf een fanzine
beginnen en bands interviewen of recensies schrijven. En natuurlijk kan iedereen zoals ik
hierboven al aangaf zijn eigen kleding, accessoires en kapsel creéren.

In Nederland wordt punk daarnaast ook vaak in verband gebracht met de
kraakbeweging, wat uiteraard ook een D.I.Y. beweging is. Een kraker gaat zelf op zoek
naar een leegstaande woning, die hij zelf kraakt, waarna hij er zelf voor zorgt dat de
woning bewoonbaar wordt. In deze kraakpanden werden, en worden nog altijd, regelmatig
concerten of andere culturele activiteiten verzorgd. Dit allemaal zonder subsidie of andere
overheidssteun te ontvangen. Kraakpanden hebben vaak een restaurant en bar waar tegen
kostprijs gegeten en gedronken kan worden. In grote panden wordt zelden alleen gewoond.
Zij hebben zo goed als allemaal ook een andere, openbare functie die door de krakers zelf
ontwikkeld is. De inhoud hiervan is geheel afthankelijk van de talenten en ideeén die onder
de krakers te aanwezig zijn.

Niet alleen de punkstijl is een afwijzing van de dominante cultuur, ook deze D.1.Y.
mentaliteit is hier een onderdeel van. Punk is een afwijzing van commercie, betutteling en
grootschaligheid. Bands regelen zelf hun eigen optredens, nemen hun eigen muziek op en
brengen hun eigen platen uit. Hierdoor hoeft er geen gebruik gemaakt te worden van grote
platenmaatschappijen, waardoor deze ook geen invloed kunnen uit oefenen op de inhoud

van de muziek. Net zoals bij de uiterlijke stijl wordt ook de muziek gemaakt zonder hulp



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

van de middelen van de kapitalistische samenleving. Het is hierdoor op twee manieren een
stelling tegen de commerciéle muziekindustrie (Frith, 1984:175). Ten eerste door de
muziek zelf uit te brengen bij onathankelijke, zelf opgerichte platenmaatschappijen en ten
tweede doordat de muziek zo makkelijk te maken was. Iedereen met een beetje lef kan

punk maken. Hierdoor wordt ook het productieproces van zijn magie beroofd.

3.3 Het einde van de eerste golf

De Engelse punkcultuur, of de anarcho-punkcultuur, kwam na een aantal jaren
alweer tot een einde. De muziek en de rebelse stijl werden overgenomen door modehuizen
en populaire acts. Grote warenhuizen als Saks en Bloomingdale’s verkochten dure
varianten op de punkstijl, zoals gouden veiligheidsspelden van 100 dollar per stuk en
chique jurken gedecoreerd met ritsen en studs (Szatmary, 1996: 267). Hierdoor verloor de
punkcultuur de rebelsheid en de authenticiteit die zo belangrijk was voor de leden van de
scene. Punk werd een modegril die gecommodificeerd werd binnen de dominante cultuur.
Het verloor zijn kracht en daarmee ook zijn aantrekkingskracht op veel punks van het
eerste uur. Zelfs de leden van de bands die de punkbeweging gestart hadden keerden zich
van de muziek en de cultuur af. Joe Strummer van The Clash gaf in interview uit 1980 aan
waarom hij punk beu was. Hij vond het waardeloos geworden en nep. ‘It’s just another
fashion. It’s become everything it wasn’t supposed to be. I am emotionally shattered.’
(Szatmary, 1996: 267)

Punk werd echter niet alleen door de buitenwereld om zeep geholpen. De punks zelf
werkten hier even hard aan mee. Een belangrijke factor voor het snelle einde van de
punkbeweging uit de zeventiger jaren was de no future mentaliteit en het drank en
drugsgebruik dat daarmee gepaard ging. Op 3 februari 1979 overleed Sid Vicious, de
bassist van de Sex Pistols, in New York aan een overdosis heroine (Henry, 1989: 92). Dit
gebeurde nadat op 12 oktober 1978 zijn vriendin Nancy Sprungen in hun hotelkamer dood
werd gevonden. Zij was om het leven gekomen door steekwonden, terwijl Vicious in de
kamer aanwezig was. Hij werd dan ook aangeklaagd voor de moord, waarna hij vier dagen
in de gevangenis doorbracht. Na deze dagen werd hij op borgtocht, die betaald werd door
de platenmaatschappij van de Pistols, vrijgelaten. De rechtzaak over de moord, die door
hem altijd ontkend werd, vond door zijn overdosis nooit plaats.

Met de dood van Sid Vicious stierf ook een deel van de punkbeweging. Jongeren die

wilden rebelleren en zich afkeerden van de samenleving hadden geen zin om dit voorbeeld



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

te volgen. Wat voor de meeste punks een stijl was geweest had é¢én van beroemdste punks
het leven gekost, waardoor de aantrekkingskracht van de stijl sterk afgenomen was. Als je
dit optelt bij de opname van de punkstijl en muziek in de mainstream dan is het einde van

de eerste punk golf een feit.

Conclusie

Punkrock was een reactie op de muziek die gemaakt werd door de bekende bands en
artiesten van de zeventiger jaren van de vorige eeuw. Bands uit die periode speelden vooral
bombastische stadionrock en zongen over een betere tockomst en een hedonistische
levenstijl. Grote artiesten waren het contact met hun publiek verloren. Hun teksten gingen
over hun rijke en overdadige levenstijl, terwijl de jongeren die zij wilden bereiken geen
baan hadden en daar ook in de toekomst geen uitzicht op hadden. Dit zorgde voor een
onmogelijke en onhoudbare situatie.

Jongeren keerden zich af van de mainstream popcultuur, omdat zij geen raakvlakken
meer zagen met deze cultuur. Daarnaast keerden zij zich ook af van de dominante
burgerlijke cultuur van hun ouders. Jongeren zagen geen toekomst meer voor zichzelf
weggelegd en ontwikkelden stap voor stap hun eigen subcultuur. Deze punkcultuur
ontstond naar aanleiding van een aantal bands uit Amerika en later ook uit Engeland. Het
was een cultuur die bekend stond om zijn no future mentaliteit. Een mentaliteit die
doorklonk in de muziek van de punkrock bands, maar ook herkenbaar was in de uiterlijke
stijl van de punks.

Punkers vielen voor de buitenwereld vooral op door die uiterlijke stijl. Een stijl die
bestond uit geverfde haren die waren weggeschoren of overeind waren gezet met zeep en
vaseline. De kleding was gescheurd en besmeurd en beklad met provocerende teksten.
Jongens en meisjes droegen zwarte oogmake-up, waardoor hun gezichten extra wit leken
en zij eruit zagen alsof zij ziek waren. Een stijl dus die gevormd werd door alles wat in de
dominante cultuur als lelijk of vies of onbehoorlijk werd beschouwd. Daarnaast droegen de
punks, een term die oorspronkelijk gebruikt werd voor hoerenlopers en criminelen, maar
door de punkers als geuzenaam werd aangenomen, gebruiksvoorwerpen als sieraden.
Beroemd voorbeeld hiervan is de veiligheidspeld die gedragen werd als oorbel of om de
gescheurde kleding bij elkaar te houden.

In zijn bekende werk Subculture. The meaning of style. benoemd Hebdige (1979)

deze stijl voor het eerst als een methode van verzet tegen de dominante cultuur. Volgens



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Hebdige is dit vooral een verzet tegen de economische klassenstructuur in de toenmalige
Engelse samenleving. Ik wil mij hier deels bij aansluiten. Ik denk dat voor de eerste
Engelse punks hun economisch zeer slechte en hopeloze omstandigheden zeker verzet
opriepen. Zij kwamen echter niet alleen daartegen in verzet. Zij verzetten zich tegen de
positieve toekomstbeelden die hen door de populaire artiesten en hippies, werden
voorgeschilderd. Zij verzetten zich tegen de bombastischheid van de muziek van die
periode. Zij verzetten zich tegen de preutsheid en de braatheid van hun ouders en de
media.

Punk is een cultuur die naast een sterk nihilisme ook voor een grote zelfredzaamheid
pleit. De do-it-yourself mentaliteit van de punkcultuur was van zeer groot belang. Punk
inspireerde jongeren om zelf een band te beginnen, zelf hun kleding en hun stijl te bepalen
en zelf na te denken. Het is een beweging die ervan uitging dat de toekomst niks goeds zou
brengen, maar tegelijkertijd ook een beweging die creativiteit hoog in het vaandel heeft.
Punks zijn geen mensen die zich neerlegden bij hun gebrek aan mogelijkheden, maar
personen die hun eigen leven creéren. Zij plegen verzet door te roepen dat zij geen
toekomst hebben, maar ook door zelf een nieuwe toekomst te maken.

De locale Engelse punkcultuur van de jaren zeventig kwam tot een einde toen de
cultuur werd opgenomen binnen de dominante cultuur. De uiterlijke stijl was niet origineel
meer. Het was modieus geworden, terwijl het oorspronkelijk juist een vorm van verzet
tegen de mode was geweest. Commodificatie was de doodslag voor de originaliteit van de
punkcultuur. Het einde van de eerste punkgolf had echter nog een tweede oorzaak die door
de punks zelf werd veroorzaakt. De no future mentaliteit zorgde ervoor dat de jongeren een
levenstijl hadden waarmee maar weinig mensen oud worden. Drank en drugsgebruik en
een wilde uitgaansleven eisten hun tol. Veel jonge mensen kwamen om het leven waarna
in de oorspronkelijke Engelse scene ook de punklevensstijl zijn aantrekkelijkheid voor een

belangrijk deel verloor.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

4. Hardcore en straight edge

Hoewel punk in Engeland samen met Sid Vicious stierf bleef de muziek en de
punkstijl jongeren over de gehele wereld aanspreken en inspireren. In zeer veel landen
ontstond er een op de Engelse punkcultuur geinspireerde locale scene. Jongeren kochten de
muziek van Engelse punkbands en richten in navolging van deze bands hun eigen groepen
op. Als een olievlek verspreidde de punkcultuur zich over de aardbol en vond een plek in
de harten van alle jongeren die wilden rebelleren tegen het gezag, hun ouders en hun
positie in de samenleving. Jongeren die geen toekomst voor zichzelf zagen en streefden
naar een ander leven vonden hun plaats binnen de subcultuur.

In de meeste landen bleef de punkcultuur gelijk aan de Engelse subcultuur. Jongeren
kleedden zich als Engelse punks, droegen hun haar in hanenkammen en versierden zich
met veiligheidsspelden, scheermessen en hondenriemen. Zij hadden dezelfde no future
mentaliteit en daarbij passende levenstijl. Natuurlijk waren er plaatselijke verschillen
waarneembaar. Ieder land had zo zijn eigen kenmerken en problemen die de plaatselijke
punkscene beinvloedden, maar de grote lijnen bleven gelijk. In Nederland was er veel
sprake van werkeloosheid zoals in Engeland, maar ook van gebrek aan woonruimte voor
jongeren. Dit is de reden waarom in Nederland de punkscene en de kraakbeweging zo

nauw verbonden raakten.

In de Verenigde Staten ontwikkelde zich eind jaren zeventig, begin jaren tachtig
echter een nieuwe punkstijl. Hierbij veranderde niet alleen de muziek, maar ook de
kleding, haardracht en de levenshouding of mentaliteit van de leden. De economische
omstandigheden waren in Amerika beter dan in Engeland, waardoor jongeren over het
algemeen op konden groeien met betere vooruitzichten voor hun toekomst. De
Amerikaanse jeugd miste dan ook voor een belangrijk deel de verontwaardiging over de
uitzichtloosheid van hun toekomst die de Britse jeugd kenmerkte. Zij waren echter net zo
ontevreden en net zo verveeld als hun Engelse leeftijdsgenoten. Uit deze verveling groeide
de hardcore punkcultuur waarvan straight edge een onderdeel is.

Ik zal in dit laatste hoofdstuk de veranderende punkcultuur beschrijven en de vraag
hoe van hieruit de straight edge beweging is ontstaan en zich verder heeft ontwikkeld

beantwoorden. Daarnaast zal ik mijn laatste twee onderzoeksvragen beantwoorden.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

4.1 Hardcore

Hardcore punk is een van oorsprong Amerikaanse variant op de Engelse anarcho-punk
muziek. De muziek is een stuk agressiever, harder en sneller dan de Engelse voorloper.
Hardcore is ontstaan als een reactie op de vercommercialisering van punk. Aan het einde
van de eerste golf werden er steeds meer platen uitgegeven door de grote
platenmaatschappijen die ook een graantje mee wilden pikken van de punkstijl. De rauwe
en sarcastische punkstijl werd afgezwakt en makkelijker luisterbaar en verkoopbaar
gemaakt. Dit groeide al snel uit tot een nieuwe muzikale stroming die New wave genoemd
werd. New wave was een bonte verzameling van bands die een vaak melancholische toon
in hun muziek hadden. Bands vari€ren van The Cure tot U2 en Joy Division. De muziek
was melodieuzer dan punk en de new wave fans waren minder boos dan de punkers. Zij
waren eerder depressief en pessimistisch van aard. New wave was wereldwijd erg populair.
Zowel in Amerika als in Groot-Brittanni€ waren er veel bands die onder de niet duidelijk
samen te vatten noemer vielen (Ter Bogt, 2000:137). De gemene deler die de bands hadden
was dat zij een vaak duistere sfeer hadden in hun nummers, regelmatig gebruik maakten
van synthesizers en dat de bandleden zich hulden in zwarte kleding. New wave was
muziek die een stuk makkelijker te verkopen viel dan punk. Het had niet de rebellie in zich
die punk had en ook niet het verzet en de eigenwijsheid waar punk om bekend stond. De
woede werd ingeruild voor depressie, het verzet voor commercie.

In de Amerikaanse voorsteden woonden begin jaren tachtig van de twintigste eeuw
veel jongeren die zich niet in deze muziek konden vinden. De sfeer was te moedeloos, te
depressief en te passief om aan te sluiten bij hun belevingswereld. Zij luisterden vaak naar
de protopunkbands of naar Engelse punkbands, maar vonden ook in de teksten van die
bands geen directe aansluiting meer bij hun leven. Het waren jongeren die op zoek waren
naar iets anders, iets nieuws en eigen om hun ongenoegen, nihilisme en verveling te

verwoorden.

Hardcore is ontstaan uit deze gevoelens van ongenoegen in de eerste jaren van de jaren
tachtig in de suburbs van zuidelijk Californi€. (Blush, 2001:13) De jonge fans, vaak
afkomstig uit de blanke, rijkere middenklasse, woonden bij hun ouders in de rijkere aan het
strand gelegen buitenwijken. Het waren over het algemeen zeer bevoordeelde jongeren die
niet hoefden te dromen van de American Dream, omdat zij die al dicht benaderd hadden.

Toch kenden zij veel woede en ongenoegen, ondanks het feit dat zij niks te klagen leken te



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

hebben. Hardcore jongeren, of kids zoals zij zichzelf noemden, hadden een hekel aan de
commercie van de muziekindustrie. Daarnaast hadden zij een wellicht nog grotere hekel
aan alles dat hoorde bij de burgerlijke, mainstream samenleving (Blush, 2001:13). Zij

voelden zich de outsiders van de samenleving en waren daar trots op.

Als grote inspiratoren van de hardcore muziek wordt de Engelse band Sham ‘69
genoemd, samen met de Ramones en de band Germs, afkomstig uit Los Angeles. Sham *69
was een band die in Engeland vaak niet zo hoog gewaardeerd werd, omdat zij niet dezelfde
intellectuele basis hadden als de andere punkbands. De band was atkomstig uit een
arbeidersmilieu en had een stijl die daarbij aansloot. Muzikaal was de band harder dan de
andere bands en tekstueel speelden zij in op hun afkomst uit een arbeiders omgeving. Zij
kleedden zich ook niet als punks, hadden geen hanenkammen in hun haar of
hondenkettingen om hun hals, maar gewone werkkleding met weinig accessoires. De band
had een aantal feestnummers in repertoire, maar waren ook politiek bewust met nummers
die daarop aansloten. Eén van hun bekendste nummers had de titel ‘If the kids are united.’
De samenhorigheid tussen jongeren en de strijd tegen de samenleving die uit de tekst van
dit nummer spreekt is van grote invloed gebleken op de ontwikkeling van de hardcore
scene.”

De stijl van de Ramones was een andere grote invloed op de zich nieuw
ontwikkelende scene. Het was van deze band vooral de no-nonsense houding die de
hardcore jongeren aansprak. De wijze van kleden van de Ramones in T-shirt en
spijkerbroek was ook van grote invloed. Engelse punk was paradoxaal genoeg van anti-
fashion beweging uitgegroeid tot een modegril. De Ramones volgden echter nooit de
mode, maar bleven zich in de meer dan twintig jaar die de band bestond altijd op dezelfde
wijze presenteren. Zij waren een team, hadden een bloedband en waren niet uit elkaar te
breken. Deze samenhorigheid was iets waar veel van de hardcore jongeren naar op zoek
waren.

De band Germs is de eerste band die het label hardcore kan dragen. Deze band uit Los
Angeles beinvloedde vele andere locale bands met hun harde en energieke geluid. De band
bestond uit vier leden die tijdens hun optredens vaak zo dronken of stoned waren dat ze

omvielen of overgaven over het podium (Blush, 2001:15). Toch wist de band een goed, en

*1n 2005 werd dit nummer gebruikt door de Britse Labour partij als het nummer dat de binnenkomst van Tony
Blair op het partijcongres begeleidde. Zo werd een nummer dat geschreven werd tegen de politieke autoriteit
hier onderdeel van.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

wat later bleek, invloedrijk studioalbum af te leveren, met de hulp van Joan Jett als
sterproducent. Voor de band echter werkelijk succes kon krijgen overleed de zanger Darby
Crash in december 1980 aan een overdosis heroine waarna de band ophield te bestaan. Hun

album had echter een zaadje gelegd voor de ontwikkeling van hardcore punk.

Hardcore is punkrock die harder, agressiever, en masculiener is dan de oorspronkelijke
punk. Dit is ook de reden waarom de muziek de naam hardcore kreeg. Net zoals bij
hardcore gabber of hardcore porno is het een hardere, explicietere en extremere vorm van
het origineel. Door hun muziek en scene hardcore te noemen konden de kids zich
onderscheiden van de al bestaande punks. Het was een manier om aan te geven dat zij geen
volgers waren van de punktrend, maar echte punks die geheel achter hun muzikale en
culturele stroming stonden. De jongeren noemden zich hardcore punks, zodat zij een
scheidingslijn konden trekken tussen zichzelf en andere punkliethebbers die zij niet
hardcore vonden.

Dit onderscheid tussen authentieke punks en modepunks, zoals ze ook wel genoemd
worden, komt ook naar voren in het onderzoek dat Kathryn Fox (1987) deed. Zij
onderzocht de informele stratificatie in een kleine punkscene in een middelgrote stad in de
Amerikaanse Bible Belt. In haar onderzoek maakt zij een indeling in vier categorieén
punkers. Deze categorieén zijn: hardcore punks, softcore punks, preppie punks en de
spectators of toekijkers (Fox, 1987). Hardcore punks zijn de kleinste groep binnen de
scene. Zij worden door zichzelf en door de andere leden van de scene als hardcore
omschreven. Zij zijn het meest betrokken bij de scene en halen hier ook de meeste status
uit. Punk is voor hen een manier van leven, vergelijkbaar met een religieuze overtuiging.
Het bepaalt hun gehele doen en laten en zij zijn erg begaan met het voortbestaan van de
subcultuur. Punk is wat hun identiteit definieert.

Softcore punks zijn ook zeer betrokken bij de muziek en de cultuur van de punkscene,
maar zijn hier net wat minder toegewijd in. Zij houden evenveel van de muziek, hebben
hetzelfde radicale uiterlijk als de hardcore leden, en zijn ook antiautoritair, anti- commercie
en verafschuwen de dominante cultuur. Punk is voor hen echter geen ideologie of
religieuze belevenis. Zij gaan er niet bij voorbaat van uit dat zij hun leven lang punk zullen
zijn. Dit is wat hen met name onderscheidt van de hardcore punks. Punk is voor hen leuk
en van groot persoonlijk belang. Het voortleven van de scene is voor hen echter geen doel

op zich.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Preppie punks zijn vaak jongere punkliefhebbers die slechts af en toe naar een show
gaan. Zij maken slechts zijdelings deel uit van de scene, maar onderschrijven wel de regels
van het veld. Vaak dragen zij confectie kleding die qua stijl gebaseerd is op punkkleding.
Z1ij hebben normale kapsels die zij wanneer zij een concert bezoeken punk proberen te
stijlen. Preppie punks worden door de hardcore en de softcore punks niet serieus genomen
en vaak een beetje belachelijk gemaakt. Dit terwijl haast iedere hardcore of softcore punk
ooit een preppiepunk is geweest in een tijd dat hij nog niet alle regels van het punkveld
kende. De preppiepunks bewonderen de hardcore en de softcore punks en trachten bij hen
in een goed blaadje te komen. Iets waarvan door de eerste twee groepen soms misbruik
wordt gemaakt.

De groep van de spectators heeft geen echte band met de scene. Eigenlijk bestaat deze
categorie uit alle anderen die wel af en toe aanwezig zijn bij concerten of andere
activiteiten, maar op geen enkele manier bij de scene horen. Zij proberen zich niet punk
voor te doen zoals de preppie punks en voelen zich ook geen punks. Het zijn personen die
punk kennen of onderkennen, maar geen behoefte hebben om er zelf onderdeel van de
scene uit te maken. Het is echter een groep die de punks nodig hebben binnen de scene om
zichzelf van te kunnen onderscheiden.

Hierboven sprak ik een aantal maal over de regels van het punkveld. Het is een lastige
kwestie om over regels te spreken in verband met de punkscene, omdat één van de
ongeschreven regels van het veld juist is dat er geen regels zijn, maar ik wil dit toch doen.
Punk is begonnen als antiautoritaire beweging, waarbij alles mogelijk was, zolang het maar
afweek van de norm in de rest van de samenleving. Deze houding wordt nog altijd
nagestreefd. In de praktijk blijkt dit echter een illusie te zijn. Er zijn strikte normen
waaraan een echte punk voldoen moet.

Ik onderscheid een aantal regels binnen het punk veld. De eerste hiervan is dat je moet
houden van de punk muziek en regelmatig concerten moet bezoeken. Je moet je verdiepen
in de muziek, de geschiedenis, de bands en de teksten. Zonder van de muziek te houden
kan je geen punk zijn. Een echte punk is ten tweede ook actief binnen zijn scene. Hij
luistert niet alleen naar de muziek, maar speelt zelf ook in een band of is op een andere
wijze actief. Hij organiseert concerten, maakt flyers of schrijft voor een punktijdschrift.
Als derde regel moet een authentieke punk ook de heersende politieke en sociale
denkbeelden onderschrijven. Hij moet anti-autoritair zijn, zich verzetten tegen de
commercie en de huidige politieke norm. Hij moet zijn eigen leven leiden, waarbij hij zich

niet conformeert aan de dominante cultuur. Niet die dominante cultuur, maar de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

punkcultuur moet richting geven aan zijn leven. Als vierde en laatste regel moet een echte
punk zich hullen in punkstijl. Deze stijl is sterk geévolutioneerd door de jaren heen en
heeft steeds onduidelijkere kenmerken gekregen, hierop zal ik later, wanneer ik schrijf over
de straight edge stijl, nog terug komen. Het dragen van een te opvallende punkstijl kan
binnen de hardcore scene juist als teken worden gezien dat het hier gaat om een

beginnende of preppiepunk. Deze laatste regel is dan ook de minst belangrijke van de vier.

Door oudere hardcore fans wordt de periode 1981/1986 vaak aangemerkt als de
glorietijd van de hardcore punk (Blush, 2001:13). In deze periode werd er veel muziek
gemaakt, terwijl de scene klein en onbekend kon blijven. Hardcore was een beweging voor
en door de kids. Het was onopgemerkt door de media of de grotere platenmaatschappijen,
waardoor het authentiek en rauw kon blijven. Bands bestonden uit een aantal vrienden
afkomstig uit dezelfde buurt die speelden voor andere jongeren uit hun directe omgeving.
Jongeren die dezelfde levenservaringen hadden en zich net als zij niet meer konden vinden
in de muziek en stijl van de populaire bands.

In die beginjaren was hardcore een zeer bewuste keuze. Door eruit te zien als een punk
liep je direct fysiek gevaar. Jongeren met het uiterlijk van een hardcore fan werden met
grote regelmaat op school, maar ook op straat door jongeren uit andere subculturen in
elkaar geslagen. Hardcore kids hadden meestal geen ouderwets punk uiterlijk, maar waren
desondanks makkelijk te herkennen als sociaal onaangepasten. Ze hadden vaak kort,
geverfd haar of een kaal hoofd, droegen legerkisten aan hun voeten, gecombineerd met
leren jackjes en jeans. De tegendraadsheid en anarchie die daaruit sprak werd niet
geaccepteerd door hun omgeving, waardoor zij iedere dag een gevecht moesten leveren
tegen de buitenwereld. Iedereen kon een vijand zijn van hippies en bikers tot de
sportmannen van de locale college footballteams (Blush, 2001:24). Hardcore werd
hierdoor iets waarvoor bewust gekozen moest worden. Wanneer je door je uiterlijk aan de
rest van de wereld duidelijk maakte dat jij een hardcore punk was moest je erop bedacht
zijn dat je iedereen tegen je had. Dit creéerde een sterke band tussen de hardcore kids die
voor hun veiligheid op elkaar aangewezen waren.

De hardcore beweging veranderde door deze constante dreiging van geweld. Niet
alleen de muziek werd harder, maar ook de manier waarop er gedanst werd bij concerten.
In de oudere Engelse punkscene werd er gepogood. Dit was een, toen het ontwikkeld werd,
best radicale dansvorm die gepaard ging met veel springen en duwen. In de hardcore scene

werd dit geradicaliseerd. Het dansen veranderde in een soort vechtpartij waarbij iedereen



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

aan elkaar liep te trekken en duwen en schoppen. Dit wordt slamdancing genoemd, waarbij
de ruimte waarin zich dit afspeelt de moshpit is (Blush, 2001:22). Stagediven was ook een
onderdeel van de nieuwe dansvorm. Jongeren sprongen van het podium de moshpit in,
terwijl zij hoopten daar opgevangen te worden door de andere kids. Niet zelden vielen er
gewonden bij concerten, wat door de jongeren als positief op werd gevat. Wanneer je
compleet verrot weer naar huis ging wist je zeker dat je ervoor gegaan was die avond
(Blush, 2001:23).

De scene werd steeds agressiever en mannelijker. Punkrock was een cultuur die voor
vrouwen erg toegankelijk was, maar bij hardcore punk was dit steeds minder het geval. De
muziek was zo hard en agressief dat het vrouwen steeds minder aansprak. Daar komt nog
bij de wijze waarop het er aan toe ging bij shows. Veel vrouwen haakten af omdat zij het
niet langer leuk vonden en zich vaak ook niet welkom voelden. De jongens vonden dit wel
prima, zij richten zich op elkaar en trachtten elkaar te overtreffen in hardheid, agressie en
toewijding (Blush, 2001:35). De beweging kreeg ook een steeds militaristischer karakter.
Er werd gezongen in termen van unity, war en brotherhood. Bij shows droegen de jongens
een soort uniform bestaande uit een jeans, kisten, riemen met studs en een blote bast. Er
was veel lijfelijk contact, waardoor de scene aantrekkelijk was voor homo’s die zich vaak
achter in de zaal ophielden waar zij konden kijken naar de jonge jongens met blote
borstkas die met elkaar worstelden op de dansvloer (Blush, 2001:36).

De hardcore scene was erg homogeen. De kids waren over het algemeen afkomstig uit
de suburbs en van een middenklasse afkomst. Zij kleden zich hetzelfde vanuit de
overtuiging dat zij de werkelijke (hardcore) punks waren. Ze waren tegen modetrends en
daardoor ook tegen de oude punkstijl die inmiddels door de mainstream opgepakt was. De
muziek volgde een vast stramien waarvan niet afgeweken mocht worden. Het draaide om
hard, snel, agressief en simpel. Ook politiek gezien was de scene erg eenduidig. De
jongeren waren licht politiek bewust, in die zin dat zij tegen de dominante, burgerlijke
samenleving waren. Zij wilden hier geen deel van uitmaken en ontwikkelden om die reden
hun eigen cultuur en samenleving. Veel van hen keerden zich tegen hun eigen blanke
middenklasse atkomst (Blush, 2001:29). Ze hadden een haat tegen de buitenwereld zowel
als tegen zichzelf. Zij waren tegen racisme, tegen consumentisme en tegen alles dat door

hen als mainstream werd gezien.

Het duurde slechts een aantal jaren tot de hardcore scene ontdekt werd door de media

en vervolgens door een steeds groter publiek. Volgens veel van de grondleggers van de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

scene is de echte underground hardcore periode rond 1986 tot zijn einde gekomen. Veel
bands stopten er toen mee. Muzikanten werden ouder, konden hun instrumenten beter
bespelen en wilden wel eens iets anders spelen dan de snoeiharde drie akkoorden nummers
die de hardcore scene hun voorschreef. De belangrijke bands stopten met spelen omdat zij
geen zin meer hadden of omdat de leden deel uit gingen maken van de normale
maatschappij. Zij kregen banen, kinderen en verantwoordelijkheden, waardoor de rebellie
en tegendraadsheid die zij altijd hadden gepropageerd niet meer mogelijk was. Volgens
Blush (2001) eindigde die hardcore periode door een aantal factoren. Het was niet mogelijk
om eeuwig boos te blijven. Daarbij was de beweging erg dogmatisch en paradoxaal. De
muziek moest altijd hetzelfde blijven, bands mochten geen winst maken en de vrijheid van
meningsuiting was erg beperkt. Er mocht alleen een bepaalde mening worden verkondigd
de rest werd niet hardcore gevonden. Bands die geld verdienden aan hun muziek werden
als sellouts bestempeld. De scene werd een soort parodie van zichzelf (Blush, 2001:296).
De politieke boodschap had geen echte reactie opgeroepen en de artiesten die voor deze
boodschap stonden waren verder gegaan met andere bands, waarna er geen anderen op
stonden die de fakkel overnamen. Al deze factoren zorgden ervoor dat de oorspronkelijke
hardcore scene, volgens de mensen die er in die tijd deel van uitmaakten, rond 1986 tot een

einde kwam.

Net zoals bij de Engelse punk bleef de muziek echter bestaan, doordat anderen hem
gingen maken en bleef de cultuur ook voortleven nadat deze door anderen werd
overgenomen. De cultuur was echter wel aan verandering onderhevig. De mannelijke,
agressieve, militaristische stijl bleef, maar de beweging kreeg een steeds positievere
uitstraling. Was de beginnende hardcore scene nog nihilistisch van aard zoals de
oorspronkelijke Engelse punkscene, in de latere hardcore scene gelooft men in verbetering
en verandering en een positieve levenshouding. De wereld kon misschien niet veranderd
worden, maar iedere hardcore fan had zijn eigen leven in zijn hand. Dit zou je een variatie
kunnen noemen op de anti commercieéle D.I.Y. mentaliteit die de andere twee scenes
hadden gekenmerkt. De motivatie werd anders. Niet de nihilistische 'no future” mentaliteit

kenmerkte de scene, maar een mentaliteit waarbij iedereen zijn eigen leven vorm geeft.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

4.2 Straight Edge levensstijl

De positievere levenshouding in de beginnende hardcore scene had grote invloed op
de oorsprong van de straight edge beweging. Zoals de eerder beschreven punk en hardcore
cultuur is straight edge spontaan ontstaan naar aanleiding van een muzikale stroming of, in
dit geval één nummer, waarna de beweging organisch uitgegroeid is tot een wereldwijde
beweging. Eigenlijk heeft één zanger met één songtekst het begin ingeluid van deze
nieuwe stroming. Het gaat hier om het nummer genaamd ‘Straight Edge’ van de band
Minor Treath, geschreven door de zanger van de band lan MacKaye (Blush, 2001:26).
Minor Treath was één van de belangrijkste bands in de beginnende hardcore scene,
waardoor de zanger van de band hoog in aanzien stond. Mede hierdoor kon hij door één
tekst te schrijven de denkwijze en levenswijze van veel jongeren veranderen.

In het hierboven genoemde nummer beschrijft MacKaye hoe hij door straight te
leven een edge heeft tegenover anderen die wel veelvuldig, recreatief gebruik maken van

drank en drugs. Het nummer begint als volgt:

I'm a person just like you/but I've got better things to do/than sit around and
fuck my head/wake up with the living dead/snort white shit up my nose/Pass out at
the shows/I don't even think about speed/That's something I just don't need.

Met deze tekst en het voorbeeld van Mackaye is een geheel nieuwe en unieke
subcultuur en levenstijl ontstaan, waaraan nog altijd wereldwijd duizenden jongeren hun
identiteit ontlenen. Dit terwijl het nummer totaal niet geschreven werd om deze reactie te
ontlokken. Het was slechts een beschrijving van de overtuiging en levenstijl van de zanger
en gaf de redenen aan waarom hij zelf geen gebruik wilde maken van deze middelen.

De band kreeg door veel te touren steeds meer populariteit en er ontwikkelde zich
een grote schare fans verspreid over het gehele land. Fans die na het luisteren van de plaat
en het bezoeken van de concerten hun idool wilden volgen in zijn overtuiging. Deze fans
cre€erden de straight edge beweging door zelf te stoppen met roken, drinken en drugs
gebruiken. Zij richten bands op die zij straight edge bands noemden, met teksten bij hun
nummers die over deze levenstijl handelden (Wood, 2003:35). Zo groeide een subcultuur
binnen een subcultuur, of een tegencultuur binnen een subcultuur die zelf ook vaak als een

tegencultuur of counterculture beschreven is.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Zoals ik al aangaf is de belangrijkste onderscheidende factor binnen de straight edge
cultuur de wijze waarop er wordt omgegaan met verdovende en stimulerende middelen.
Straight edge is een beweging die ervan uitgaat dat je door clean te leven weerstand biedt
aan peer-pressure en een betere wereld kunt creéren (Haenfler, 2004:78). Door een heldere
geest te houden geloven straight edgers dat zij weerstand kunnen bieden aan negatieve
invloeden van zowel de dominante cultuur als van jeugdcultuur. Straight edge wordt door
de aanhangers gezien als een levenstijl. Een levenstijl die zij hun leven lang willen
volhouden. Dit blijkt wel uit de het volgende deel van de songtekst Definite choice van de

uit Reno, Nevada afkomstige band 7 seconds.

Take your pick and take a stand/With no regrets or change of plans/Keep Your head
don’t be afraid/Be proud of the choice you made/Support your scene, you must

believe/Never stop just move ahead/Oh, oh, oh, definite choice!

Er zijn echter weinig straight edgers die de levensstijl daadwerkelijk een leven lang
volhouden. De meesten sluiten zich aan bij de beweging in hun tienerjaren en houden de
levensstijl tot zij ongeveer drieéntwintig jaar zijn. Daarnaast is de gemiddelde straight
edger blank, mannelijk en afkomstig uit de midden klasse (Haenfler, 2004:78, 409).

Positiviteit en een zuivere levensstijl worden door de straight edgers gezien als zaken
die hand in hand gaat. Door straight te zijn heb je een positieve levenstijl, waarmee je je
verzet tegen de hegemonische samenleving en je inzet voor een betere wereld (Haenfler,
2004:416). Een straight edger is een individu. Hij behandelt zichzelf, anderen en dieren
met respect. Protest tegen de dominante cultuur is volgens hen niet mogelijk wanneer je
onder invloed bent van verdovende en stimulerende middelen. En wanneer je de dominante
sociale conventies doorziet en hiertegen in verzet wilt komen zullen deze middelen hun

aantrekkingskracht automatisch verliezen (Haenfler, 2004; 415).

Er is binnen de scene wel discussie over wat wel of niet tot de levenstijl gerekend
moet worden. Er is consensus over het niet gebruiken van alcohol, drugs en sigaretten,
maar over verschillende andere middelen is er blijvende verdeeldheid binnen de beweging
(Wood, 2003:41). Zo zijn er mensen die liever geen pijnstillers of andere lichte medicijnen
willen nemen en het drinken van koffie en cola ook niet vinden kunnen. Anderen eten
vegetarisch of zelfs veganistisch vanuit hun Straight Edge overtuiging (Wood, 2003:35).

Dit is echter pas sinds het einde van de jaren tachtig onderdeel van de subcultuur en de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

jongeren die zich ook aan deze laatste regels houden zijn over het algemeen de echte
hardliners van de scene. De meeste straight edgers drinken gewoon cola, nemen een
aspirine wanneer ze hoofdpijn hebben en lusten ook best een biefstuk of een broodje
hamburger.

Belangrijk binnen de cultuur is het wel dat het een bewuste keuze moet zijn om
straight te leven. Straight Edge kent in principe geen regels en voorschriften. Je bent niet
nuchter omdat het van iemand moet, maar omdat je dat wilt. Eén van de jongeren die ik in
april 2007 sprak tijdens een hardcore concert in de Waterfront in Rotterdam legde het als

volgt uit:

“Straight edge is een naam voor mensen binnen de hardcore en punk wereld die niet

willen roken en drinken en zichzelf dat label willen geven.”

Niet iedereen die niet rookt en drinkt kan zich echter straight edge noemen. Je kunt
echter wel slechts straight edge zijn wanneer je niet rookt en drinkt. Wie dat label wil
dragen zal dus wel moeten stoppen met die middelen. Het zijn echter slechts diegenen die
dit doen uit een bewuste overtuiging en die bij voorkeur daarnaast ook nog actief zijn in de
punkscene die tot de subcultuur worden gerekend. Er is dus een paradox in de straight edge
beweging aanwezig, die nog sterker is dan in de rest van de punkscene. Straight edge kent
geen regels, niks moet. Om onderdeel te worden van de straight edge beweging moet je
echter wel stoppen met alcohol drinken, roken enzovoorts. Dit mag echter geen regel
worden genoemd. Het is een bewuste en vrije keuze. Zonder deze keuze te maken kan je

alleen geen straight edge zijn. Wie het label wil dragen zal dus de regels moeten volgen.

Straight edgers zijn zeer actief op het internet in verschillende forums en groepen
over de punkscene en de beweging. Hierdoor zijn er steeds meer jongeren die via deze
websites in aanraking komen met de straight edge levenstijl. Jongeren die zich straight
edge willen noemen, maar die geen deel uitmaken van de punkscene (Williams, 2006:176).
Deze jongeren zijn min of meer toevallig op een website gestrand die de straight edge
levensstijl beschrijft. Zij voelen zich aangesproken door de levenswijze en besluiten
vervolgens om ook geen drank en drugs meer te gebruiken en zich straight edge te noemen.
Door de andere straight edgers worden zij echter niet geaccepteerd binnen de subcultuur
(Williams, 2006:176). Straight edge is volgens diegenen die onderdeel uitmaken van de

punkscene meer dan alleen niet roken en drinken. Het is onlosmakelijk verbonden met de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

hardcore punkcultuur. Zonder deel te nemen aan de punkscene kun je geen volwaardig lid
zijn van de straight edge beweging. Muziek, deelname aan een locale scene en straight
edge zijn volgens hen onlosmakelijk met elkaar verbonden (Williams, 2006:176; Wood,
2003:42, Haenfler, 2004; 409) Ook de jongeren die ik sprak tijdens concerten gaven dit
stuk voor stuk aan, straight edge en hardcore kunnen niet los van elkaar bestaan. Ook dit is
dus één van de regels van de scene. Zonder deel uit te maken van een locale punkscene kan
je geen straight edger zijn.

Een ander punt van discussie binnen de beweging is de omgang met seks. Er is een
grote groep die geen seks buiten een relatie wil hebben, of zelfs seks voor het huwelijk
ontoelaatbaar vindt. Over het algemeen is seks voor het huwelijk echter geen probleem,
zolang het plaats vindt binnen een vaste relatie. (Wood, 2003:40) One-night-stand worden
echter door velen als niet straight gezien. Anderen zijn hier echter niet mee bezig en
hebben een seksueel leven dat zo is als bij andere jongeren. Of in ieder geval, een
seksleven dat los staat van hun andere overtuigingen en straight edge identiteit. Onder de
Nederlandse jongeren die ik heb gesproken was er niet één die seks, en dan vooral het niet
hebben van seks, onderdeel vond van de straight edge levensstijl.

In de locale Nederlandse scene vindt over dit onderwerp eigenlijk geen discussie
plaats. Het lijkt dan ook meer een Amerikaans onderwerp te zijn. Wat mij wel opviel in dit
verband is dat de meeste jongens of vrijgezel waren of een relatie hadden met een straight
edge meisje. Waarbij het duidelijk was dat de meeste van deze meisjes voor zij een relatie
kregen niet straight edge waren. Sommigen van hen waren voor de relatie al wel onderdeel
van de hardcore scene, maar voor de meeste van hen gold dit niet. Zij kwamen in
aanraking met de hardcore scene en vervolgens de straight edge levensstijl via hun

vriendje.

Straight edge is geen politieke stroming. Veel straight edgers zijn echter wel politiek
bewust en sommigen ook actief, over het algemeen binnen linkse politicke bewegingen
(Wood, 2003:48). Velen zijn anarchistisch, socialistisch of antiracistisch te noemen. De
vegetarische of veganistisch straight edgers zijn soms actief in bewegingen die strijden
voor de bescherming van dieren en dierenrechten (Wood, 2003:48). Songteksten van deze
jongeren handelen over deze onderwerpen en ook bij concerten laten bands geen kans
voorbij gaan om hun politieke boodschap te brengen. Ook in zijn politieke richting en
activiteit is de beweging echter niet eenduidig. Er zijn genoeg straight edgers die niks

hebben met politiek en in het geheel niet politiek actief zijn. Ook hier geldt dat de



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Nederlandse straight edge scene minder politiek bewust of actief lijkt te zijn dan de
Amerikaanse scene. Nederlandse jongeren hebben in hun teksten meer aandacht voor de
scene zelf of voor de gedragingen van andere jongeren. Dit laatste over het algemeen in

negatieve zin.

Religie is een ander punt dat de straight edge beweging verdeelt. Atheisme is de
meest voorkomende houding tegenover religie, er zijn echter ook Christelijke straight edge
bands. Deze bands worden ook wel ondergebracht bij de noemer Christian hardcore. De
leden van deze bands kunnen dus wel de straight edge lifestyle hebben, maar worden
eerder onder hun religieuze label ondergebracht. Naast Christelijke bands zijn er, vooral in
de jaren negentig, ook meerdere Hare Krishna’s geweest onder de straight edgers. Dit
nadat enkele leden van de band Youth of Today, één van de meer prominente straight edge
bands zich tot deze religie bekeerden, waarna zij een nieuwe band oprichten genaamd
Shelter. De teksten van deze, inmiddels niet meer bestaande, band gingen veelal over het
nieuwe geloof van de bandleden. In navolging van hen raakten verschillende fans van de
band ook betrokken bij de Hare Krishna; een geloof dat door zijn ascetische, veganistische
levenstijl goed aansloot bij de levenshouding van veel van de jongeren uit de straight edge
scene. De stap om Hare Krishna te worden was hierdoor voor hen wellicht een stuk kleiner

dan voor andere jongeren die niet straight zijn.

Hardcore en straight edge zijn beide echte mannen bolwerken. De scene is niet
volledig bevolkt door jongens, er zijn ook meisjes die van hardcore houden en zich straight
edge noemen, maar zij zijn overduidelijk in de minderheid (Wood, 2003:34). Dit komt
deels door de muziek die zo hard is en weinig melodieus dat hij vrouwen minder aan lijkt
te spreken. Voor een belangrijk deel ligt het echter ook aan de uiterst masculiene sfeer bij
concerten. Het gaat er vaak zo hard aan toe bij shows dat vrouwen zich niet op hun plaats
voelen. Het moshen is zeer fysiek. Er wordt geduwd, getrokken en op elkaar ingesprongen
en gebeukt. Regelmatig zijn er valpartijen, waarbij jongens onder de anderen
terechtkomen. Deze jongens worden door de anderen snel weer overeind getrokken en
opgenomen in de pit. De sfeer is gemoedelijk en vriendschappelijk. Desondanks kan er niet
voorkomen worden dat er regelmatig tanden door lippen gaan of jongens bont en blauw
weer naar huis gaan.

Bij grotere hardcore shows lijken er daarnaast ook altijd wel jongens aanwezig te zijn

die de pit gebruiken om hun agressie kwijt te raken op een minder vriendelijke manier. Ik



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

heb dit één keer meegemaakt tijdens mijn onderzoek, maar ook tijdens mijn eerdere
ervaringen in de scene ben ik dit gedrag tegen gekomen. In alle gevallen werd dit opgelost
zonder dat er geweld aan te pas hoefde te komen. De agressors werden aangesproken op
hun gedrag door de band die door hun plek op het podium een beter overzicht heeft over de
zaal of door andere dansers. De locale scene is hecht, iedereen kent elkaar, waardoor deze
jongens gauw doorhadden dat zij de gehele zaal tegen zich in het harnas hadden gejaagd en
hun gedrag aanpasten.

Concerten zijn collectieve activiteiten, waarbij de band figuurlijk, maar in kleinere
zalen vaak ook letterlijk, op dezelfde hoogte staat met het publiek. Het is gebruikelijk dat
zangers tijdens optredens hun microfoon delen met het publiek, zodat deze de refreinen
van de nummers mee kunnen zingen, of beter gezegd schreeuwen. Een aantal maal heb ik
meegemaakt dat een zanger zijn voortanden brak nadat in de tumult de microfoon in zijn
gezicht geduwd werd. Ook andere concertgangers lopen dit risico wanneer zij de teksten
meezingen in de microfoon die zij door de zanger voortgeduwd krijgen. Verwondingen
horen echter zoals ik al eerder beschreef bij de concertbelevenis.

Bij punkconcerten spelen meestal een aantal bands per avond. Hoe meer van deze
bands de hardcore stijl hebben, hoe minder meisjes aanwezig zijn en hoe harder het er aan
toegaat in de pit. Meisjes vertonen zich zelden op de dansvloer. Zij kijken vanaf de zijkant
van de zaal of staan achterin. Er zijn echter altijd meisjes aanwezig die zich wel volledig in
de scene gestort hebben en die alle nummers meezingen. Zij doen dit dan echter wel vanaf
een veilige plek. Dit geldt ook voor mijzelf. Ik vind het leuk de jongens tekeer te zien gaan,
maar zal mijzelf er niet gauw tussen storten. De veilige plek bij concerten voor meisjes en
anderen die wel wat willen zien maar niet willen dansen is vooraan bij het podium. Niet in
het midden van het podium waar de pit is, maar aan de beide zijkanten. Hier zie je dan ook
meestal een klein clubje meisjes staan.

Vrouwen worden niet doelbewust uit de straight edge scene geweerd. In tegendeel,
songteksten zijn vaak pro-feministisch, anti-seksistisch en er wordt regelmatig stelling
genomen tegen geweld tegen vrouwen. Vrouwen moeten echter om binnen de scene
serieus genomen te worden voldoen aan een nog hogere standaard dan de mannen om hen
heen (Haenfler, 2004;89, Wood, 2003;44). Omdat de meeste vrouwen door hun vriendjes
in de scene worden geintroduceerd moeten zij bewijzen dat zij niet slechts daar zijn om tijd
met hun vriend door te brengen. Ze moeten tonen dat zij daar zijn voor de muziek en dat

ook zij zich onderwerpen aan de regels van het veld.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Naast deze hogere standaard voor vrouwen is ook de retoriek die gebruikt wordt
binnen de scene zeer mannelijk, soms ook militaristisch van aard. Er wordt gesproken over
‘brotherhood’, ‘strength’, ‘honor’ en natuurlijk ‘discipline’ (Haenfler, 2004;89). Alle
termen met een zeer mannelijke connotatie. De scene is ook in die zin dus zeer paradoxaal
te noemen. Aan de ene kant wordt er gezongen voor emancipatie en tegen seksisme, maar
tegelijkertijd worden vrouwen, al is het vaak onbewust, buitengesloten van de scene. Er
wordt een aanklacht aangetekend tegen de wijze waarop vrouwen worden behandeld en
achtergesteld in de dominante cultuur, terwijl binnen de eigen cultuur het nog veel
moeilijker is voor vrouwen om een respectabele plaats te veroveren.

Ook ik heb hier als vrouw in de punkscene mijn ervaringen mee. Ik heb echter nooit
de wens gekoesterd of geprobeerd om een belangrijke plek binnen de scene te veroveren.
Daarnaast heb ik mij nooit persoonlijk verdiept in de hardcore en straight edge muziek en
scene, maar mij altijd alleen geinteresseerd in de wat rustigere en melodieuzere varianten
van punkrock. Al zou je dit misschien kunnen verklaren door te stellen dat deze voorliefde
voortkomt uit de masculiene sfeer van de hardcore muziek en scene. Misschien heb ik mij
nooit tot deze muziek aangesproken gevoeld, omdat ik deze te mannelijk vond. En heb ik
nooit een poging ondernomen onderdeel te worden van de scene, omdat ik al door had dat
dit voor een meisje zeer moeilijk is. Wel heb ik met vriendinnen vaak gelachen om het
haantjes gedrag van de jongens. Ze lijken erg met elkaar bezig te zijn tijdens concerten. De
¢én probeert nog stoerder te zijn dan de ander, harder te zingen, wilder te dansen. Er is een
strijd gaande over wie het meest punk is, waarbij concerten het strijdveld zijn. Die strijd
wordt gevoerd door mee te zingen met de bands, door de juiste kleding te dragen, de juiste
mensen te kennen, de juiste muziek te kopen en door zich op de juiste wijze te gedragen.

Kortom door de regels van het veld te volgen.

Straight edgers zijn bij shows soms te herkennen aan grote zwarte kruizen die zij op
hun handen zetten met een merkstift (Wood, 2003:35). Met deze X geven zij aan de andere
aanwezigen aan dat zij de straight edge levensstijl aanhouden en dus geen drank of drugs
nuttigen. De oorsprong van dit kruis ligt in de Verenigde Staten. Omdat je in dat land
wanneer je nog geen 21 jaar oud bent geen alcohol mag drinken, maar veel jongeren die
nog niet zo oud zijn wel naar concerten of discotheken gaan, is er een manier gevonden om
ervoor te zorgen dat minderjarigen geen alcohol geschonken krijgen. Bij de deur van de
zaal moet iedereen zich identificeren. Wie onder de 21 jaar is krijgt van de portier op

iedere hand een groot zwart kruis (Wood, 2003:35). Hierna is het onmogelijk om eenmaal



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

binnen bij de bar toch stickem een biertje te kopen, aangezien de barman op een gegeven
moment je handen zal zien met daarop het kruis. Dit gebruik is later door de Staight Edge
beweging geadopteerd en eigen gemaakt. Met deze kruizen maken zij voor iedereen
kenbaar dat zij straight edge zijn. Daarnaast is het een teken van solidariteit aan de
beweging gericht aan andere straight edgers.

Inmiddels is de X het symbool van de beweging geworden, die zoals ik in mijn
inleiding al vertelde door aanhangers vaak sXe genoemd wordt. Bands hebben vaak namen
waarin de X verwerkt is, net zoals de websites en de fanzines dat hebben. Daarnaast wordt
het vaak gedragen op (band)shirts, in combinatie met teksten die de levenstijl beschrijven
zoals: ‘drug free youth’, true till death’, ‘one life drug free’ of ‘only the strong’(Wood,
2003:36, Haenfler, 2004;415). Het komt ook veel voor dat er drie kruizen (XXX) worden
gedragen. Dit is afkomstig van de prints van de band Minor Threat gemaakt door Jeff
Nelson, drummer van de band. Op de vlag van Washington D.C., de thuisstad van deze
band, staan drie sterren die Nelson in zijn prints verving voor X-en. Ieder kruis zou daarbij
staan voor één van de Straight Edge waarden; namelijk geen drank, geen drugs, geen seks
buiten een relatie. Sommige straight edgers tatoeéren deze kruizen op hun lichaam als
ultiem teken van toewijding aan de scene. Dit is echter niet gebruikelijk, zoals ook het
kruis op de handen tekenen bij shows niet alom gebruikelijk is. Sommigen doen het wel,

anderen doen het soms en weer anderen doen het nooit.

Straight edgers zijn uiterlijk eigenlijk haast niet te onderscheiden van andere
hardcore kids. Ik heb echter gemerkt dat er bepaalde tekenen zijn waaraan je hen kunt
herkennen. Ten eerste zijn zij natuurlijk nuchter, wat vooral later op de avond een goede
hint kan zijn. Ten tweede kan je zoeken naar de hierboven beschreven X op handen, truien
en lichamen. In de punk en hardcore scene is het gebruikelijk om shirts te dragen van
bands. Deze kan je kopen bij concerten of via de eigen websites van de bands. Je kunt een
straight edger dan ook ten derde herkennen aan de bandshirts die hij draagt. Voorwaarde is
dan wel dat je zelf ook weet welke bands sXe zijn, al maken zij dit meestal zelf graag
duidelijk door de X te gebruiken in hun artwork. Een vierde weggever zijn vaak de teksten
die worden gedragen op shirts, rugzakken of andere kleding en accessoires. De in de vorige
paragraaf beschreven teksten worden veel gebruikt, maar ook het cijfer 24, dat staat voor
de 24° letter van het alfabet, of slogans als: ‘positive youth crew’, ‘one truth’, ‘carry on’ of

teksten van soortgelijke strekking zijn duidelijke tekenen dat je te maken hebt met een



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

straight edger. Op deze vier tekenen na zien de straight edge kids er echter hetzelfde uit als
anderen in de hardcore scene.

Hardcore punk en straight edge zijn niet los van elkaar te zien. Alle culturele
kenmerken die ik over de hardcore scene beschreef zijn dan ook van toepassing op de
straight edge scene. Straight edge is een onderdeel van de hardcore scene, wat weer
onderdeel is van de punkscene. Straight edge jongeren gaan naar dezelfde bands en
dezelfde concerten en gedragen zich daar hetzelfde als de andere punks, op het drank en
drugsgebruik na. Zij dansen hetzelfde, zingen hetzelfde, en maken dezelfde keiharde
muziek. Zij zijn even agressief op de dansvloer en zijn even actief binnen hun scene, zo
niet actiever. Bands zijn lang niet allemaal geheel straight edge. Sterker nog, het merendeel
van de straight edgers spelen in bands samen met jongens die niet straight edge zijn. Hier
moet ik wel aan toevoegen dat dit het geval is in de Nederlandse scene die ik onderzocht
heb. Het is mogelijk dat in de Verenigde Staten, waar de punkscene en ook de straight edge
scene groter is dan in Nederland, er een duidelijker onderscheid tussen de twee groepen is

te maken.

Binnen de hedendaagse Nederlandse punkscene heb ik tijdens mijn participerende
veldonderzoek in navolging van Fox (1987) vier categorieén punks waargenomen die ik
onder dezelfde namen als Fox onder wil brengen, namelijk: hardcore punks, softcore
punks, preppie punks en spectators. Ik heb deze indeling voornamelijk gebaseerd op mijn
observaties tijdens shows en mijn gesprekken met jongeren aldaar.

Hardcore punks zijn zoals Fox ook al aangaf punks die leven voor hun scene. Zij
hechten nergens zoveel waarde aan als aan de scene, de punk levensstijl en het
voortbestaan van de scene. Straight edgers zijn onderdeel van deze categorie. Zij vinden de
scene zo belangrijk en willen zo graag een authentieke punk zijn dat zij bij wijze van
spreken alles zouden doen wat van hen gevraagd werd. Je hoeft niet straight edge te zijn
om als hardcore punk te worden beoordeeld. Ook andere actieve punks die deelnemen aan
de locale underground punkscene kunnen als hardcore punks worden gezien wanneer zij op
een andere manier toewijding tonen aan het punkveld. Het is echter wel belangrijk een
centrale plek in te nemen in de locale scene die zich voornamelijk in alternatieve zalen en
kraakpanden afspeelt. Straight edge is zo een kleine, onbekende beweging dat het
onwaarschijnlijk is dat je ervan kennis neemt wanneer je nog geen onderdeel uitmaakt van
de scene. Dit maakt de beweging een interessante manier om een plek te veroveren in de

hardcore punk categorie.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Softcore punkers zijn jongeren die actief zijn binnen de punkscene, maar hier net iets
minder waarde aan hechtten dan de hardcore fans. Zij leven niet voor de scene, maar zien
het als een manier om plezier te maken en hun vrienden te ontmoeten. Verder zijn zij niet
te onderscheiden van de serieuze, hardcore punks. Ook zij spelen in bands of ondernemen
andere activiteiten en bezoeken de concerten van kleinere, in de mainstream onbekende
bands.

Preppie punks zijn vaak jonge, beginnende punks. Zij bezoeken voornamelijk
concerten van de grotere, vaak Amerikaanse bands. Zij zijn niet actief in de locale scene en
bezoeken zelden concerten van locale bands. Zij luisteren naar punk en hardcore bands die
onder contract staan bij de grotere punklabels en reguliere platenmaatschappijen. Dit zijn
vaak bands die al langer bestaan, waarvan de leden als helden worden gezien in de scene,
of bands die in de underground punkscene niet worden gewaardeerd, omdat zij als
pretenders worden gelabeld. Zulke bands treden ook op tijdens festivals als Pinkpop of
Lowlands en zijn eigenlijk onderdeel (geworden) van de mainstream muziekindustrie.
Preppie punks zijn bij concerten makkelijk herkenbaar, omdat zij zich vaak te opvallend
kleden en gedragen. Zij zijn niet op de hoogte van de nieuwe, subtielere stijlvarianten in de
scene.

De spectators categorie is in mijn observatie anders dan in het onderzoek van Fox
(1987). Bij haar zijn dit personen die af en toe eens komen kijken uit nieuwsgierigheid,
maar geen echte band hebben met de scene. Ik wil deze categorie echter reserveren voor
een nieuwe groep punks die punk alleen kennen van televisie. Dit zijn vaak zeer jonge
meisjes en jongens die fan zijn van over het algemeen Amerikaanse, poppunk bands, zoals
Good Charlotte en Sum 41, of de Canadese zangeres Avril Lavinge. Dit zijn acts die een
platencontract hebben bij een major platenlabel, die videoclips uitbrengen en zich richten
op de reguliere markt. Ook de fans van deze bands noemen zich punks. Deze jonge fans
kleden zich vaak extremer dan punks uit de hardcore categorie waarbij zij zwart geverfde
haren hebben en veel zwarte oogschaduw dragen. Zij zijn echter eerder te vergelijken met
Madonna fans uit de jaren tachtig die zich net zo kleden als haar dan met punks uit de
underground categorie. Zij maken echter tegenwoordig wel onderdeel uit van het punk
veld, maar dan vooral als een groep waarvan de andere drie categorieén zich willen

distantiéren.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

4.3 Motivatie

Ik gaf al eerder aan dat het voor straight edgers erg belangrijk is dat de keuze voor de
scene en de straight edge levensstijl weloverwogen wordt gemaakt. Je bent niet straight
edge wanneer je toevallig geen verdovende middelen tot je neemt. Slechts diegenen die
onderdeel zijn van de hardcore punkscene en bewust gekozen hebben om niet te drinken,
roken en drugs te gebruiken mogen zich legitiem straight edge noemen.

De keuze om de levenstijl aan te nemen wordt op een verschillende manieren
gemotiveerd. Bij onderzoeken van de Amerikaanse scene wordt regelmatig het alcohol en
drugsverleden van familieleden genoemd als motivatie om zelf niet te willen drinken of
andere verdovende middelen tot zich te willen nemen (Haenfler, 2004;82, Wood, 2003;49).
Ik ben deze motivatie bij mijn onderzoek in de Nederlandse scene niet tegen gekomen. Er
zullen wellicht wel jongeren zijn die te maken hebben gehad met alcohol en drugsmisbruik
in hun directe omgeving, maar dit is door geen van de jongeren die ik heb gesproken als
motivatie voor hun keuze genoemd. Dit kan zijn omdat ik die jongeren toevallig niet
gesproken heb, of omdat zij mij dit gewoon niet hebben willen vertellen.

Een motivatie die ik wel een aantal maal heb gehoord is dat jongeren zichzelf in
bescherming wilden nemen tegen hun, naar eigen zeggen, problematische omgang met
drank en drugs door straight edge te worden. Zij merkten dat zij teveel dronken of blowden
en voelden zich daar niet prettig bij. Zij kwamen in contact met de straight edge cultuur
ontdekten dat het ook anders kon zonder dat zij als mietje gezien zouden worden.

Anderen geven aan dat zij wilden leven zoals hun idolen. Zij wilden het voorbeeld
volgen van hun helden die in bands speelden en zongen over de levenstijl. Het werd door
deze bandleden niet stoer gevonden om veel te drinken of drugs te gebruiken, maar juist
dom. Hierdoor kon je binnen de punkscene prestige verkrijgen door deze middelen niet te
gebruiken en nuchter door het leven te gaan. Ook deze jongeren stopten vervolgens met het
drinken van alcohol enzovoorts en begonnen zich straight edge te noemen.

Vaak is het echter een combinatie van de hierboven genoemde factoren die de
jongeren helpt hun keuze te maken. Eén van de jongens die ik bij hem thuis sprak op 21

maart 2007 legde zijn motivatie als volgt uit:

“Ik hoorde voor het eerst over straight edge toen ik een jaar of achttien was en elke
dag blowde na schooltijd. Ik vond de bands cool, bandleden en skateboarders waren mijn

helden, en wilde eigenlijk toch al stoppen met blowen. Nu bleek dat er binnen de hardcore



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

scene een beweging was die zich uitsprak tegen roken en drinken. Een beweging waarbij
drinken niet cool was. Ik vond de bands cool. Ik wou stoppen met blowen en drinken en ik

vond het straight edge label cool. Dus werd ik straight edge.”

Deze jongen motiveert zijn keuze om straight edge te worden dus door aan te geven
dat hij net als zijn helden die speelden in zijn favoriete bands wilde leven. Daarnaast geeft
hij aan dat hij het straight edge label interessant vond en toch al ontevreden was met de
wijze waarop hij omging met drank en drugs. De combinatie van deze factoren deed hem
besluiten straight edge te worden.

Daarnaast is er nog een kleine groep die al voor zij in aanraking kwamen met straight
edge de levenstijl hadden. Jongeren die nooit van drinken, roken en dergelijke hebben
gehouden. Deze jongeren kwamen via de hardcore scene in aanraking met de straight edge
beweging en begonnen zichzelf vervolgens straight edge te noemen. Zij beschouwen
straight edge als een bevestiging van hun eigen levensstijl (Wood, 2003;49). Dit zijn over
het algemeen de jongeren die ook na hun twintiger jaren, wanneer de meeste anderen weer
zijn gaan drinken, straight blijven. Of zij ook het label blijven voeren is echter de vraag.

Een andere factor die meeweegt bij de overweging om straight edge te worden komt
voort uit een afkeer ten opzichte van de wijze waarop er door andere jongeren om wordt
gegaan met alcohol en andere middelen. Jongeren op school die zich tijdens feestjes
compleet lazarus drinken, of jongeren uit de scene die bij concerten zo laveloos zijn dat zij
niks van het optreden mee krijgen. In die zin verzetten straight edge jongeren zich tegen
andere jongeren, jeugdculturen en de dominante cultuur. Zij zijn het niet eens met de
manier waarop er in de westerse samenleving gebruik wordt gemaakt van alcohol, drugs en
seksualiteit. Tijdens een gesprek hierover met een voormalige straight edger na een concert

in een Haags kraakpand zei hij over zijn persoonlijke motivatie:

“ Het heeft te maken met dat gedoe van punkers VS de massa debielen op school.
Wij (straight edgers) waren anders dan de meute die zopen op schoolfeesten enzo. Wij

gingen skaten en punk luisteren. Dat was veel toffer”

Hij gaf aan dat hij onder andere straight edge was geworden om anders te zijn dan de
anderen op school. Hij wilde niet horen bij de meute op school, maar onderdeel zijn van de

punkscene. Hij had iets anders, beters te doen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Volgens Haenfler (2004) is straight edge een vorm van cultureel verzet dat zich op
drie verschillende niveau’s manifesteert, namelijk op micro, meso en macro niveau. Het
micro niveau is het verzet tegen het gebruik van middelen in de persoonlijke omgeving,
binnen hun familie of vriendengroep. Hierbij worden ook de veranderingen van de
persoonlijke levens gerekend. Het is een individueel protest. Gericht op het maken van
doordachte individuele keuzes en het creéren van een persoonlijke, authentieke stijl.

Onder het verzet op meso niveau wordt door Haenfler (2004) het verzet tegen andere
jongerenculturen gerekend. Hieronder valt ook het verzet tegen het nihilistische
gedachtegoed van de punkscene. Straight edgers richtten zich in hun protest tegen anderen
jongeren die zich verliezen in drank en drugsgebruik, tegen de hippiecultuur die dit gebruik
verheerlijkte, maar ook tegen de no future mentaliteit van hun eigen scene.

Op macroniveau verzet de straight edge beweging zich tegen de dominante cultuur.
Het verzet zich tegen de wijze waarop in die dominante westerse cultuur wordt omgegaan
met alcohol en drugs, maar ook tegen wijze van omgang met dieren en de natuur, vrouwen
en seksualiteit.

Belangrijkste is echter het persoonlijke verzet op micro niveau. Individualiteit en
persoonlijke vrijheid zijn zeer belangrijke waarden in de straight edge beweging. Zelf je
keuze maken en een authentieke persoon zijn. Niet drinken omdat de populaire kinderen op
school dat doen of omdat dat binnen de samenleving als normaal, gezellig of stoer wordt
gezien. Aantonen dat jij anders bent en uniek. Straight edge jongeren zeggen zich te
verzetten tegen peer pressure. Door straight edge te zijn voelen zij zich zelfverzekerd,
onafthankelijk en soms ook superieur aan anderen om hen heen. Zij labelen zichzelf door
niet te drinken als authentieker dan anderen in de scene die door hun drankgebruik geen
werkelijk verzet kunnen leveren (Haenfler, 2004;416). Anderen zijn slechts onderdeel van

de hegemonie al zijn zij getooid met een hanenkam of tatoeages.

De meeste jongeren zullen na een aantal jaar hun straight edge levenstijl laten vallen.
Ook hierin is de beweging vrij streng. Je kunt niet een beetje straight edge zijn, of af en
toe. Wanneer je ¢én maal alcohol drinkt, al is het maar een paar slokken, of één sigaret
rookt kan je geen aanspraak meer maken op de straight edge identiteit (Wood, 2003:50,
Haenfler, 2004:410) Dit stoppen met de straight edge levenstijl wordt wel selling-out of het
verliezen van je edge genoemd.

Straight edge wordt als overtuiging gezien, waarbij er vanuit wordt gegaan dat de

deelnemers hun leven lang de levensstijl zullen blijven volhouden. De beslissing om die



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

levenstijl op te geven is dan ook vaak weloverwogen. Dit vooral omdat wanneer je
eenmaal je edge verloren hebt je niet meer terug kunt. Je bent je aanspraak op de straight
edge identiteit dan voor altijd verloren (Haenfler, 2004:418). De motivatie voor deze keuze
is over het algemeen, ondanks dat er goed over na is gedacht, vrij eenvoudig. Het nut van
het behouden van de levenstijl wordt niet meer gezien. De noodzaak is verloren. In het
onderzoek van Wood (2003) legt één van de door hem geinterviewde jongens het als volgt
uit:

“By the time we went to Europe for the second time I still didn’t drink, but I realized
that 1 felt I kind of missed out on a lot of times that people in the band had during the first
trip[...] I found that I would rather be involved with experiences around me than stick to

an idea, or a kind of philosophy I had in the back of my mind.”

Deze jongen zag dat anderen in zijn band tijdens een tournee meer hadden
meegemaakt dan hijzelf. Hij was op dezelfde plekken geweest en had dezelfde mensen
ontmoet, maar had hier minder uit weten te halen. Het idee waarvoor hij zijn leven in
dienst had gesteld belemmerde hem bij de beleving van de scene.

Zelf sprak ik in februari 2007 met een jongen die meer dan tien jaar straight edge
was geweest en zeer actief was binnen de hardcore scene in bands, maar ook met het
ontwerpen van platenhoezen en t-shirts en dergelijke. Hij vertelde dat hij op een gegeven
moment simpelweg dacht: “Fuck dit. Ik heb er genoeg van.” Waarna hij een biertje dronk
om zijn beslissing te bezegelen. Desondanks bleef hij wel actief in de hardcore punkscene,
waar hij nog altijd even veel respect krijgt en beschouwd wordt als een echte punk. Zijn
opgave van de straight edge levensstijl heeft hier niks aan af gedaan.

Door leden van de straight edge gemeenschap wordt het vaak betreurd dat anderen
hun edge verloren hebben. Zij voelen zich in de steek gelaten en bedrogen. (Haenfler,
2004:419) De teleurstelling is extra groot wanneer de sell-out iemand is die al lang actief is
binnen de scene. Straight edge is een beweging die vooral jongeren gevormd wordt. Al
deze jongeren denken op voorhand hun leven lang straight te blijven en kijken op naar
diegenen die al jaren onderdeel uitmaken van de scene. Deze personen worden vaak als
helden bewonderd. (Haenfler, 2004:419) Jongere straight edgers krijgen wanneer deze
helden hun edge verliezen het idee dat de beweging legitimiteit verliest. Dit fragment uit
de songtekst van de band Strife van hun album ‘One truth” demonstreert deze gevoelens

van verdriet en teleurstelling over een gevallen vriend.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

What will remain of those days when it all meant something to you/The kids and
me/lt was more than just something, yes but it’s changed/What will remain of those things
that used to be?/Some say they re gone but they 're never gone in me/And I will remain to

see those days again.

Over het algemeen betekent het einde van iemands straight edge bestaan niet dat de
vriendschappen die door de jaren heen zijn ontstaan worden verbroken. Deze blijven
bestaan ondanks het bedrog dat wordt ervaren. Jongeren geven tijdens mijn gesprekken
met hen aan dat zij erg teleurgesteld zijn, maar de vriendschap gaat inmiddels boven de
filosofie. Straight edgers die hun edge verloren hebben kunnen ook gewoon onderdeel
blijven van de hardcore scene. Dit is echter vaak niet meer hetgene waar zij hun gehele
identiteit en levensovertuiging aan ophangen. Zij zijn ouder geworden, zijn milder
geworden in hun overtuigingen en hebben verantwoordelijkheden gekregen die niet samen

gaan met een leven dat volledig in teken staat van de punkscene.

Dit veranderen van intensiteit van de punk identiteit wordt ook geanalyseerd door
Joanna R. Davies (2006) in haar onderzoek naar ouder wordende punks: ‘Growing Up
Punk.’ In dit artikel beschrijft zij een aantal strategieén die oudere punks kunnen hanteren
om hun punk identiteit aan te passen aan hun veranderende levens. Sommige van deze
strategieén worden door Davies als onsuccesvol beschreven. Het is deze personen niet
gelukt een punkidentiteit te behouden in hun volwassen leven. Dit zijn de mensen die,
nadat zij een baan kregen, nooit meer actief waren binnen de scene. Davies beschrijft deze
personen als scene rejectors. (Davies, 2006:66) Zij hebben volwassenheid verkozen boven
de scene. Ook het tegenovergestelde is mogelijk. Punks die hun punkidentiteit verkiezen
boven volwassenheid. Dit wordt ook als onsuccesvol gezien, omdat deze personen blijven
hangen in kinderlijk en onvolwassen gedrag.

Er worden door Davies (2006) echter ook succesvolle manieren beschreven om punk
te blijven in je volwassen leven. De eerste wijze die dit mogelijk maakt is door een held te
worden binnen de scene. Helden zijn personen die de scene mede hebben helpen vormen
en zo een heldenstatus hebben verworven. Ondanks dat zij ouder zijn geworden en
verantwoordelijkheden hebben gekregen zijn zij trouw gebleven aan hun idealen en scene.
Straight edge grondlegger lan McKaye kan als zo een held worden gezien. Hij is ten eerste
nog altijd straight edge. Ten tweede nog altijd actief binnen de scene in bands en met zijn

eigen onathankelijke platenlabel Dischord records. Ten derde houdt hij nog altijd vast aan



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

zijn anti-commercie€le standpunten. Zo treedt hij met zijn huidige band Fugazi nooit op
tijdens concerten waarvan de entreeprijs boven de vijf dollar ligt en worden platen van de
band verkocht tegen kostprijs.

Een andere meer voor komende manier om succesvol de punk identiteit te blijven
houden is door een carriere te maken binnen de scene. Dit kan door in bands te spelen,
door als illustrator flyers, platenhoezen of andere zaken te ontwerpen, door een platenlabel
op te richten enzovoorts. Deze personen hebben een manier gevonden om hun leven in de
punkscene te integreren in alle onderdelen van hun volwassen leven (Davies, 2006:69).

Als laatste zijn er die punk weten te blijven terwijl zij werkzaam zijn buiten de scene.
Zij hebben een normale baan, zijn getrouwd en hebben kinderen, maar zijn toch
gewaardeerde leden van de scene gebleven. Zij blijven de tijd vinden om shows te

bezoeken of in bands te spelen ondanks al hun andere verplichtingen.

Een straight edger kan zoals ik al eerder aangaf zijn straight edge identiteit verliezen,
maar desondanks een succesvolle oudere punk worden. Het komt zelden voor dat iemand
die straight edge geweest is zijn scene volledig in de steek laat. Een straight edger heeft de
hardcore scene zo belangrijk gevonden dat hij jarenlang zijn hele levenwijze naar in heeft
gericht. Met het ouder worden wordt de toewijding minder. Hardcore en straight edge zijn
niet langer het belangrijkste in het leven van die jongere, het gene waaraan hij zijn hele
identiteit ontleent, maar de muziek en de scene zullen over het algemeen altijd onderdeel

blijven van zijn leven.

Conclusie

Nadat de eerste punkgolf in Engeland tot een einde was gekomen bleef de muziek en
de filosofie van de punkcultuur zich over de wereld verspreiden. Nieuwe locale
punkscenes ontstonden in zo goed als alle grote en kleine steden. Scenes die bestonden uit
een handje vol jonge punks die samen in een aantal bandjes speelden. In de Verenigde
Staten ontwikkelde zich in €én van deze locale scenes een nieuwe muzikale stroming: de
hardcore punk. Deze hardcore punk onderscheidde zich van de eerdere punk door
agressiever, radicaler en harder van klank en inhoud te zijn. De beginnende hardcore scene
bestond uit een groep boze jongeren uit de blanke middenklasse. Zij keerden zich tegen de
commerciéle muziekindustrie die de punk van zijn kracht had beroofd en de mainstream

samenleving. Deze jongeren waren niet boos omdat zij geen kansen zagen voor zichzelf,



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

zoals de Engelse punks een aantal jaar eerder. Zij waren kwaad op alles dat hoorde bij de
Amerikaanse, dominante cultuur. Zij leefden de Amerikaanse droom, maar deze kon hen
niet bekoren.

Vanuit deze hardcore scene onstond een beweging die straight edge wordt genoemd.
Jongeren die onderdeel zijn van deze subcultuur onderscheidden zich door principieel geen
alcohol te gebruiken, niet te drinken, geen drugs te gebruiken en vaak ook door geen vlees
te eten of seks te hebben buiten een relatie. Door straight te zijn zeggen deze jongeren een
edge te hebben op anderen in de punkscene, maar ook op anderen in de samenleving.
Ondanks dit verzet tegen de punkscene is straight edge onlosmakelijk verbonden met deze
scene. Het is volgens straight edgers niet mogelijk straight edge te zijn zonder onderdeel
uit te maken van de hardcore scene, bij voorkeur door actief te zijn in een locale face-to-
face scene. Concerten zijn de belangrijkste ontmoetingspunten voor hardcore kids en
straight edgers. Het bezoeken van shows is een absolute voorwaarde om deel te nemen aan
de scene.

Straight edge wordt gezien als een levensstijl. Jongeren die straight edge besluiten te
worden doen dit met de overtuiging dat dit voor de rest van hun leven zal zijn. Dit is echter
zelden het geval. De meeste van hen worden straight edge tijdens hun tienerjaren en
houden dit vol tot zij begin twintig zijn. De beweging is erg streng tegenover deze
jongeren. Je kunt de straight edge identiteit één maal verkrijgen. Ga je de fout in dan is er
geen weg meer terug. Het is geen label dat je aan en uit kunt trekken.

Straight edgers onderscheidden zich in hun uiterlijk bijna niet van andere leden van de
hardcore scene. Zij hebben dezelfde uiterlijke stijlkenmerken als anderen. Er zijn echter
enkele kleine tekenen waaraan zij te herkennen zijn. Binnen de hardcore scene is het
gebruikelijk om shirts te dragen van bands. Deze shirts kunnen slechts via het internet of
op shows gekocht worden. Zij zijn niet te koop in de winkel. Straight edgers zijn
herkenbaar aan de shirts die zij dragen. Dit kunnen shirts zijn van straight edge bands,
waarop de X, het teken van de scene, vermeld staat of shirts die alleen de straight edge
levensstijl beschrijven. Op deze laatste staan teksten als ‘drug free youth’ of ‘strong till
death’ en soortgelijke boodschappen, vaak in combinatie met één of meerdere X-en.
Daarnaast is het gebruikelijk om tijdens shows een X op de bovenkant van je hand te
tekenen, waarmee je aangeeft straight edge te zijn. Dit is een gebruik dat afkomstig is uit
de Verenigde Staten, waar jongeren onder de 21 een kruis op hun handen krijgen bij

binnenkomst bij een concert zodat zij geen alcohol kunnen drinken. Dit kruis wordt soms



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

ook getatoeerd op het lichaam, vaak in combinatie met één van de hierboven beschreven

teksten.

Straight edgers motiveren hun keuze om straight edge te worden op een aantal
manieren. De eerste motivatie om niet meer te drinken en dergelijke is dat zij zich
verzetten tegen de wijze waarop er in hun familie en directe omgeving om wordt gegaan
met alcohol. Zij zien het alcohol en drugs misbruik van anderen en willen anders zijn dan
die personen. Een tweede motivatie is het eigen alcohol en drugs gebruik dat als
problematisch wordt gezien. Door straight edge te worden beschermen zij zich tegen
zichzelf. Ten derde willen de jongeren zo zijn als hun helden uit de punkscene. Zij willen
net zo cool zijn als de bandleden die zij bewonderen. Een vierde motivatie om de
levensstijl aan te nemen is dat zij anders willen zijn dan hun klasgenoten, hun ouders en de
rest van de samenleving. Zij gebruiken hun geheelonthouding als een manier om zich af te
keren van de wijze waarop anderen in het leven staan. Natuurlijk wordt de keuze om
straight edge te worden vaak gemotiveerd door een combinatie van deze factoren. Het is
niet één enkel ding dat de jongeren motiveert. Het is een optelsom van factoren.

De sociale organisatie van de hardcore scene is onder te verdelen in vier categorieen
punks: hardcore punks, softcore punk, preppie punks en pretenders. Hardcore punks zijn in
deze indeling jongeren die leven voor de scene. Softcore punks zijn punks die een
volwaardig onderdeel zijn van de scene, maar er niet hun gehele leven naar inrichten.
Preppiepunks zijn vaak beginnende punks, die geen onderdeel uitmaken van de
underground scene. Pretenders zijn heel jonge punks die luisteren naar top 40 punkmuziek.
Straight edgers vallen binnen de eerste categorie. Zij stellen hun leven in dienst van de
scene door de straight edge levensstijl aan te nemen. Doordat de levensstijl niet iets is dat
je slechts in het weekend kunt doen geven zij aan anders, meer punk te zijn dan
preppiepunks en softcore punks. Zij zijn hardcore punks die toegewijd zijn aan de scene en
de regels van het punkveld onderschrijven. Ik zie de wens om hardcore punk te zijn ook als
een motivatie om straight edge te worden. Dit is echter een onbewuste motivatie. Geen van
de straight edge jongeren die ik heb gesproken heeft deze motivatie gegeven. Al kan de
derde motivatie, waarbij jongeren aangeven te willen zijn als hun helden, wel als zodanig
gezien worden. De helden hebben al een hardcore punk positie veroverd. Door net als hen

te leven kan je zelf ook zo een plek verkrijgen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Volgens Haenfler (2004) is straight edge een vorm van cultureel verzet op micro,
meso en macro niveau. Op micro niveau verzetten de aanhangers zich tegen hun omgeving
en de wijze waarop daarin om gegaan wordt met verdovende middelen. Dit is een
individueel verzet. Op meso niveau verzetten de straight edgers zich tegen andere
jongerenculturen en hun omgang met drank en drugs. Het is in dit geval ook verzet tegen
de eigen punkcultuur, waarvan drank en drugsmisbruik een onderdeel is. Het verzet op
macro niveau is een verzet tegen de dominante cultuur. Straight edgers verzetten zich tegen
de wijze waarop in de hegemonie drank en drugsgebruik wordt getolereerd. Daarnaast
stellen straight edgers beter verzet te kunnen leveren tegen de dominante cultuur, omdat zij
nuchter zijn. Zij verwijten andere personen uit de scene dat zij geen goed verzet kunnen
leveren, omdat zij daar niet helder genoeg voor zijn. Sommige straight edgers zeggen dan
ook dat andere leden van de punkscene gewoon onderdeel zijn van de dominante cultuur al

luisteren zij andere muziek en hebben zij tatoeages.

De straight edge cultuur is moeilijk op te nemen in de heersende cultuur. De twee
manieren van incorporatie in de samenleving die Hebdige (1979) beschreef zijn
commodificatie en ideologische inkapseling. Beide zijn moeilijk te realiseren bij deze
subcultuur. Commodificatie is eigenlijk niet mogelijk, omdat straight edge alleen binnen
de hardcore scene bestaat. Zonder actief te zijn binnen die scene kan je volgens de straight
edgers niet straight edge zijn. De hardcore scene is zo sterk verbonden met de hardcore
punk, die erg hard en agressief is dat het onwaarschijnlijk lijkt dat de muziek ooit populair
zal worden onder een groter publiek. Dit is waarschijnlijk ook een belangrijk deel van de
aantrekkingskracht van de scene. Hardcore kids voelen buitenstaanders en zijn daar trots
op. Zij willen geen onderdeel zijn van de samenleving, maar zich juist opsluiten binnen
hun scene.

Er zijn jongeren die zich straight edge zijn gaan noemen nadat zij hierover gelezen
hadden op het internet. Zij worden echter binnen de straight edge scene niet geaccepteerd.
Pas als zij onderdeel worden van een locale hardcore scene mogen zij zich volgens de
regels van de beweging straight edge noemen. Hieruit blijkt wel hoezeer de straight edge
beweging zich wapent tegen incorporatie door personen van buiten. De beweging wordt
bewust klein gehouden, de regels zijn streng en de uiterlijke stijl van de straight edgers is
voor een leek lastig te herkennen. Deze factoren maken de beweging geen waarschijnlijk

slachtoffer voor commodificatie.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

De tweede vorm van incorperatie in de samenleving is ideologische inkapseling. Ook
dit lijkt mij om vrijwel dezelfde redenen niet waarschijnlijk of zelfs onmogelijk. Om
ideologisch te kunnen worden ingekapseld is medewerking van de straight edgers nodig.
Zij kijken echter vaak zo negatief naar de wereld buiten de scene aan dat deze
medewerking niet makkelijk gegeven zal worden. Slechts de scene is voor hen van belang.
Straight edge is een afwijzing van de dominante cultuur door jezelf er min of meer van
buiten te sluiten en niks van aan te trekken. De wereld van een straight edger begint bij de
scene en eindigt daar ook en zo willen zij het ook graag houden. Deze afwijzing van de
dominante cultuur is onmogelijk in de hegemonie op te nemen.

In navolging van Bourdieu’s veldtheorie noem ik de huidige punkscene een veld,
namelijk het punkveld. Volgens Bourdieu wordt er in de verschillende velden door
personen met dezelfde kennis gestreden om dezelfde inzet. Punks hebben kennis van
punkmuziek, stijl, geschiedenis en de organisatie van hun scene. Met deze kennis strijden
zij om de positie van echte of authentieke punk, wat in dit veld naar mijn mening de inzet
is van de strijd. Deze strijd vindt plaats op concerten, de ontmoetingsplekken van de punks,
waarbij kennis van de muziek, een actieve rol in de scene en toewijding aan de waarden
van de scene de wapens zijn waarmee wordt gestreden. Straight edgers zeggen beter verzet
te kunnen leveren dan andere punks, doordat zij nuchter zijn en daarnaast zijn zij betere
concertgangers om dezelfde reden. Ook dit verhoogt hun status in de scene.

Ook in het punkveld zijn er net als in andere velden bepaalde doxa’s te onderscheiden,
waarvan de volgende vier de belangrijkste zijn waaraan een punk moet voldoen. Ten eerste
moet een echte punk houden van de muziek. Ten tweede moet hij actief zijn binnen zijn
locale punkscene. De derde regel is dat de punk de politieke en sociale levensovertuiging
van de punkcultuur moet onderschrijven. De punkcultuur en levenshouding moet
richtinggevend zijn in zijn leven, niet de dominante cultuur. Als laatste regel moet een
echte punk zich kleden in punkstijl. Wanneer een jongere zich houdt aan al deze regels
kan hij de gewenste positie van echte punk veroveren.

Nieuwkomers in een veld moeten hun plek nog veroveren. Zij moeten zich
positioneren binnen het veld. Wanneer nieuwkomers zich in het veld positioneren doen zij
dit vaak door de doxa aan te vallen. Volgens Bourdieu kan dit ook door juist strenger de
regels te volgen dan de oudgedienden dit doen. Dit wordt door hem een ascetische strategie
genoemd. Nieuwkomers in het hardcore punkveld kunnen straight edge gebruiken als
ascetische strategie. Dit is dan zowel een ‘rites de passage’ als een aanval van de doxa.

Door strenger in de leer te zijn, meer toewijding te tonen, geven de straight edge jongeren



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

aan dat punk het belangrijkste is in hun leven. Daarnaast tonen zij de geschiedenis van het
veld te hebben bestudeerd en dat zij de regels van het spel onderschrijven.

In navolging van Bourdieu’s distinctietheorie zou ik willen stellen dat de geschiedenis
en filosofie van het punkveld onderdeel zijn geworden van de habitus van de jongeren.
Waarbij de punkscene onderdeel is geworden van hun secundaire socialisatie. Straight
edge jongeren bewijzen door hun levensstijl dat zij beschikken over een hoog subcultureel
kapitaal. Met behulp van dit hoge subculturele kapitaal worden zij onderdeel van de
dominante klasse binnen de punkscene. Een klasse die zich niet onderscheidt door er zo
extreem mogelijk uit te zien, maar juist door kleine stijlvariaties toe te passen. Zij
gebruiken middelen die niet zeer opvallend zijn, maar voor kenners van de scene wel
maximale distinctie opleveren. Zij lopen over het algemeen niet met hun levensstijl te
koop, al geven zij wel signalen af die voor anderen met een hoog subcultureel kapitaal
duidelijk herkenbaar zijn. Het is een soort geheim genootschap binnen de punkcultuur. Een

genootschap dat zich met onduidelijke tekens kenbaar maakt aan de andere ingewijden.

Jongeren die hun edge verliezen en geen aanspraak meer kunnen maken op het straight
edge label zullen over het algemeen wel onderdeel blijven van de hardcore scene. Zij
hebben hun plek veroverd binnen de scene als hardcore punk en zullen deze plek niet
verliezen doordat zij niet meer straight zijn. Hun vrienden en de nieuwkomers in de scene
zullen teleurgesteld zijn, maar wanneer zij zich in blijven zetten voor de scene zullen zij
nog altijd als hardcore punk beschouwd worden. Hun positionering binnen het veld is
geslaagd. Persoonlijk denk ik dat dit de reden is waarom de meesten na een aantal jaren de
levensstijl weer opgeven. Zij hebben de strijd om een plek als echte punk gewonnen en het

is niet meer nodig zich op deze wijze te bewijzen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Conclusie

Het laatste onderdeel van iedere scriptie is de conclusie. In de conclusie worden alle
onderzoeksgegevens nog eens kort weergegeven en wordt er een duidelijk antwoord
gegeven op de onderzoeksvragen. Daarnaast wordt hier de theorie nogmaals naar voren
gebracht om zo theorie en onderzoeksgegevens met elkaar te verbinden. De

onderzoeksvragen die ik aan het begin van deze thesis heb gesteld waren:

1. Wat zijn subculturen of muziekscenes en hoe zijn deze ontstaan?

2. Wat is straight edge, hoe is het ontstaan en wat zijn de belangrijkste

kenmerken van deze subcultuur?

3. Hoe motiveren jongeren hun keuze om de straight edge levensstijl aan te

nemen?

Ik zal beginnen met de eerste onderzoeksvraag. Subculturen zijn culturen die zich
over het algemeen ontwikkeld hebben naar aanleiding van een muzikale stroming. Deze
culturen worden ook vaak subculturen genoemd. Zij werden voor het eerst onderzocht
binnen het Centre for Contemporary Cultural Studies in Birmingham. Het zijn culturen die
afwijken van de gemeenschappelijke cultuur, die hier zelfs vaak verzet tegen leveren.

Een toonaangevend onderzoek op dit gebied is dat van Hebdige (1978), die het belang
van stijl beschreef als een wijze voor jongeren in een subcultuur om verzet te leveren tegen
de hegemonie. Alle stijlkenmerken werden door hem als een tekst bestudeerd, om zo al
deze tekenen van verzet te kunnen analyseren. Hebdige beschreef in datzelfde onderzoek
ook de wijze waarop de vaak zeer vernieuwende subculturen op werden genomen in de
hegemonie, waardoor het protest verloren ging. Dit kan op twee manieren gebeuren. De
eerste manier is door commodificering, het opnemen van stijlkenmerken binnen de
commercieéle economie. Ten tweede kunnen de subculturele kenmerken ideologisch
worden ingekapseld. Uitingen van de subcultuur worden getrivialiseerd en getemd, of
getransformeerd tot betekenisloosheid.

Tegenwoordig wordt er vaak gebruik gemaakt van de term scenes wanneer

subculturen worden geannalyseerd. Onderzoekers die het begrip scene gebruiken focussen



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

zich op situaties waarin artiesten, ondersteunende faciliteiten en fans samen komen en
muziek maken voor hun eigen plezier, niet uit commercieéle overwegingen. Het begrip
scene wordt gebruikt omdat het minder allesoverheersend is dan het begrip subcultuur.
Leden van een scene plegen niet per definitie verzet tegen de dominante cultuur en kunnen
ook alleen in het weekend onderdeel zijn van de scene. Terwijl het begrip subcultuur de
indruk wekt dat de leden van de cultuur op ieder moment van de dag in die cultuur

verkeren.

De punkcultuur kwam voort uit een lange geschiedenis van jeugdculturen. Vanaf het
moment dat jongeren langer naar school gingen en langer jong konden blijven hebben zij
gezocht naar hun eigen plek in de samenleving. In het Duitsland van het einde van de
negentiende eeuw, begin twintigste eeuw, was deze plek buiten in de natuur te vinden.
Buiten waar de jongeren samen konden wandelen, liederen konden zingen en konden leven
in harmonie met de natuur.

Na de tweede wereldoorlog kwam de jongere generatie pas echt los te staan van de
volwassenen. Jongeren waren steeds hoger opgeleid en hadden steeds meer geld te
besteden, doordat zij een steeds hoger loon betaald kregen. Al snel werd het duidelijk dat
jongeren een geheel eigen markt vormden. Een markt waar veel geld te verdienen was. Er
werden steeds meer producten ontwikkeld speciaal gericht op deze jongerenmarkt. Rock ’n
roll bleek al gauw het ultieme jongeren product te zijn. Jongeren gaven nergens zo graag
hun geld uit als in de platenzaak.

Jongeren werden niet alleen door de marketingindustrie ontdekt, ook de jongeren zelf
werden steeds bewuster van hun stem. Zij zagen steeds minder in de levenstijl van hun
ouders. Een levenstijl gekenmerkt door hard werken, soberheid, zuinigheid en
gehoorzaamheid. Een steeds groter deel van het leven van de jongeren begon zich
buitenshuis af te spelen. Vrije tijd werd steeds belangrijker en deze werd doorgebracht met
andere jongeren. Nieuwe helden werden gevonden, helden die niet leken op de
voorbeelden van vorige generaties. Deze nieuwe idolen waren jong, rebels, en leefden een
leven van luxe en vrijheid. Jongeren droomden van een zelfde leven en zagen de levenstijl
van hun ouders steeds minder zitten. Zij ontwikkelden eigen idealen, een eigen manier van
kleden, praten, gedragen, kortom een eigen subcultuur.

Er zijn sindsdien vele subculturen of scenes ontstaan. De meeste van deze
subculturen hebben zich naar aanleiding van een nieuwe muzikale stroming gevormd.

Nozems luisterden naar rock ’n roll muziek, hippies naar protestliederen of naar



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

psychedelische- of stadionrock, hardrockers luisterden naar hardrock en metal en
hiphoppers naar hiphop. Zo verschillend als deze muzieksoorten zijn, zo verschillend zijn
ook de luisteraars en de subculturen. Is de muziek hard en ruig met teksten die gaan over
dood en verderf dan zullen mensen worden aangesproken die dat mooi en interessant
vinden. De kleding en de haardracht zullen hierop worden aangepast net zoals de beelden
die gebruikt worden op platenhoezen en in clips. Hiermee samenhangend zal ook de

leefwijze, overtuiging en cultuur van de jongeren zijn kleur krijgen.

2. Wat is straight edge, hoe is het ontstaan en wat zijn de belangrijkste

kenmerken van deze subcultuur?

Straight edge is een subcultuur die onstaan is vanuit de punkcultuur. Een cultuur die
zoals de meeste andere culturen ontstaan is vanuit een muzieksoort, in dit geval punkrock.
Punkrock was een afwijzing van de psychedelische rock en stadiumrock die door de
hippies mooi werd gevonden. Muziek die een belevenis was met daarbij horende
optredens, of happenings. Punkrock was precies het tegenovergestelde. Nummers zijn
makkelijk te spelen en zijn hard en snel van klank.

Ook de punkcultuur was het tegenovergestelde van de hippiecultuur. De muziek en de
hippiecultuur was positief en hoopvol. Hun muziek en boodschap zou de wereld blijvend
veranderen in een plek waar geen oorlog was en iedereen gelijk was. Engelse jongeren
hadden tegen het einde van de zeventiger jaren helemaal niks meer met deze gedachte. De
economische ontwikkelingen stonden er zeer slecht voor. Het was jongeren onmogelijk een
baan te krijgen en van alle veranderingen die de hippies voorspeld hadden was er nog niet
¢én werkelijkheid geworden. Punks geloofden niet in verbetering. Zij zagen geen positieve
toekomst voor zichzelf weggelegd. Eén van hun belangrijkste slogans werd dan ook de
tekst: No Future.

Een derde factor die de punkcultuur vorm geeft is de do-it-yourself mentaliteit van de
punkers. Omdat zij geen positieve toekomst voor zichzelf zagen en ook niet verwachtten
ergens hulp te krijgen begonnen zij veel zelf te doen. Dit was een manier om actief te zijn
wanneer je geen werk had en daarnaast een manier om je betrokkenheid bij de scene te
tonen. Deze mentaliteit komt dan ook voort uit de twee factoren die ik hierboven noemde.
De muziek was simpel, iedereen die een beetje op een instrument kon spelen kon het
maken, daarnaast zag men geen positieve cultuuromslag in het verschiet. Wat je kon doen

was zelf een band beginnen, concerten organiseren of schrijven over muziek. D.L.Y is een



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

manier om je aan te sluiten bij een groep en tegelijkertijd een manier om de buitenwereld
uit te sluiten. Wij doen het zelf wel, zonder jullie hulp of goedkeuren.

Punk was in alles een afwijzing van de dominante, kapitalistische cultuur. De
beweging was anti-commercieel, anti-mode en anti-autoritair. Door zich te kleden in een
stijl die afweek van alles wat in de hegemonie als mooi werd gezien protesteerden de
punks tegen die samenleving. Zij maakten alles wat zij nodig hadden zelf en waren
daardoor niet afhankelijk van de commercie. De ‘no future’ mentaliteit zorgde er echter
voor dat protest niet lang stand kon houden, omdat de punks zich met hun levensstijl ten

gronde richten.

Over de gehele wereld voelden jongeren zich echter aangesproken door de muziek,
stijl en levensvisie van de punkscene. Jongeren die hun eigen bands begonnen en hun eigen
locale punkscene starten. In één van deze scenes in Amerika ontwikkelde zich begin jaren
tachtig van de vorige eeuw een nieuwe punkstijl. De muzikale stijl was een duidelijke
afgeleide van de oorspronkelijke punkrock, al was hij nog harder, agressiever en sneller.
Punk was inmiddels een zeer bekende stijl die gecommodificeerd was door de
modebranche. Hierdoor hadden de nieuwe bands en punks een nieuw label nodig om zich
van de modepunks te onderscheiden. Dit werd de term hardcore punk.

Eén van deze punks schreef een nummer waarin hij aangaf hoe hij zijn leven leidde
zonder alcohol of drugs te gebruiken. Hij gaf aan dat hij door zo straight te leven een edge
had ten opzichte van de mensen om hem heen. Naar aanleiding van deze songtekst
ontstond er een nieuwe beweging binnen de hardcore scene genaamd straight edge.
Jongeren die deze beweging vorm geven noemen zichzelf straight edgers en gebruiken
geen alcohol, geen drugs en geen sigaretten. Daarnaast zijn velen ook vegetarisch of zelfs
veganistisch en hebben zij geen seks buiten een betekenisvolle relatie. Straight edgers zijn
zeer actief binnen hun locale hardcore scene, spelen vaak in bands of ondernemen andere
activiteiten.

Straight edgers onderscheiden zich ook door hun positieve levenshouding. Zij
geloven dat zij hun leven en toekomst in eigen hand hebben. Daarnaast zijn zij zeer
toegewijd aan hun scene en richten zij hun gehele leven in naar de overtuigingen die in de
hardcore scene gelden. Straight edge wordt door hen als een levensstijl gezien die zij hun
hele leven zullen houden. Dit is echter meestal niet het geval. De meesten worden straight
edge in hun tienerjaren en stoppen er weer mee wanneer zij begin twintig zijn. Ook hierna

blijven zij echter over het algemeen actieve leden van de hardcore scene.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

3. Hoe motiveren jongeren hun keuze om de straight edge levensstijl aan te

nemen?

Straight edgers motiveren hun keuze om straight edge te worden op vier manieren. De
eerste motivatie om niet meer te drinken en dergelijke is dat zij zich willen verzetten tegen
de wijze waarop er in hun familie en directe omgeving om wordt gegaan met alcohol. Zij
zien het alcohol en drugs misbruik van anderen en willen anders zijn dan die personen. Een
tweede motivatie is het eigen alcohol en drugs gebruik dat als problematisch wordt gezien.
Door straight edge te worden beschermen zij zich tegen zichzelf. Ten derde willen de
jongeren zo zijn als hun helden uit de punkscene. Zij willen net zo cool zijn als de
bandleden die zij bewonderen. Een vierde motivatie om de levensstijl aan te nemen is dat
zij anders willen zijn dan hun klasgenoten, hun ouders en de rest van de samenleving. Zij
gebruiken hun geheelonthouding als een manier om zich af te keren van de wijze waarop
anderen in het leven staan. Natuurlijk wordt de keuze om straight edge te worden vaak
gemotiveerd door een combinatie van deze factoren. Het is niet één enkel ding dat de

jongeren motiveert. Het is een optelsom van factoren.

Straight edge is een vorm van verzet tegen de dominante samenleving op drie
niveau’s, namelijk op micro, meso en macro niveau. Op microniveau is het een individueel
verzet tegen de eigen omgeving. Op mesoniveau wordt er protest geleverd tegen andere
jeugdculturen, inclusief de punkcultuur en op macroniveau is straight edge verzet tegen de
dominante cultuur.

Commodificatie in de hegemonie is onwaarschijnlijk, omdat straight edge zo nauw
verbonden is met de hardcore scene en het een levensstijl is. Het is niet een uiterlijke stijl

die gecommercialiseerd kan worden zoals de oorspronkelijke punkcultuur.

Ik noem de huidige punkscene een veld, namelijk het punkveld. Punks hebben kennis
van punkmuziek, stijl, geschiedenis en de organisatie van hun scene. Met deze kennis
strijden zij om de positie van echte of authentieke punk, wat in dit veld de inzet is van de
strijd. Deze strijd vindt plaats op concerten, de ontmoetingsplekken van de punks, waarbij
kennis van de muziek, een actieve rol in de scene en toewijding aan de waarden van de

scene de wapens zijn waarmee wordt gestreden.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

In het punkveld zijn vier doxa waar te nemen waaraan een punk zich moet houden.
Ten eerste moet een echte punk houden van de muziek. Ten tweede moet hij actief zijn
binnen zijn locale punkscene. De derde regel is dat de punkcultuur en levenshouding
richtinggevend moet zijn in zijn leven, niet de dominante cultuur. Als laatste regel moet
een echte punk zich kleden in punkstijl. Wanneer een jongere zich houdt aan al deze
regels kan hij de gewenste positie van echte punk veroveren.

Nieuwkomers in een veld moeten hun plek nog veroveren. Zij moeten zich
positioneren binnen het veld. Nieuwkomers in het hardcore punkveld kunnen straight edge
gebruiken als ascetische strategie. Dit is dan zowel een ‘rites de passage’ als een aanval
van de doxa. Door strenger in de leer te zijn, meer toewijding te tonen, geven de straight
edge jongeren aan dat punk het belangrijkste is in hun leven. Daarnaast tonen zij de
geschiedenis van het veld te hebben bestudeerd en dat zij de regels van het spel
onderschrijven.

In navolging van Bourdieu’s distinctietheorie zou ik willen stellen dat de geschiedenis
en filosofie van het punkveld onderdeel zijn geworden van de habitus van de jongeren. De
punkscene is hun secundaire socialisatie. Straight edge jongeren bewijzen door hun
levensstijl dat zij beschikken over een hoog subcultureel kapitaal. Hierdoor worden zij
onderdeel van de dominante klasse van de punkscene. Zij gebruiken stijlkenmerken die
niet zeer opvallend zijn, maar voor kenners van de scene wel maximale distinctie
opleveren. Zij lopen over het algemeen niet met hun levensstijl te koop, al geven zij wel
signalen af die voor anderen met een hoog subcultureel kapitaal duidelijk herkenbaar zijn.

Andersom zou je kunnen stellen dat alleen jongeren die van huis uit een hoog cultureel
kapitaal hebben, en de vaardigheden geleerd om een kunstwerk te beoordelen op vorm,
kleur, compositie en stijl, de mogelijkheden hebben om genoeg kennis te krijgen van een
subcultuur om een goede positie te veroveren. Op deze vraag kan ik echter geen sluitend
antwoord geven omdat ik deze vraag niet onderzocht heb. Ik heb niet genoeg gegevens
over de culturele en sociale atkomst van de jongeren om hier een mening over te geven.

Dit 1s wellicht een interessante kwestie om verder onderzoek naar te doen.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Bibliografie

Alexander, V.D. 2003. Sociology of the arts. Oxford: Blackwell publishing.

Bennett, A. 2001. Cultures of Popular Music. Buckingham/Philadelphia: Open
University Press.

Bennett, A.& Peterson, R.A. 2004. Music Scenes. Local, Translocal and Virtual.
Nashville: Vanderbilt University Press.

Blush, S. 2001. American Hardcore. A tribal history. Los Angeles en New York: Feral
House.

Ter Bogt, T. & Hibbel, B. (red.) 2000. Wilde jaren. Een eeuw jeugdcultuur. Utrecht:
Lemma.

Ter Bogt, T. 12 december 2003. Tijd onthult alles...Popmuziek, ontwikkeling,
carrieres. Rede uitgesproken bij de aanvaarding van het ambt van bijzonder
hoogleraar in de Popmuziek. Amsterdam: Vossiuspers UVA.

Bourdieu, P. 1984. Distinction, social critique of the judgement of taste. Londen/
New York: Routledge.

Bourdieu, P. 1989. Opstellen over smaak, habitus en het veldbegrip. Amsterdam: Van
Gennep.

Brentjens, H.J.H.1983. Visies op jeugd. Een systhematische vergelijking van theorieen
over jeugd en maatschappij . Deventer: Van Loghum Slaterus.

Davies, J. R. 2006. Growing Up Punk: Negotiating Aging Identity in a local Music
Scene. Symbolic Interaction, 29 (1) 63-69.

Frith, S. 1984. Rock! Sociologie van een nieuwe muziekcultuur. Amsterdam: Elsevier.
Fox, K. J. 1987. Real punks and pretenders. The social organisation of a
Counterculture. Journal of contemporary Ethnography, 16 (3) 344-370.

Hall, S. & Jefferson, T. (red.) 1976. Resistance Trough Rituals. Youth Subcultures in
Post-War Britain. Londen: University of Birmingham.

Haenfler, R. 2004. Collective Identity in the Straight Edge Movement: How diffuse
movements foster Commitment, encourage Individual Participation, and Promote
Cultural Change. The Sociological Quarterly, 45 (4) 785-805.

Haenfler, R. 2004. Rethinking Subcultural resistance: Core values of the Straight
Edge Movement. Journal of Contemporary Ethnography, 33 (4) 406-436.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

Haenfler, R. 2004. Manhood in Contradiction: The two faces of Straight Edge. Men
and Masculinities, 7 (1) 77-99.

Hebdige, D. 1979. Subculture. The meaning of style. New York: Methuen.

Henry, T. 1989. Break all rules. Punk rock and the making of a style. Michican: UMI
Research Press.

Jager, De H. & Mok, A.L. 1999. Grondbeginselen der Sociologie. Gezichtspunten en
begrippen. Bussum: Educatieve Partners Nederland.

Janssen, J. 1994. Jeugdcultuur. Een actuele geschiedenis. Utrecht: De tijdstroom.
Jenkins, R. 1992. Pierre Bourdieu. Londen en New York: Routledge.

Jenks, C. 1993. Culture. Key Ideas. Londen en New York: Routledge.

Nooij, A.T.J. 1997. Sociale methodiek: normatieve en beschrijvende methodiek en
grondvormen. Leiden: Stenfert Kroese.

Righart, H. 1999. De muzikale formattering van een generatie. Popmuziek en de jaren
zestig. Sociologische Gids, XLVI, 5. 391-406.

Sabin, R. e.a. 1999. Punk rock: so what? The cultural legacy of punk. Londen en
New York: Routledge.

Szatmary, D. 1996. 4 time to rock. A social history of rock ‘n roll. New York:
Schirmer Books.

Widdicombe, S. 1999. Being versus doing punk: on achieving authenticy as a
member. Journal of Language and social psychology. 9, 257-277.

Willis, P. 1978. Profane culture. Londen: Routledge.

Williams, J. P. 2006. Authentic Identities: Straight Edge Subculture, music, and the
internet. Journal of Contemporary Ethnography, 35 (2) 173-200.

Wilterdink, N. & Van Heerikhuizen, B. 2003. Samenlevingen. Een verkenning van het
terrein van de sociologie. Groningen: Wolters-Noordhoff bv.

Wood, R. T. 2003. The straightedge youth subculture: Observations on the
Complexity of Sub-Cultural Identity. Journal of Youth Studies. 6, 33-52.

Young, Charles M. 1977. Sex Pistols: Rock Is Sick and Living in London. Dividers?

Conquerors? The filthy rotten punks are 'avin' fun. Rolling Stone Magazine.



http://www.pdfonline.com/easypdf/?gad=CLjUiqcCEgjbNejkqKEugRjG27j-AyCw_-AP

