De representatie van de islam en moslims in Nederlandse kranten
in de periode 2017 - 2019

Een kwalitatief onderzoek naar recente berichtgeving over Nederlandse
discussies over de islam en moslims.

Naam student: Anne van Haaften
Studentnummer: 479541

Thesisbegeleider:  Dr. Jacco van Sterkenburg
Master Media Studies - Media & Creative Industries

Erasmus School of History, Culture and Communication
Erasmus University Rotterdam

Master Thesis
26 juni 2019



De representatie van de islam en moslims in Nederlandse kranten in de periode
2017 - 2019

ABSTRACT

In deze masterthesis wordt gekeken naar de representatie van de islam en moslims in
Nederlandse kranten. De sociale groep van moslims wordt regelmatig negatief
gerepresenteerd door zowel internationale als Nederlandse media. Veel onderzoek naar de
representatie van de islam en moslims in de media is gedateerd en kijkt niet specifiek naar
binnenlandse discussies rondom de islam en moslims. Om deze reden staat in de
onderzoeksvraag centraal hoe de islam en moslims worden gerepresenteerd in recente
nieuwsartikelen (28 februari 2017 — 28 februari 2019) over binnenlandse discussies in
Nederlandse kranten. Krantenartikelen over de volgende drie onderwerpen zijn
meegenomen: moskeeén, de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen. Door
middel van een kwalitatieve inhoudsanalyse (thematische analyse) zijn in totaal 45 artikelen
geanalyseerd uit de vier grootste kranten: De Telegraaf, de Volkskrant, het NRC Handelsblad
en het Algemeen Dagblad. De artikelen zijn verzameld via de online database LexisNexis.

De resultaten van dit onderzoek tonen aan dat er binnen de berichtgeving over
moskeeén een negatief discours heerst, terwijl er binnen de berichtgeving over de
hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen zowel een positief als negatief discours
naar voren komt. Dit laat zien dat Nederlandse kranten twee van de drie onderwerpen op
ambivalente manier belichten. Concluderend kan er worden gesteld dat er binnen de
krantenartikelen processen van Othering te herkennen vallen, voornamelijk binnen artikelen
over de bouw en financiering van moskeeén. Echter komt dit ook naar voren binnen
artikelen over de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen, onder andere doordat
negatieve geluiden vanuit de maatschappij worden meegenomen door de kranten.
Daarnaast wordt het dragen van de hoofddoek op de werkvloer samen met islamitische
feestdagen gerepresenteerd als ofwel onderdeel van de Nederlandse samenleving ofwel iets
cultureel afwijkends. Tot slot geven de kranten in de berichtgeving wel een stem aan de
sociale groep van moslims door ze aan het woord te laten komen, maar slechts in beperkte

mate.

KERNWOORDEN: moslims, islam, representatie, etniciteit, krantenartikelen




Inhoudsopgave

Abstract en kernwoorden

1. Inleiding
1.1 Internationaal onderzoek naar de islam in de media

1.2 Nederlands onderzoek naar de islam in de media
1.3 Onderzoeksvraag en deelvragen
1.4 Maatschappelijke en wetenschappelijke relevantie

1.5 Leeswijzer

2. Theoretisch kader

2.1 Representatie

2.2 Stereotypen

2.3 Religie en etniciteit

2.4 Racialization/ethnization of Islam

2.5 Oriéntalisme en islamofobie

2.6 Islam in de media
2.6.1 Het Oriéntalisme in de media
2.6.2 Reacties op de mediarepresentatie
2.6.3 Tegengeluiden in de media

2.7 Islam in de Nederlandse media

2.8 Deelconclusie

3. Methode
3.1 Kwalitatieve inhoudsanalyse
3.2 De selectie van de onderwerpen
3.3 Dataverzameling en aantal artikelen
3.4 Operationalisering
3.5 Thematische analyse

3.6 Betrouwbaarheid en validiteit

4. Resultaten

4.1 De bouw of financiering van Nederlandse moskeeén als bron van zorg

O & N O 1 un

10
10
11
12
14
15
18
20
21
23
23
25

26
26
26
28
30
31
32

35
35



4.1.1 Zorgen over de financiering van Nederlandse moskeeén door het buitenland 35

4.1.2 Zorgen over orthodoxe stromingen binnen Nederlandse moskeeén
4.1.3 Nieuwe moskeeén zijn niet welkom
4.1.4 Tegengeluiden
4.2 Het dragen van een hoofddoek op de werkvloer: ambiguiteit en tegenstrijdigheid
4.2.1 Een hoofddoek ‘past’ niet op de werkvloer
4.2.2 Haatdragende reacties en ongemakkelijke gevoelens van burgers
4.2.3 Tegengeluiden
4.3 Tegenstrijdigheid over islamitische feestdagen in Nederland
4.3.1 Islamitische feestdagen in combinatie met presteren en aanwezigheid
op school
4.3.2 Islamitische feestdagen in combinatie met functioneren op de werkvloer
4.3.3 Geloof moet losstaan van politiewerk
4.3.4 Nederland hoeft geen nationale vrije dag voor het Suikerfeest
4.3.5 Begrip voor islamitische feestdagen

4.3.6 Tegengeluiden

5. Conclusie en discussie
5.1 Beantwoording onderzoeksvraag en deelvragen
5.2 Koppeling met literatuur
5.3 Maatschappelijke implicaties

5.4 Beperkingen en aanbevelingen voor vervolgonderzoek

Literatuurlijst
Bijlage 1
Bijlage 2

37
39
39
41
42
44
44
45

46
47
48
48
49
50

52
52
54
58
59

61
66
69



1. Inleiding

In Nederland leven ongeveer 750.000 moslims (Waardenburg, 2011) die een religie
aanhangen die volgens d’Haenens en Bink (2007) regelmatig geassocieerd wordt met
onderdrukking van vrouwen, gebrek aan democratische waarden en ouderwetse gebruiken.
De islam is een van de snelst groeiende religies in de wereld en een op de vijf mensen in de
wereld hangt deze religie aan (Watt & Welch, 1968). Moslims geloven in Allah als God en
zien Mohammed als de boodschapper van God. De Koran is het heilige boek en moslims
geloven dat dit de onveranderde en laatste openbaring van God is (Watt & Welch, 1968). De
islam wordt regelmatig in de media belicht, waarbij de media vaak op een bepaalde manier
betekenis geven aan de islam. Volgens Akbarzadeh en Smith (2005) spelen de media, zoals
televisie, tijdschriften en kranten, een rol in het creéren van associaties met de islam. Zo
associéren ze moslimmannen vaak met witte gewaden, lange baarden en machinegeweren
en beschouwen ze moslimvrouwen als ongeschoold met traditionele kleding, zoals hijabs en
boerka’s. Hierbij negeren de media de diversiteit van de islamitische gebruiken en moslims

(Akbarzadeh & Smith, 2005).

1.1 Internationaal onderzoek naar de islam in de media
Internationaal is er al veel onderzoek uitgevoerd naar de representatie van de islam in de
media. Zo toont onderzoek van Saeed (2007) aan dat Britse moslims worden
gerepresenteerd als the Other. Dit houdt in dat ze niet worden gezien als Brits, maar juist als
buitenlands, terwijl ze wel Brits burgerschap hebben. Volgens Said (1978) zorgt westerse
representatie ervoor dat de islam wordt afgebeeld als anders dan de norm. Sinds de
aanslagen van 9/11 beelden de Amerikaanse media moslims volgens Powell (2011) relatief
vaak op een negatieve manier af door de islam te linken aan terrorisme. Hierdoor ontstaat
volgens Powell (2011) binnen Amerika een cultuur met angst voor de islam. Volgens Ibrahim
(2010) bestaat er niet zoiets als objectieve verslaggeving van de islam, niet in Amerika en
niet in de rest van de wereld.

Daarnaast hebben Australische onderzoekers aangetoond dat Australische kranten
zorgen voor stereotyperende beelden van de islam (Akbarzadeh & Smith, 2005). Zo geven ze
een eenzijdig beeld van de islam met weinig informatie over islamitische overtuigingen die

juist terrorisme of de mishandeling van vrouwen veroordelen. Dit leidt ertoe dat mensen die



onvoldoende kennis van de islam hebben vooral negatieve informatie en angstaanjagende
beelden van moslims tegenkomen en deze onthouden (Akbarzadeh & Smith, 2005). Naast
de westerse media maakt ook de Egyptische filmwereld een onderscheid tussen ‘wij’ (de
Egyptenaren) en ‘zij’ (de islam) (Khatib, 2006). Egypte beschouwt dit religieuze aspect (de
islam) niet als onderdeel van de Egyptische cultuur, terwijl het merendeel van de

Egyptenaren islamitisch is (Khatib, 2006).

1.2 Nederlands onderzoek naar de islam in de media

Niet alleen internationaal is er veel onderzoek uitgevoerd naar de islam in de media, maar
ook binnen Nederland. Dit is relevant, omdat Scholten en Holzhacker (2009) aantonen dat
moslims sinds deze eeuw vaak als etnische minderheid worden gezien binnen de
Nederlandse samenleving. De media geven vaak de multiculturele samenleving, en meer in
het bijzonder islamitische groepen, de schuld van eventuele problemen in de samenleving
(d’Haenens & Bink, 2007). Onderzoek van d'Haenens en Bink (2007) toont dat Turkse en
Marokkaanse etnische groepen in kranten samen onder het label ‘moslims’ worden
geplaatst en dat ze vaak worden voorgesteld als cultureel afwijkend en een bedreiging
vormen voor de ‘Nederlandse manier van leven’. In die zin zijn moslims dus niet alleen een
religieuze groep, maar ook een etnische groep.

Shadid (2005) is een Nederlandse wetenschapper die onderzoek heeft gedaan naar
de berichtgeving van de westerse media, waaronder Nederland, over moslims en de islam.
Hij concludeert het volgende: “Recent onderzoek in Europa en Amerika toont duidelijk aan
dat er nog steeds iets schort aan de manier waarop de media over de islam, moslims en
allochtonen in het algemeen rapporteren” (p. 343).

Zoals 9/11 in Amerika een belangrijke impact had op het versterken van de
negatieve berichtgeving over de islam, had in Nederland de moord op Theo van Gogh in
2004 deze zelfde impact. Volgens d'Haenens en Bink (2007) wordt de buitenlandse islam
vaker geassocieerd met terrorisme dan de Nederlandse islam, maar sinds de moord wordt
er negatiever geschreven over Nederlandse moslims dan daarvoor. Said (2008) stelt dat de
Amerikaanse en westerse media (historistische) gebeurtenissen gebruiken om hun aandacht
te richten op de islam. Een verklaring hiervoor kan zijn dat men zich na de moord op Theo
van Gogh of de aanslagen van 9/11 bedreigd voelt, waardoor een wij-zij tegenstelling

ontstaat.



1.3 Onderzoeksvraag en deelvragen

Voorgaand onderzoek naar de mediarepresentatie van de islam en moslims focust vooral op
de berichtgeving na gebeurtenissen zoals 9/11 (Powell, 2011; Whitaker, 2002) of de
algemene berichtgeving over de islam door westerse landen (Akbarzadeh & Smith, 2005;
d’Haenens & Bink, 2007; Saeed, 2007; Shadid, 2005). Er is dus al veel onderzoek uitgevoerd,
ook binnen Nederlandse context, maar dit is relatief gedateerd, waardoor over de recente
berichtgeving niet zoveel bekend is. Het is relevant om juist de recente berichtgeving over
de islam en moslims te onderzoeken binnen Nederland, omdat er in de afgelopen jaren
redelijk wat discussies zijn geweest rondom de islam en moslims. Daarom wordt onderzocht
welke Nederlandse discussies recentelijk in de media hebben gespeeld.

Op basis van deze literatuur staat de volgende onderzoeksvraag centraal: Hoe
worden de islam en moslims gerepresenteerd in recente nieuwsartikelen (28 februari 2017 —
28 februari 2019) binnen Nederlandse kranten? De islam is een breed onderwerp en voor dit
onderzoek ligt de focus niet alleen op de representatie van moslims, maar ook op de
representatie van religieuze kenmerken van de islam. Hiervoor is gekozen, omdat zowel de
berichtgeving over moslims als over de islam waarschijnlijk de beeldvorming over de sociale
groep van moslims bepaalt. Moslims worden namelijk geassocieerd met zowel religie als
etniciteit (d’"Haenens & Bink, 2007).

Nederlandse discussies waarover krantenartikelen geanalyseerd worden in dit
onderzoek, zijn de zogenaamde hoofddoekjesdiscussie over het al dan niet dragen van een
hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen, discussies over het gebedshuis (de
moskee) en discussies over islamitische feestdagen zoals de Ramadan en het Suikerfeest.
Deze onderwerpen domineerden de Nederlandse media de afgelopen jaren en dit
onderzoek is geinteresseerd in de berichtgeving over de islam en moslims in Nederland. Dit
is gebaseerd op literatuur van Ruigrok en Atteveldt (2007) die stellen dat na de moord op
Theo van Gogh de Nederlandse pers vooral de aandacht focust op binnenlandse problemen
met moslims. Deze binnenlandse problemen worden belangrijker voor de Nederlandse pers
en eerder onderzoek heeft dit nog niet belicht. Vandaar dat de focus van dit onderzoek ligt
op Nederlandse discussies rondom de islam en moslims.

De hoofddoekjesdiscussie wordt gekenmerkt door voor- en tegenargumenten voor
een verbod op het dragen van de hoofddoek onder moslimvrouwen. Discussies rondom

moskeeén betreffen de bouw of financiering van het gebedshuis. Discussies rondom de



Ramadan en het Suikerfeest betreffen het rekening houden van scholen of werkgevers met
deze feestdagen. Deze discussies en de legitimatie voor de selectie van deze specifieke
discussies worden in de methode uitgebreider beschreven. De onderzoeksvraag wordt
beantwoord middels een kwalitatieve inhoudsanalyse en is vervolgens onderverdeeld in de

volgende deelvragen:

1. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over de bouw
en financiering van moskeeén?

2. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over het al dan
niet dragen van een hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen?

3. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over

islamitische feestdagen?

1.4 Maatschappelijke en wetenschappelijke relevantie

Het is maatschappelijk relevant om te kijken naar de representatie van de islam in
Nederlandse kranten, omdat de islam vooral negatief in het nieuws komt (Akbarzadeh &
Smith, 2005; d’Haenens & Bink, 2007; Powell, 2011; Shadid, 2005). De laatste jaren zijn
moslims wederom het onderwerp van veel mediaberichtgeving. Deze berichtgeving bereikt
veel Nederlanders, waarbij journalisten een grote rol spelen bij de representatie van de
islam. De bevindingen uit dit onderzoek kunnen worden gebruikt door nieuwsproducenten
en zijn praktisch relevant voor toekomstige journalisten. Zo is het relevant dat ze zich
bewust zijn van de manier waarop zij berichten over de islam in Nederland, omdat
representatie in de media van groot belang is bij de manier waarop er waarde wordt
gegeven aan de islam en moslims.

Het is wetenschappelijk relevant om Nederlandse discussies te belichten, omdat veel
onderzoek internationaal is uitgevoerd (Akbarzadeh & Smith, 2005; Khatib, 2006; Powell,
2011; Saeed, 2007). Ahmed en Matthes (2017) beargumenteren dat het huidige
wetenschapsveld over de islam vooral heeft gekeken naar Engelstalige mediabronnen en
dat toekomstig onderzoek zich meer moet richten op niet-Engelstalige mediabronnen. Op
deze manier kan er een beter overzicht worden gegeven van de manier waarop er in andere
talen wordt bericht over de islam, waarbij Nederland als voorbeeld genoemd wordt.

Bovendien gaan uitgevoerde onderzoeken binnen Nederland niet over de berichtgeving van



de laatste paar jaren (d’Haenens & Bink, 2007; Shadid, 2005). Dit onderzoek bouwt voort op
resultaten uit voorgaande onderzoeken en vult deze verder aan door de recente
berichtgeving te onderzoeken. Dit onderzoek draagt bij aan het wetenschapsveld over de
islam en etniciteit door de berichtgeving van meerdere onderwerpen te analyseren die in de
Nederlandse context spelen. Op deze manier wordt er bijgedragen aan de kennis over de

benadering van de islam door Nederlandse nieuwsmedia.

1.5 Leeswijzer

Zojuist is in de inleiding het onderwerp ‘islam in de media’ geintroduceerd, net als de
onderzoeksvraag en de deelvragen. Dit onderzoek vervolgt zich met een theoretisch kader
waarin de belangrijkste concepten worden uitgewerkt, waaronder representatie, discours,
stereotypen, religie en etniciteit. Daarnaast worden wetenschappelijke onderzoeken
aangehaald die meer inzicht geven in de manier waarop de media berichten over de islam
en die een bredere context vormen bij de onderzoeksvraag. Vervolgens wordt in de
methode de keuze voor de kwalitatieve inhoudsanalyse verantwoord, waarbij de
dataverzameling van de krantenartikelen uitgebreid wordt beschreven.

In de resultatensectie worden de belangrijkste uitkomsten van dit onderzoek
besproken en worden bevindingen geillustreerd aan de hand van citaten uit de data. De
resultaten worden besproken aan de hand van de dominante thema’s die uit het coderen
naar voren zijn gekomen. In de conclusie en discussie wordt antwoord gegeven op de
onderzoeksvraag en de drie deelvragen en worden de resultaten gekoppeld aan de eerder
besproken theorie. Er wordt besproken of de resultaten van dit onderzoek wel of niet in lijn
zijn met de resultaten uit eerdere onderzoeken. Daarnaast wordt er kritisch gereflecteerd
op het uitgevoerde onderzoek en worden er aanbevelingen voor toekomstig onderzoek

gedaan.



2. Theoretisch kader

2.1 Representatie

De representatie van de islam is een belangrijk onderwerp binnen dit onderzoek; om deze
reden begint dit theoretisch kader met het bespreken van de term ‘representatie’. Hoewel
het lastig is om een duidelijke definitie van representatie te vinden, heeft ‘representatie’
binnen dit onderzoek betrekking op representatie in de media. Volgens Stuart Hall (1997) is
representatie een essentieel onderdeel bij het proces van het produceren en uitwisselen
van betekenis tussen leden van een cultuur. Taal wordt namelijk gebruikt om de wereld te
representeren, waarbij Hall (1992) discours ziet als het systeem van representatie. Hall
(1992) omschrijft discours als een groep uitspraken die gebruikt wordt om met een bepaald
soort kennis over een onderwerp te praten (Hall, 1992). De discoursen die binnen een
cultuur circuleren, zijn afhankelijk van de betekenis die verschillende groepen of
afbeeldingen hierbinnen hebben (Hall, 1997). Zo bestaan er volgens Waardenburg (2011) in
de Nederlandse samenleving onderliggende discoursen over de islam, die vaak gebaseerd
zijn op een scheiding tussen de sociale groep van moslims en niet-moslims.

Volgens Hall (1978) zijn de media ‘een machine van representatie’ die bepalen wat
en wie gerepresenteerd wordt en wie routinematig wordt buitengesloten. Ook het
weergeven van dingen, mensen, gebeurtenissen en relaties valt onder representatie (Hall,
1978). Belangrijk is dat representatie een bepaalde versie van de werkelijkheid is, doordat
een journalist put uit bepaalde discoursen waarbij hij andere laat liggen. Hierdoor vindt
representatie op een zekere manier plaats, omdat dit wordt bepaald door de discoursen uit
de samenleving die een journalist tot zijn beschikking heeft. Dit kan vervolgens de perceptie
van de lezer vormen en houdt dus in dat gepubliceerde artikelen niet de werkelijkheid
bevatten (Campbell, 1995).

Representaties zijn volgens Hall (1992) niet onschuldig, omdat er binnen het systeem
van representatie op een bepaalde manier verbanden worden gelegd of vergelijkingen
worden gemaakt tussen sociale groepen. Volgens Hall (1992) worden in de heersende
discours bepaalde groepen positiever gerepresenteerd dan andere groepen, waardoor
binnen een samenleving een ‘machtsrelatie’ ontstaat die hiérarchieén in de samenleving
versterkt. Hierbij komt de ene groep boven de andere groep te staan (Hall, 1992). Mensen

maken gebruik van de specifieke woorden of beelden die in een mediaboodschap zitten om

10



de wereld te begrijpen, waardoor ideeén over sociale groepen binnen het media discours
kunnen bepalen hoe mensen tegen anderen aankijken (Hall, 1997). Zo kunnen de
representaties van de sociale groep van moslims mede bepalen hoe mensen naar deze

groep kijken en brengen deze representaties consequenties met zich mee.

2.2 Stereotypen

Representaties maken veelal gebruik van stereotypen. Stereotypen worden eigenlijk
gebruikt om de complexiteit van de wereld te vereenvoudigen en te categoriseren (Rich,
1979). Ze helpen de wereld te vereenvoudigen, omdat ze vergemakkelijken welke
kenmerken aan sociale groepen of personen worden toegekend en herinnerd blijven (Rich,
1979). Stereotypen zijn dus eigenlijk een cluster van kenmerken, maar deze hoeven niet
waar te zijn (Rich, 1979). Voorbeelden van stereotypen die vaak worden gelinkt aan de islam
en moslims zijn de moslim als terrorist of het categoriseren van alle mensen uit het Midden-
Oosten als moslims (Akbarzadeh & Smith, 2005). Akbarzadeh en Smith (2005) stellen dat
deze stereotyperingen gevolgen met zich meebrengen, doordat asielzoekers uit het Midden-
Oosten of moslimlanden door hun etnische en religieuze identiteit bijvoorbeeld sneller
gezien worden als terroristische verdachten.

Meer voorbeelden van stereotypen komen uit het onderzoek van Whitaker (2002).
Hij heeft onderzocht hoe de Britse pers na 9/11 berichtte over de islam, waarbij
terugkerende stereotypen te herkennen zijn. Moslims worden volgens Whitaker (2002) als
intolerant omschreven met woorden als ‘streng’ en ‘hard’ en volgens hem suggereert dit dat
men niet verwacht dat moslims ook plezier hebben. Geweld wordt volgens Whitaker (2002)
gerelateerd aan terrorisme en wordt samen met vrouwenhaat vaak gezien als een
werkelijke eigenschap van moslimmannen. Hij stelt dat deze stereotypering komt doordat
journalisten en columnisten te weinig aandacht besteden aan feiten over de islam en dat ze
vooral sterk hun mening laten horen.

Dunn (2001) benoemt dat de stereotypen ‘intolerant’, ‘vrouwenhater’ en ‘vreemd’ in
relatie tot moslims met zich meebrengen dat in Sydney (Australié) een discours tot stand is
gekomen die tegen de bouw van nieuwe moskeeén is. Dit kwam niet alleen door de
stereotypen in de media, maar ook doordat deze media discoursen de al bestaande ideeén
in de Australische samenleving over de islam versterkten (Dunn, 2001). Voorbeelden van

klachten tegen de bouw van moskeeén zijn dat ze volgens buurtbewoners te veel lawaai

11



maken, dat ze de buurt ‘overnemen’ en dat ze de ‘manier van leven’ veranderen (Dunn,
2001). De zorgen van de buurtbewoners leidden ertoe dat de lokale autoriteiten besloten
om de moskeeén niet te laten bouwen (Dunn, 2001). Toch zijn er ook voorstanders die
tolerant zijn tegenover moslims en de bouw van nieuwe moskeeén en die het niet eens zijn
met de heersende discours (Dunn, 2001). Andere tegengeluiden komen van islamitische
organisaties die benadrukken dat moskeeén vredige gebedshuizen zijn en dat moslims, net

als Christenen, familie-georiénteerde waarden hebben (Dunn, 2001).

2.3 Religie en etniciteit

Zoals eerder benoemd, is de islam een van de snelst groeiende religies in de wereld (Watt &
Welch, 1968) en zijn moslims aanhangers van deze religie. Volgens Akbarzadeh en Smith
(2005) worden moslims veelal niet als religieuze, maar als etnische groep gezien en
beschouwen mensen in een samenleving vaak alle Arabieren als moslim, terwijl dit niet
altijd daadwerkelijk het geval is. Formeel is de islam dus een religieuze groep die bestaat uit
moslims, maar er wordt ook gesproken van moslims als etnische minderheidsgroep. Bloul
(2008) spreekt zelfs van ethno-religion, omdat religieuze verschillen ten grondslag liggen aan
moslims als etnische minderheidsgroep. Etniciteit refereert aan culturele kenmerken (Bloul,
2008) en de sociale groep van moslims wordt vaak in verband gebracht met specifieke
culturele kenmerken. Binnen de Nederlandse samenleving worden moslims vaak gezien als
een etnische groep met ‘culturele’ problemen, waarbij het specifiek gaat over de islam als
antidemocratische religie (Essed & Trienekens, 2008).

Deze focus op de islam in het politieke debat rond de multiculturele samenleving is
niet altijd zo geweest. Er zijn binnen de Nederlandse samenleving door de tijd heen
verschuivingen geweest in welke groep als etnische minderheid werd gezien (Scholten &
Holzhacker, 2009). Eerst werden vooral postkoloniale migranten als etnische minderheid
gezien, zoals mensen van Molukse en Surinaamse afkomst en migranten uit de Nederlandse
Antillen. Dat moslims als etnische minderheid beschouwd worden, hangt samen met
meerdere gebeurtenissen, zoals de politicus Pim Fortuyn die de islam een “achterlijke”
cultuur noemt, de aanslagen van 9/11, een terroristische moord op een Nederlandse
filmmaker en de moord op Theo van Gogh (Scholten & Holzhacker, 2009).

Nederland kenmerkt zich als multiculturele samenleving (Meijer & de Bruin, 2003).

De term ‘multicultureel’ in relatie tot ‘culturele identiteit’ is belangrijk in het begrijpen van

12



de rol van de media bij representaties van etnische minderheidsgroepen (Saeed, 2007).
Voor dit onderzoek is het daarom van belang om te weten wat de positie van moslims
binnen de multiculturele samenleving in Nederland is. Vink (2007) stelt dat Nederland lange
tijd voorstander was van een multiculturele samenleving en van culturele diversiteit. Echter
is dit volgens hem vandaag de dag niet meer het geval, waarvoor hij diverse oorzaken
noemt. Volgens Vink (2007) heeft de politicus Pim Fortuyn, die sprak van een “islamisering
van onze cultuur”, hier de meeste invloed op gehad. Hij noemt daarnaast tevens vier andere
gebeurtenissen die hebben bijgedragen aan een ander gedachtegoed over de multiculturele
samenleving, namelijk: de al eerder genoemde moord op Theo van Gogh, de destijdse
politicus Ayaan Hirsi Ali die doodsbedreigingen kreeg na haar campagne tegen zekere
aspecten van de islamitische cultuur, de eerdere minister voor Vreemdelingenzaken en
Integratie (Rita Verdonk) die een sterke mening had over immigratie en integratie en tot slot
de politicus Geert Wilders die met zijn politieke partij een sterke anti-immigratie en anti-
islam agenda nastreeft.

De eerste drie gebeurtenissen vonden meer dan tien jaar geleden plaats, maar Geert
Wilders is nu nog steeds actief binnen de Nederlandse politiek. Ook de in 2016 opgekomen
politieke partij ‘Forum voor Democratie’ van Thierry Baudet richt zich op een
integratiebeleid tegen de islam, doordat volgens hem door de komst van islamitische
immigranten bevolkingsgroepen in de samenleving tegenover elkaar zijn te komen staan
(Forum voor Democratie, 2019). Volgens Vink (2007) zorgden deze gebeurtenissen niet voor
een nieuw debat over het integratiebeleid, maar legden ze hier wel meer druk op. Dit leidde
er uiteindelijk toe dat er in Nederland een samenleving tot stand is gekomen waarin
moslims zichzelf beter niet konden associéren met de islam als ze geaccepteerd wilden
worden (Vink, 2007).

Niet alleen Nederland, maar ook andere landen in Europa willen het multiculturele
aspect van de samenleving terugdringen en naar een meer mono-culturele samenleving
gaan door middel van integratiemaatregelen (Fekete, 2004). Fekete (2004) spreekt zelfs van
‘het einde van multiculturalisme’, omdat er volgens haar sprake is van weinig tolerantie
tegenover andere culturen in Europese landen, waaronder bijvoorbeeld Zweden,
Noorwegen, Engeland, Frankrijk, Duitsland en Denemarken. In de binnenlandse
berichtgeving in Europese landen wordt de multiculturele samenleving volgens Shadid

(2005) door de media als een botsing tussen culturen gerepresenteerd. Daarnaast stelt

13



Lucassen (2005) dat Turkse en Marokkaanse groepen door het vasthouden aan het
islamitische geloof als ‘vreemder’ worden gezien dan andere etnische groepen zoals de
Surinaamse. Dit wordt nader toegelicht aan de hand van het concept

racialization/ethnization of Islam.

2.4 Racialization/ethnization of Islam

Het concept racialization/ethnization kan verder verduidelijken waarom er op deze manier
naar de islam en moslims wordt gekeken in Nederland. Dit concept omvat onopvallende,
routinematige, onbewuste en alledaagse praktijken van raciale/etnische categorisering en
stereotypering waardoor alledaags racisme genormaliseerd kan worden (Van Sterkenburg,
Knoppers, & De Leeuw, 2012). Om dit concept verder toe te passen, wordt gebruikgemaakt
van racialization/ethnization of Islam, wat gebaseerd is op Dunn, Klocker, en Salabay (2007)
en Van Sterkenburg (2011).

Ethnization of Islam heeft volgens Van Sterkenburg (2011) te maken met het
neerzetten van de islam als een obstakel voor integratie in de Nederlandse samenleving. Zo
worden jonge Nederlandse Marokkaanse mannen vaak geassocieerd met islam en
gerepresenteerd als een groep met culturele kenmerken die niet overeenkomen met de
‘Nederlandse’ cultuur en de Nederlandse samenleving verstoren. Hierbij gaat het dus om
een generalisatie van moslims tot een etnische groep. Akbarzadeh en Smith (2005)
gebruiken racialization of Islam, wat betekent dat juist de nadruk ligt op moslims als een
‘ras’, waarbij het gaat om stereotypering of vooroordelen ten aanzien van de islam en
moslims (Dunn et al., 2007). Deze racialization of Islam is volgens Dunn et al. (2007) niet
gebaseerd op biologische aspecten, maar op religie en cultuur. Volgens Dunn et al. (2007)
komt deze vorm van racisme wel voort uit discriminatie op basis van huidskleur, maar heeft
dit hedendaags racisme vooral betrekking op het beschouwen van de islam als inferieure
cultuur. Dit houdt in dat er binnen een maatschappij onderscheid wordt gemaakt tussen
moslims en niet-moslims (Dunn et al., 2007). Hoe Dunn et al. (2007) huidskleur definiéren
blijft onduidelijk, maar Hopkins (2004) stelt dat een Arabisch uiterlijk (bijvoorbeeld een
andere huidskleur, een baard of bepaalde kleding) regelmatig wordt geassocieerd met de
term ‘moslim’. Dit leidt er volgens Hopkins (2004) toe dat moslims kunnen worden
waargenomen als een raciale groep.

Dunn et al. (2007) benoemen dat westerse moslims een belangrijke rol kunnen

14



spelen bij het tegengaan van racialization of Islam. Hopkins (2004) noemt hierbij drie
manieren: via de media, door de algemene opvattingen die mensen over de islam hebben te
verbeteren en door mensen te laten inzien dat er gesproken kan worden van een
heterogene islam. Dit laatste houdt in dat er meer aandacht besteed wordt aan de culturele
en religieuze heterogeniteit van de islam en dat niet aan elke aanhanger van de islam
dezelfde (negatieve) kenmerken toebedeeld kan worden. Zo verschilt het beoefenen van de
islam in Engeland en Australié volgens Hopkins (2004) al veel met elkaar en zal het erkennen
van de diversiteit van de islam zorgen voor meer tolerantie. Als er wordt getoond dat de
islamitische cultuur niet altijd ver afstaat van de nationale cultuur is het mogelijk dat
samenlevingen zich meer openstellen tegenover moslims (Hopkins, 2004) en dat moslims
niet worden gezien als ‘andere’ etnische of raciale groep.

Om via de media racialization/ethnization of Islam tegen te gaan, moeten volgens
Shadid (2005) meer journalisten en redacteuren uit de etnische minderheidsgroep
aangesteld worden. Op deze manier hebben zij meer toegang tot de media en kunnen ze
een bijdrage leveren aan de manier waarop de media betekenis geven aan de islam en
moslims. Zij weten vanuit eigen ervaring hoe het is om als moslim gezien te worden en
putten uit andere discoursen. Bloul (2008) benoemt dat de media zorgvuldiger om moeten
gaan met de manier waarop iets gezegd wordt, omdat volgens haar positieve of negatieve
opmerkingen gevolgen hebben voor de etnisering van de islam. Zo kunnen bepaalde
uitspraken de etnisering van de islam versterken. Volgens Bloul (2008) zorgen uitspraken
over moslims en de integratie van moslims die gedaan worden door de media, door
commentatoren of door mensen ervoor dat de afstand tussen westerse moslims en
westerse meerderheidsgroepen vergroot wordt. Heeren en Zick (2014) stellen dat een
gebrek aan kennis van journalisten over moslims en de islam een mogelijke reden kan zijn

voor de misrepresentatie van deze onderwerpen in de media.

2.5 Oriéntalisme en islamofobie

Een belangrijk concept om de representatie van de islam en moslims nog verder te
begrijpen, is het proces van Othering zoals beschreven door Said (1978). Dit komt voort uit
het Oriéntalisme, waarbij het Westen gezien wordt als the Occident en het Oosten als the
Orient. Hierbij is het Westen superieur aan het Oosten (Said, 1978). Het Oriéntalisme wordt

ook gezien als een westerse stijl om te domineren en gezag over het Oosten te hebben

15



(Said, 1978). Hierbij gaat het om het promoten van het verschil tussen het bekende (Europa,
het Westen, ‘ons’) en het onbekende (the Orient, het Oosten, ‘zij’ of the Other) (Said, 1985).
De islam wordt hierbij the Orient gemaakt, ofwel the Other, door bijvoorbeeld negatieve
publicaties over de islam in Amerikaanse boeken en media te verspreiden (Said, 2008). Het
proces van Othering, zoals beschreven door Said, kan gezien worden als een historische
westerse constructie van niet-westerse culturen die the Other worden gemaakt en gezien
worden als vreemd, afstandelijk, verouderd, irrationeel, sensueel en passief (Said, 1978).

Processen van Othering vinden eigenlijk altijd plaats. Zo zegt Bloul (2008) dat de
term etniciteit wordt gebruikt door mensen om ‘andere’ groepen mensen aan te duiden die
(in hun perceptie) overeenkomstige culturele of biologische eigenschappen met elkaar
delen. Het duidt op een tegenstelling tussen de niet-etnische ‘ons’ en de etnische ‘ander’
(Bloul, 2008). Dit is een tegenstelling die binnen het Oriéntalisme wordt gebruikt door
westerse landen om niet-westerse culturen mee aan te duiden. Religie wordt gezien als
onderdeel van de etnische identiteit, waarbij religieuze verschillen ten grondslag kunnen
liggen aan de tegenstelling in wie als etnische minderheidsgroep wordt gezien (de ‘ander’)
en wie als etnische meerderheidsgroep wordt gezien (‘ons’) (Bloul, 2008). Said (2008) stelt
dat processen van Othering al ver terug in de tijd plaatsvonden, namelijk meer dan 1000
jaar geleden. Ook Aguayo (2009) zegt dat processen van Othering in de westerse
geschiedenis te herkennen zijn in bijvoorbeeld schilderijen, advertenties,
televisieprogramma'’s, films en literaire werken.

Islamofobie is tot slot ook een concept dat door wetenschappers wordt gebruikt om
de toenemende betekenisgeving aan moslims die in het westen leven weer te geven
(Akbarzadeh & Smith, 2005). Akbarzadeh en Smith (2005) stellen dat er in de Australische
samenleving een angst bestaat voor een veronderstelde islamitische dreiging, omdat de
islam zich niet zou conformeren aan de westerse manier van leven. Volgens Tibi (2010)
heeft de stijgende migratie van ‘arme mensen uit de islamitische wereld’ naar Europa
ervoor gezorgd dat het idee van een ‘getto islam’ onder de bevolking is ontstaan. Dit idee
zou ervoor zorgen dat aanhangers van de islam minder succesvol integreren in de
samenleving en heeft ertoe geleid dat moslims worden gezien als een etnische groep
waarvoor een angst heerst (Tibi, 2010). Moslims worden gezien als een sociale groep die
bijvoorbeeld niet dezelfde gedeelde waarden of dezelfde overtuigingen heeft als niet-

moslims (Sardar, 1999). Ook dit laat weer zien dat de term ‘moslims’ niet alleen gaat over de

16



islam als religie, maar ook over moslims als etnische groep (Akbarzadeh & Smith, 2005).
Volgens Saeed (2007) past islamofobie binnen het Oriéntalisme en ook Poole (2002) stelt
dat islamofobie als een constructie van the Other hierbinnen past. Zoals eerder is benoemd
door Dunn et al. (2007), stelt Saeed (2007) dat ook islamofobie niet is gebaseerd op
huidskleur, maar op cultuur en religie.

Bloul (2008) stelt dat islamofobie gezien kan worden als een vorm van racisme tegen
moslims en dat het hierdoor een bedreiging vormt voor de islam. In Australié zorgt de
heersende islamofobie voor een aantal extreme incidenten zoals het verbranden van
moskeeén of aanvallen tegen vrouwen die een hijab dragen (Bloul, 2008). Echter is de
manier waarop de nationale media, zoals de radio, televisie en de gedrukte media, over de
islam praten en hiermee bijdragen aan islamofobie volgens Bloul (2008) zorgwekkender. Het
onderzoek van Bloul (2008) is relatief gedateerd, maar stelt dat islamofobie de afgelopen
jaren is geéscaleerd. Een recent voorbeeld hiervan is de aanslag in Nieuw-Zeeland op twee
moskeeén van afgelopen maart 2019 die door moslimleiders een gevolg van de heersende
islamofobie wordt genoemd (Vreeken, 2019).

Volgens Ogan, Willnat, Pennington, en Basir (2014) is islamofobie in Nederland
toegenomen sinds de komst van Geert Wilders en zijn argumenten tegen de immigratie van
moslims naar Nederland. Ogan et al. (2014) stellen dat deze islamofobie samenhangt met de
anti-moslim discours die in de media is terug te vinden. De media bieden verschillende
denkbeelden, welke bij verschillende mensen anders kunnen uitwerken. Zo wakkert de
berichtgeving in de media niet direct islamofobie aan bij mensen die moslims persoonlijk
spreken (Ahmed en Matthes, 2017). Zij kunnen immers voor hun oordeel putten uit een
ander discours dan het media discours. Daarnaast hangt islamofobie het meest samen met
politiek conservatisme (Ogan et al., 2014). Mensen maken gebruik van verschillende
kennisbronnen, waarbij islamofobie het meest wordt bevestigd bij mensen die politiek
conservatief zijn. Dit houdt in dat iemand vanuit een politiek standpunt vindt dat
moslimwaarden niet overeenkomen met de overtuigingen van de partij die diegene
aanhangt waardoor deze persoon op een andere manier tegen de islam aankijkt (Ogan et

al., 2014).

17



2.6 Islam in de media

Nu de belangrijkste begrippen, zoals representatie, stereotypen, religie en etniciteit zijn
uitgewerkt, focust deze paragraaf zich op de manier waarop de islam in de media wordt
gerepresenteerd. Volgens Akbarzadeh en Smith (2005) spelen, naast negatieve
representaties van de islam en moslims in de media, sociale factoren ook een rol bij het
creéren van dominante beelden en stereotypen en dragen deze bij aan de kennis van
journalisten. Mensen creéren namelijk ook vanuit zichzelf en hun sociale omgeving
verschillende betekenissen en representaties over de islam en moslims en deze zijn dus niet
enkel afkomstig uit de media (Akbarzadeh & Smith, 2005).

Volgens Fekete (2004) gebruiken de media (en politici) de stereotypering over de
moslimcultuur om op deze manier te benadrukken waarom de multiculturele samenleving
onder druk ligt. Zo worden actuele discussies over multiculturaliteit uitgebreid belicht door
de media. Fekete (2004) bespreekt in haar onderzoek dat er binnen meerdere Europese
landen discussies hebben gespeeld rondom een verbod op het dragen van een hoofddoek
door moslimvrouwen. Een voorbeeld hiervan is dat het sinds april 2004 in twee Duitse
staten niet meer is toegestaan dat vrouwelijke moslimdocenten een hijab dragen tijdens
werkuren. Dit werd namelijk gezien als het vasthouden aan de eigen cultuur (Fekete, 2004).
Soortgelijke discussies spelen in Belgié, Noorwegen en Zweden (Fekete, 2004). Daarnaast
stelt Fekete (2004) dat regeringen en veiligheidsdiensten discussies voeren over de
aanwezigheid van moskeeén. Zo zouden hier antiwesterse agenda’s van ‘buitenlandse
imams’ besproken worden die ontevreden islamitische jongeren kunnen beinvlioeden. De
berichtgeving van de media over dit soort discussies rondom de islam en moslims leveren
bepaalde ideeén aan op basis waarvan mensen een mening kunnen vormen.

Shadid (2005) noemt een aantal tekortkomingen in de berichtgeving van de westerse
media over de islam, die als gevolg hebben dat het negatieve beeld van moslims wordt
versterkt. Zo is er volgens hem sprake van een simplistische en afstandelijke representatie
van de islam. Dit houdt in dat gebeurtenissen in een religieus kader worden geplaatst
zonder verdere diepgang en dat de islam als oorzaak wordt gezien van problemen als
armoede, werkeloosheid en snelle bevolkingsgroei in islamitische gebieden (Shadid, 2005).
Daarnaast is er volgens Shadid (2005) sprake van het stigmatiseren en problematiseren van
de groepen in kwestie, waarbij moslims omschreven worden als een probleemgroep. Shadid

(2005) stelt ook dat de media bijdragen aan een etnische verdeling in de samenleving tussen

18



‘wij’ en ‘zij’. Hierbij wordt de ‘wij’-groep (het Westen) positief en de ‘zij’-groep (moslims)
negatief beschreven (Shadid, 2005). Tot slot is er sprake van een verwaarlozing van
islamitische deelname aan de media. Shadid (2005) stelt dat er gesproken kan worden van
een minimale vertegenwoordiging van moslims in de mediasector. Hierdoor hebben zij
weinig inbreng in het nieuws dat gepubliceerd wordt over de islam.

Ook een auteur als Gana (2008) geeft aan dat datzelfde wij-zij onderscheid al langer
voorkomt in de Amerikaanse context. Zo wordt ‘Amerika’ al voor de aanslagen van 9/11
neergezet tegenover de islam, Arabieren en het Midden-Oosten in stripboeken, sitcoms,
musicals en door de Hollywood filmindustrie. Daarnaast zegt Aguayo (2009) dat de
Hollywood filmindustrie moslimmannen neerzet als gevaarlijk, niet-modern en onbeschaafd.
Zo belichten bepaalde Hollywood films volgens Aguayo (2009) de ‘oorlog tegen de islam’ in
het kader van ‘goed versus kwaad’, waarbij moslims worden afgebeeld als de slechterik. Ook
Khatib (2006) stelt dat de filmindustrie in Hollywood vaak geen onderscheid maakt tussen
een Arabier of moslim en hen allemaal als terrorist ziet.

Het onderzoek van Powell (2011) toont aan dat er verschil is in de manier waarop
een niet-islamitische terrorist en een islamitische terrorist worden beschreven. Zo wordt
een niet-islamitische terrorist beschreven op een menselijke manier door te benoemen dat
diegene mentaal instabiel is en bezorgde familieleden heeft die niet begrijpen waarom hun
familielid een terroristische aanslag heeft gepleegd (Powell, 2011). Deze aanslag zou een
eenmalige en eenzame daad zijn van een individueel persoon, terwijl een terrorist met
islamitische achtergrond wordt gelinkt aan religie en een terroristische groep en wordt
gezien als een bedreiging voor de samenleving (Powell, 2011). Dit is slechts onderzocht voor
de berichtgeving van Amerikaanse nieuwsmedia over aanslagen die na 9/11 plaatsvonden in
Amerika. Powell (2011) stelt dat er niet direct gesproken kan worden van een model dat van
toepassing op de wereldwijde mediaberichtgeving over terrorisme.

Martin en Phelan (2002) benoemen dat er vaak kritiek is geweest op de media
discours rondom terrorisme, waarbij de media regelmatig bepaalde culturen een
terroristisch label zouden geven. Zo zeggen ze over de mediarepresentatie van 9/11 dat de
Amerikaanse televisie dit niet expliciet een ‘oorlog tegen de islam’ noemde, maar dat er
door middel van framing al snel de conclusie werd getrokken dat deze aanslag gepleegd zou
zijn door een persoon van islamitische afkomst (Martin & Phelan, 2002). Framing is een

overtuigingstechniek waarvan journalisten op verschillende manieren gebruikmaken door

19



de nadruk te leggen op bepaalde aspecten (d’Haenens & Bink, 2007). Zo werd volgens
Martin en Phelan (2002) vooral de nadruk gelegd op aspecten als fundamentalisme,
radicalisme, jihad en extremisme, waardoor snel de conclusie werd getrokken dat dit samen
zou hangen met de islam. Een relevant voorbeeld van framing is Orientalist framing (Mishra,
2007), dat gezien kan worden als een manier van representatie waarbij het proces van

Othering plaatsvindt.

2.6.1 Het Oriéntalisme in de media
Het Oriéntalisme, zoals dit eerder is besproken in dit theoretisch kader, is ook te herkennen
in media-uitingen. Zo zegt Powell (2011) dat het linken van de islam aan terrorisme in
Amerikaanse nieuwsmedia bijdraagt aan het Oriéntalisme, omdat er angst voor the Other
wordt gecreéerd. Bovendien is onderzocht hoe het Oriéntalisme te herkennen is binnen de
representatie van moslimmannen en moslimvrouwen. Zo stelt Mishra (2007) dat
moslimvrouwen in The New York Times voornamelijk worden afgebeeld als onderdrukte
slachtoffers van gewelddadige moslimmannen die te zwak zouden zijn om voor zichzelf op
te komen zonder hulp. Volgens Mishra (2007) draagt dit bij aan het beeld dat westerse
landen vrouwen in moslimsamenlevingen moeten ‘redden’ door met moslimmannen te
vechten. Nieuwsberichten waarin moslimvrouwen voor zichzelf opkomen en vragen voor
rechtvaardigheid zonder hulp van het westen komen nauwelijks voor (Mishra, 2007).
Wanneer vrouwen westerse kleding en waarden overnemen, worden ze neergezet als
‘bevrijd’ en ‘modern’, maar wanneer ze hun islamitische identiteit uiten, worden ze
neergezet als ‘onderdrukt’ (Mishra, 2007). Mishra (2007) beargumenteert dat dit binnen het
kader van Oriéntalisme past, doordat het westen zichzelf als ‘modern’ land superieur voelt
aan de ‘niet-moderne’ moslimsamenlevingen. Het onderzoek van Mishra (2007) focust zich
echter alleen op artikelen die in de drie jaren na 9/11 zijn verschenen en die expliciet de
termen ‘moslimman’ of ‘moslimvrouw’ noemen. In het onderzoek is niet gekeken naar
specifieke gebeurtenissen, omdat alle artikelen die deze twee termen noemen, zijn
meegenomen. De dataset van het onderzoek is hierdoor beperkt en Mishra (2007) raadt aan
om in het vervolg artikelen te selecteren op basis van een bepaalde gebeurtenis of
onderwerp.

Ook tegenwoordig zien we deze processen van Othering terug. Zo tonen Heeren en

Zick (2014) aan dat moslimvrouwen in de Duitse media veelal worden afgebeeld met een

20



sluier, hoofddoek of boerkajurk. Moslims die deelnamen aan het onderzoek van Heeren en
Zick (2014) vinden dat moslimvrouwen hierdoor in de media als ‘abnormaal’ en ‘onderdrukt’
worden neergezet. Volgens hen bepalen journalisten op deze manier hoe een moslimvrouw
eruitziet en schetst dit het beeld dat vrouwelijke moslims inferieur zijn aan en afhankelijk
zijn van hun mannen (Heeren & Zick, 2014). Dit draagt bij aan het proces van Othering
doordat er op deze manier onderscheid wordt gemaakt tussen moslims en niet-moslims en
doordat moslimvrouwen de positie van the Other krijgen (Heeren & Zick, 2014).

De redacteuren en journalisten van het onderzoek van Heeren en Zick (2014) geven
aan dat zij processen van Othering herkennen in de mediarepresentatie van moslims. De
geinterviewde journalisten geven aan dat zij ook wel weten dat de islam lang niet altijd als
een oorzaak voor incidenten gezien kan worden, maar ze vinden tegelijkertijd dat het heel
normaal is om wel de islam als geloof bij die incidenten te benoemen. De journalisten weten
dus wel degelijk dat de islam niet per se de oorzaak is, maar conformeren zich wel aan de
(Duitse) media discours waarbinnen het als ‘gewoon’ wordt gezien om de islam te
benoemen (Heeren & Zick, 2014). Volgens Heeren en Zick (2014) kan er gesproken worden
van een situatie waarin dezelfde journalisten die het niet eens zijn met de
mediarepresentatie van moslims en de islam degene zijn die het nieuws produceren. Binnen
dit onderzoek wordt onderzocht of en hoe het concept van de islam en moslims als the

Other ook te herkennen is in Nederlandse krantenartikelen.

2.6.2 Reacties op de mediarepresentatie

De representaties van de islam in de media brengen ook reacties van moslims met zich mee.
Zo zeggen Ahmed en Matthes (2017) dat moslims het gevoel krijgen dat de media
vooringenomen bericht over hen, waardoor ze niet het gevoel krijgen dat ze onderdeel
uitmaken van de maatschappij. Dunn et al. (2007) stellen dat de mediarepresentatie in
Australié ervoor zorgt dat er een situatie gecreéerd wordt waarin Australische moslims
gezien worden als degenen met een minder burgerschap dan Australische niet-moslims. Een
andere consequentie is dat jonge moslimvrouwen door bepaalde representaties in de media
in een soort van tweestrijd terechtkomen bij het vormen van hun eigen identiteit (Dwyer,
1998). Een voorbeeld hiervan is de keuze tussen het dragen van ‘etnische/traditionele’
kleding of ‘moderne/westerse’ kleding. Door bepaalde representaties in de media brengen

beide kledingstijlen namelijk andere reacties met zich mee. Zo wordt er bijvoorbeeld minder

21



snel van moslimvrouwen verwacht dat zij ‘westerse’ kleding dragen (Dwyer, 1998). Hierdoor
krijgen zij het gevoel dat ze zich constant moeten verantwoorden tegenover de
verwachtingen die men van hen heeft (Dwyer, 1998).

Een andere reactie komt uit het onderzoek van Hopkins (2004). Dit toont aan dat
jonge moslimmannen vinden dat de media, waaronder bepaalde tv-programma’s en
kranten moslims onjuist representeren. Zo zeggen zij dat de uitdrukking ‘moslimterrorist’
niet terecht gebruikt wordt, omdat een echte moslim volgens hen geen terrorist kan zijn
(Hopkins, 2004). In Australié spreken islamitische organisaties zich uit over de manier
waarop de islam en moslims worden neergezet in de media en ze proberen positief te
blijven door hoop te houden dat deze representatie verandert (Dunn et al., 2007).

Journalisten spelen een rol bij de representatie van de islam, omdat de media door
hun publieke agenda onderwerpen belichten waarover het publiek een mening kan vormen
(d'Haenens & Bink, 2007). Volgens Hall (1973) ontwikkelen mediaproducenten een media-
uiting waarin een bepaalde boodschap verwerkt zit. Deze boodschap komt (onbewust) voort
uit de ideeén van een journalist en is gebaseerd op onderliggende discoursen in de
samenleving (Hall, 1973). Vervolgens beslist het publiek of het deze boodschap accepteert,
erover onderhandelt of deze volledig verwerpt (Hall, 1973). Phalet en Ter Wal (2004) stellen
dat de meeste journalisten die binnen Nederland artikelen over de islam schrijven,
afkomstig zijn uit de etnische meerderheidsgroep. Dit kan ertoe leiden dat het
geselecteerde nieuws eerder de discoursen van de etnische meerderheidsgroep
representeert dan die van de etnische minderheidsgroep.

In Duitsland zijn journalisten met een moslimachtergrond hun eigen nieuwsmedia
begonnen waarin onderwerpen worden belicht die relevant zijn voor moslims (Heeren &
Zick, 2014). Ze geven aan dat de Duitse media vooral negatief nieuws over moslims
belichten en het positieve nieuws achterwege laten (Heeren & Zick, 2014). Volgens hen
zorgt deze misrepresentatie ervoor dat moslims zichzelf sterker gaan identificeren met hun
geloof en met de eigen islamitische gemeenschap (Heeren & Zick, 2014). Reacties van
moslims op de Duitse mediarepresentatie geven aan dat ze vinden dat negatief nieuws
sneller geassocieerd wordt met de islam en algemeen nieuws met Arabieren. Volgens hen
wordt er bij negatieve gebeurtenissen vooral de link gelegd met de islam en moslims terwijl
de islam bij algemenere berichten, bijvoorbeeld over muziek uit verschillende culturen,

achterwege wordt gelaten door het ‘Arabische muziek’ te noemen in plaats van ‘islamitische

22



muziek’. Ook vinden ze dat er vaak onterecht de vergelijking wordt gemaakt tussen
bijvoorbeeld moslims en de lagere sociale klasse. Zo kijken journalisten niet tot welke
sociale klasse een moslim behoort door al meteen uit te gaan van de lagere sociale klasse.
Een consequentie is volgens hen dat tieners deze mediarepresentatie geloven en zichzelf
hierdoor liever afzonderen van de ‘problematische’ moslimgemeenschap, terwijl ze wel

onderdeel uitmaken van deze gemeenschap (Heeren & Zick, 2014).

2.6.3 Tegengeluiden in de media

Ondanks de veelal negatieve berichtgeving over de islam en moslims stellen Akbarzadeh en
Smith (2005) dat er in Australié ook nieuwsartikelen te vinden zijn die juist zorgen voor
tegengeluiden. Zo wordt er in deze artikelen onderscheid gemaakt tussen Australische
moslims die als een onderdeel van ‘ons’ (de Australiérs) worden gezien, in vergelijking met
moslims die in andere landen leven. Daarnaast worden er in artikelen over binnenlandse
gebeurtenissen rondom de islam regelmatig positieve citaten aangehaald van belangrijke
moslimleiders die streven voor meer begrip voor moslims en de islam en die
terreuraanslagen en islamitisch extremisme veroordelen. Volgens Akbarzadeh en Smith
(2005) benadrukken de artikelen op deze manier het feit dat niet alle moslims radicalen zijn
en dat de islam juist gezien kan worden als een vredige religie.

Akbarzadeh en Smith (2005) herkennen in hun onderzoek dus vormen van positieve
representatie. Tevens is er sprake van neutrale representatie, doordat journalisten vooral
feiten aanhalen en zich niet mengen in de discussie rondom de islam en moslims doordat ze
deze termen niet nadrukkelijk te noemen in de artikelen. Dunn (2001) herkent positieve
representatie doordat politieke oppositiepartijen (partijen die niet tegen de islam zijn) of
vreedzame initiatieven van islamitische groepen worden genoemd in de krantenartikelen.
Volgens Ibrahim (2010) werd de Amerikaanse mediaberichtgeving over de islam positiever
en inclusiever nadat het Witte Huis in september 2001 een officiéle boodschap naar buiten
bracht die stelde dat de islam een vredesreligie is. Na deze boodschap werd de islam
gerepresenteerd als een religie die gedeeld werd door miljoenen loyale en vredige
Amerikanen en werd er benadrukt dat de oorlog tegen terrorisme niet gezien moet worden

als een oorlog tegen de islam (lbrahim, 2010).

23



2.7 Islam in de Nederlandse media

Onderzoek naar westerse media toont aan dat er, op enkele uitzonderingen na, vooral
gesproken kan worden van negatieve berichtgeving over de islam (Akbarzadeh & Smith,
2005; Powell, 2011; Saeed, 2007; Shadid, 2005). Nederlands onderzoek bevestigt dit, maar
toont eveneens enkele uitzonderingen aan. Zo vonden Van Sterkenburg et al. (2012) dat
bijvoorbeeld de sociale groep van moslimspelers van Turkse of Marokkaanse afkomst in
Nederlands voetbalcommentaar op televisie niet ‘anders’ werden beschreven dan andere
sociale groepen. Bovendien stellen d’Haenens en Bink (2007) dat de Nederlandse islam, in
tegenoverstelling tot de buitenlandse islam, voor de moord van Theo van Gogh vooral in
verband werd gebracht met religie en politiek en niet met terrorisme. Pas na de moord
werd ook de Nederlandse islam in verband gebracht met terrorisme. De resultaten van het
onderzoek zijn echter slechts gebaseerd op artikelen die in de twee maanden na de moord
op Theo van Gogh verschenen. Uit het onderzoek blijkt dat in deze artikelen religie nog
steeds het meest prominente onderwerp is waarmee de Nederlandse islam onder de
aandacht wordt gebracht door religieuze aspecten te belichten (d’"Haenens & Bink, 2007).
Phalet en ter Wal (2004) stellen hierbij dat het bij het benoemen van religieuze aspecten in
artikelen vooral gaat om moskeeén, de Ramadan of het gebed.

Ruigrok en Atteveldt (2007) beargumenteren dat na de moord op van Gogh de
Nederlandse pers vooral de aandacht focust op binnenlandse problemen met moslims. Zo
wordt er geschreven vanuit een binnenlands perspectief en worden terroristische aanslagen
buiten Nederland in de lokale context geplaatst. De moord op van Gogh wordt in
Nederlandse nieuwsartikelen wel regelmatig een terroristische aanslag genoemd, maar in
artikelen over andere aanslagen komt deze associatie niet terug (Ruigrok & Atteveldt, 2007).
Dit toont volgens Ruigrok en Atteveldt (2007) aan dat de ‘wereldwijde associatie’ om
moslims als terrorist te zien niet kenmerkend lijkt voor Nederlands nieuws. Zo worden in
nieuwsartikelen over aanslagen vooral de consequenties die een aanslag kan hebben voor
het eigen land (Nederland) besproken en wordt 9/11 gezien als een Amerikaanse
gebeurtenis die hier niet snel voor zou komen (Ruigrok & Atteveldt, 2007). Ook stellen
d’Haenens en Bink (2007) dat de berichtgeving over de Nederlandse islam redelijk
gebalanceerd is, doordat deze besproken wordt vanuit verschillende standpunten door
bijvoorbeeld Nederlandse moslims te interviewen en achtergrondinformatie te geven.

Dit is belangrijk, omdat de insteek van een krantenartikel volgens d’"Haenens en Bink

24



(2007) onder andere wordt bepaald door de persoon wiens mening wordt gevraagd. Hierbij
is het bijvoorbeeld van belang of dit een moslim is die namens of over de islam spreekt of
een niet-moslim (d’Haenens & Bink, 2007). In de meeste artikelen worden moslims alleen
even kort genoemd, maar in bijna de helft van de artikelen worden meningen van moslims
geciteerd. Daarbij spreekt de helft van de moslims op persoonlijke titel (hun naam wordt
benoemd) en de andere helft spreekt als woordvoerder voor islamitische organisaties of
instellingen, zoals bijvoorbeeld een moskee (d’Haenens & Bink, 2007). Het meenemen van
standpunten van moslims over de islam draagt volgens d’Haenens en Bink (2007) bij aan het

afbreken van de vooroordelen ten opzichte van moslims en de islam.

2.8 Deelconclusie

Samenvattend kan op basis van dit theoretisch kader de conclusie worden getrokken dat er
veel relevante literatuur te vinden is over de representatie van de islam en moslims in de
media. Veel van deze literatuur heeft onderzoek gedaan naar de berichtgeving rondom
aanslagen (Martin & Phelan, 2002; Powell, 2011; Whitaker, 2002) of naar de berichtgeving
over de islam door westerse media (Akbarzadeh & Smith, 2005; d’Haenens & Bink, 2007;
Shadid, 2005). Daarnaast is deze berichtgeving redelijk gedateerd en spreken veel van deze
onderzoeken van negatieve representatie.

Tegelijkertijd toont het onderzoek van Ruigrok en Atteveldt (2007) aan dat de
Nederlandse pers na de moord op Theo van Gogh in 2004 de aandacht richt op
binnenlandse problemen met moslims. In tegenstelling tot voorgaand onderzoek richt dit
onderzoek zich op de meer ‘alledaagse’ berichtgeving over de islam en moslims in
Nederlandse kranten, omdat hier nog weinig over bekend is en Ruigrok en Atteveldt (2007)
hebben aangetoond dat de Nederlandse pers de focus legt op inlandse problemen met

moslims.

25



3. Methode

3.1 Kwalitatieve inhoudsanalyse

Voor dit onderzoek is een kwalitatieve inhoudsanalyse uitgevoerd. Door middel van een
kwalitatieve onderzoeksmethode wordt er dieper op de data ingegaan dan bij een
kwantitatieve onderzoeksmethode, omdat het bij kwalitatief onderzoek gaat om het
achterhalen van subjectieve overtuigingen, gevoelens en meningen (Matthews & Ross,
2010). Voor dit onderzoek ligt de focus op de onderliggende betekenisgeving over de islam
en moslims die in de krantenartikelen verborgen zit. Een specifieke vorm van kwalitatieve
inhoudsanalyse is thematische analyse welke in dit onderzoek gebruikt is. Volgens Braun en
Clarke (2006) vindt een thematische analyse plaats op twee niveaus, namelijk op expliciet
niveau en op onderliggend niveau. Aan de ene kant is er voor deze thematische analyse
aandacht besteed aan onderliggende en impliciete betekenissen in de teksten over de islam
en moslims (zie onderzoeksvraag p. 4). In die zin raakt thematische analyse aan
discoursanalyse (Braun & Clarke, 2006). Aan de andere kant zijn de artikelen ook
geanalyseerd op expliciet niveau door te kijken naar concrete woorden over de islam en
moslims. Een thematische analyse was binnen dit onderzoek de meest geschikte methode
om de onderzoeksvraag en deelvragen te beantwoorden, omdat zowel expliciete als
onderliggende betekenissen en impliciete stereotypen die in een tekst verborgen zitten,
belangrijk zijn in deze methode. Verderop in de methode wordt teruggekomen op het

toepassen van de thematische analyse.

3.2 De selectie van de onderwerpen

De onderzoeksvraag is beantwoord door verschillende onderwerpen over moslims en de
islam die in de kranten naar voren komen, te onderwerpen aan een analyse: de
hoofddoekjesdiscussie (het al dan niet dragen van een hoofddoek op de werkvloer door
moslimvrouwen), het gebedshuis (de moskee) en islamitische feestdagen (de Ramadan en
het Suikerfeest). Deze onderwerpen zijn deels gebaseerd op literatuur van d’'Haenens en
Bink (2007) (p. 20) en Fekete (2004) (p. 14). Zij tonen aan welke onderwerpen met name
dominant waren rondom de islam in binnen- en buitenlandse media in de afgelopen jaren.
Dit onderzoek richt zich in eerste instantie ook op die onderwerpen, omdat tevens de

onderzoeker het idee had dat dit binnen Nederland relevante onderwerpen zijn in de media.

26



Wel is dit gecheckt door allereerst een algemene verkenning uit te voeren in LexisNexis om
na te gaan of de keuze voor deze onderwerpen vanuit de theorie gegrond is en of deze
onderwerpen ook inderdaad frequent besproken werden in de Nederlandse kranten. Op
deze manier zijn de geselecteerde onderwerpen enerzijds gebaseerd op literatuur en
anderzijds is er specifiek voor Nederland een algemene verkenning uitgevoerd naar de
berichtgeving van de afgelopen twee jaar (2017 — 2019). Voor het uitvoeren van de
algemene verkenning zijn globale zoektermen, zoals ‘islam’, ‘moslims’, ‘hoofddoek’,
‘moskee’, ‘Ramadan’ en ‘Suikerfeest’ gebruikt in LexisNexis.

De gevonden onderwerpen die in de afgelopen twee jaar (2017 — 2019) in Nederland
hebben gespeeld hebben, zoals de theorie al deed vermoeden, betrekking op het
hoofddoekverbod, de bouw of financiering van moskeeén, en het rekening houden van
scholen of werkgevers met islamitische feestdagen zoals de Ramadan en het Suikerfeest. Zo
gaat het bij de zogenaamde hoofddoekjesdiscussie in Nederland over de vraag of het dragen
van een hoofddoek door islamitische vrouwen op de werkvloer al dan niet verboden zou
moeten worden. Discussies rondom de bouw of financiering van moskeeén zijn vooral
gerelateerd aan het bouwen van nieuwe moskeeén en het al dan niet aannemen van geld
uit het buitenland door moskeeén. Tijdens de Ramadan en het Suikerfeest zijn discussies
hoofdzakelijk gerelateerd aan de manier waarop scholen tijdens de examenperiode
rekening houden met de Ramadan, omdat de islamitische vastenmaand in 2018 samenviel
met de examens. Ook speelt er een discussie rondom werkgevers en in hoeverre zij rekening
moeten houden met collega’s die vasten tijdens de Ramadan. De discussie die speelt
rondom het Suikerfeest gaat over de vraag of deze feestdag gezien kan worden als een
officiéle vrije dag in Nederland.

De focus van dit onderzoek ligt op de periode 28 februari 2017 — 28 februari 2019,
omdat dit de twee meest recente jaren waren voordat begonnen is met de dataverzameling
en dit tijdvak breed genoeg was voor het vinden van voldoende artikelen. Doordat de focus
ligt op Nederlandse onderwerpen, zijn alleen krantenartikelen uit Nederlandse kranten
meegenomen. Zo blijft de selectie beperkt tot de vier grootste Nederlandse kranten, omdat
zij immers een groot deel van de beeldvorming van moslims en de islam in Nederland
bepalen. Hierbij ging het om de betekenisgeving vanuit de vier kranten in het algemeen en
dus niet om de verschillen in betekenisgeving per krant. Alleen artikelen uit de volgende

kranten worden meegenomen: De Telegraaf, de Volkskrant, het Algemeen Dagblad, en het

27



NRC Handelsblad. Dit zijn namelijk de grootste landelijke kranten wat betreft printoplage
(NOM, 2018; Semetko & Valkenburg, 2000) waardoor ze een groot bereik hebben.

3.3 Dataverzameling en aantal artikelen

Voor het verzamelen van de krantenartikelen is gebruikgemaakt van de online database
LexisNexis. Om alleen recente Nederlandse krantenartikelen mee te nemen, zijn de opties
“Dutch” en “Newspapers” aangevinkt en is er gesorteerd op “nieuwste eerst”. Daarnaast is
er geselecteerd op datum, namelijk van 28 februari 2017 tot 28 februari 2019. Februari was
de meest recente maand toen is begonnen met de dataverzameling. Voor het verzamelen
van de eerste dataset van artikelen zijn verschillende zoektermen gebruikt die gerelateerd
zijn aan de Nederlandse onderwerpen uit de algemene verkenning en literatuurstudie. Op
basis van zoektermen is een analyse gedaan in stappen. Voorbeelden van zoektermen zijn
‘moskee’, ‘financiering’, ‘bouw’, ‘hoofddoekverbod’, ‘hoofddoek’, ‘werkvloer’, ‘Ramadan’,
‘Suikerfeest’, ‘werkvloer’, ‘feestdag’, ‘examen’. In de eerste fase van de dataverzameling is
de volledige twee jaar van nieuwsberichtgeving in de kranten bekeken en is er gekeken naar
hoe dominant de drie onderwerpen zijn in de nieuwsberichtgeving van de afgelopen twee

jaar. Het resultaat is te zien in tabel 1.

Tabel 1. Mediaberichtgeving over de onderwerpen in LexisNexis (28 februari 2017 — 28

februari 2019) in de vier grootste kranten

Onderwerp Zoektermen Aantal krantenartikelen
Moskeeén

Moskee en bouw 162

Moskee en financiering 147

Hoofddoekjesdiscussie

Hoofddoekverbod 57

Hoofddoek en werkvloer 25
(filters “hoofddoek” en

“werkvloer”)

Islamitische feestdagen

Ramadan en examen 24

28




Ramadan en werkvloer (filters | 4

“Ramadan” en “werkvloer”)

Suikerfeest en feestdag 26

Ter beantwoording van de onderzoeksvraag en de drie deelvragen (zie p. 4) zijn er
vervolgens in totaal 45 artikelen geanalyseerd van minimaal 300 en maximaal 1000
woorden. Het aantal artikelen per onderwerp (bouw en financiering moskeeén,
hoofddoekjesdiscussie, islamitische feestdagen) volgde de dominantie van de drie
onderwerpen in de daadwerkelijke mediaberichtgeving zoals die naar voren is gekomen in
de verkenning van nieuwsartikelen van de afgelopen twee jaar (tabel 1). Zo bleek dat er het
meest bericht is over moskeeén, vervolgens over de hoofddoekjesdiscussie en daarna over
islamitische feestdagen (zie tabel 1). Op basis hiervan is in tabel 2 de verdeling van de 45
krantenartikelen (de daadwerkelijke dataset die aan thematische analyse is onderworpen)

te zien over de drie onderwerpen, zoals die in deze studie is gebruikt.

Tabel 2. Verdeling krantenartikelen

Onderwerp deelvragen Aantal
Moskeeén 20
Hoofddoekjesdiscussie 15
Islamitische feestdagen 10
Totaal 45

Om per onderwerp aan het uiteindelijke aantal artikelen te komen, zijn artikelen met
teruggang in de tijd geselecteerd vanaf februari 2019, tot dit aantal is bereikt. De
krantenartikelen zijn dus op een chronologische manier verzameld naar tijdsvolgorde,
waarbij er is begonnen met de artikelen die het meest recent zijn verschenen. Dit houdt in
dat de artikelen naar datum zijn gerangschikt en dat de artikelen een voor een op basis van
publicatiedatum verzameld zijn. Daarnaast zijn alleen artikelen meegenomen waarin de
focus van het gehele artikel ligt op de desbetreffende discussie waarop gezocht is. Artikelen
die dus niet volledig de bouw of financiering van moskeeén, de hoofddoekjesdiscussie, de

Ramadan tijdens de examenperiode/op de werkvloer of het Suikerfeest als nationale

29




feestdag bespreken, zijn niet meegenomen voor dit onderzoek. Dit onderzoek richt zich
namelijk op de recente mediaberichtgeving rondom deze discussies en daarom is het van
belang dat in de artikelen ook daadwerkelijk de discussies centraal staan. In enkele
gevonden artikelen werd dit namelijk zijdelings kort besproken, waardoor het bericht te
weinig materiaal bevat om relevant te zijn voor het onderzoek. Alleen artikelen die volledig
op een onderwerp aansluiten, zijn meegenomen voor dit onderzoek. In bijlage 1 is een
overzicht te vinden van de meegenomen krantenartikelen.

Het proces van dataverzameling en -analyse stopte toen verzadiging werd bereikt.
Dataverzadiging bij kwalitatief onderzoek houdt in dat er genoeg data geanalyseerd is en er
bij het verzamelen van nieuwe data geen nieuwe bevindingen naar voren komen (Matthews
& Ross, 2010). Per onderwerp kan de verzadiging verschillen. Wanneer bij een van de
onderwerpen geen verzadiging is opgetreden, wordt er verder teruggegaan in de tijd om
extra artikelen te verzamelen en analyseren totdat deze verzadiging wel optrad. Aangezien
er binnen elk van de drie onderwerpen geen nieuw thema is gevonden aan het einde van

het analyseproces, is ervan uitgegaan dat er sprake is van dataverzadiging.

3.4 Operationalisering
Voor het operationaliseren van de belangrijkste concepten is gebruikgemaakt van
richtinggevende begrippen (Boeije, 2010). Dit zijn relevante begrippen die helpen bij het
analyseren van de krantenartikelen door de onderzoeker richting te bieden wat betreft
aspecten waarop gelet kan worden tijdens het doornemen van de artikelen. De
richtinggevende begrippen komen voort uit de literatuur over de islam en moslims zoals
deze besproken is in het theoretisch kader en deze zijn onder andere gebaseerd op het
concept ethnization of Islam. De geoperationaliseerde concepten en bevindingen uit de
literatuur zijn dus gebruikt als ‘zoeklicht’ tijdens de data-analyse. Zo werd er verwacht dat
moslims en de islam gerepresenteerd worden als een etnische groep die niet overeenkomt
met de ‘Nederlandse’ cultuur (Van Sterkenburg, 2011). Ook worden moslims en de islam
gezien als ‘anders dan de norm’ (Saeed, 2007; Said, 1978) en wordt er door de media een
‘wij-zij’ deling gemaakt (Shadid, 2005). Dit resulteert in het richtinggevende begrip ‘moslims
wel of niet als onderdeel van de samenleving zien’.

Daarnaast keren bepaalde stereotypen regelmatig terug in de literatuur. Zo zijn

geweld (Whitaker, 2002) en terrorisme (Powell, 2011) terugkerende stereotypen die de

30



media aan moslims koppelen. Dit gebeurt vooral in berichtgeving over aanslagen, en hoewel
het onderwerp van aanslagen geen apart onderwerp is binnen dit onderzoek, is het niet
uitgesloten dat deze stereotypen terug kunnen komen in de artikelen die binnen dit
onderzoek geanalyseerd worden?. Dit resulteert in het richtinggevende begrip ‘moslims wel
of niet zien als gevaar voor de samenleving’.

Bovendien is er onderzocht of de positieve en negatieve categorieén van Dunn
(2001) en Akbarzadeh en Smith (2005) herkend worden in de krantenartikelen. Dunn (2001)
gebruikt categorieén zoals ‘fanatiek’, ‘intolerant’, ‘vrouwenhater’ en ‘vreemd’ om negatieve
representatie te herkennen en ‘tolerant’, ‘vredig’, ‘vertrouwd’ om positieve representatie te
herkennen. Akbarzadeh en Smith (2005) gebruiken deze positieve categorieén ook, net als
‘liberaal’, “feministisch’, ‘familie-georiénteerd’, ‘antiterroristisch’ en ‘gemeenschapsgericht’.
Deze categorieén zijn binnen dit onderzoek gebruikt om negatieve of positieve
berichtgeving te herkennen, wat resulteert in het richtinggevende begrip ‘moslims op een
positieve of negatieve manier benoemen’.

Ook is er gezocht naar alternatieve thema’s, namelijk thema’s die niet in de
literatuur besproken zijn, en is er rekening gehouden met tegengeluiden die bevindingen uit
de literatuur tegenspreken. Zo is onderzocht of in de Nederlandse artikelen bij moslims niet
de link wordt gelegd met terrorisme (Ruigrok & Atteveldt, 2007) en beargumenteren
Akbarzadeh en Smith (2005) dat een artikel als ‘neutraal’ kan worden gezien door vooral
feiten aan te halen en niet direct de termen ‘islam’ en ‘moslims’ te benoemen. Ook is
gekeken welke mening (van een moslim of niet-moslim) wordt meegenomen in de artikelen
en vanuit wie deze persoon spreekt (zichzelf of islamitische organisatie/instelling)
(d’Haenens & Bink, 2007) om te analyseren of het perspectief van moslims wel of niet wordt
gerepresenteerd in de krantenartikelen. Bij het analyseren van de data is dus gekeken of er
meer tegengeluiden te vinden zijn die de bestaande literatuur over de representatie van de

islam en moslims in de media tegenspreken.

3.5 Thematische analyse
Voor het uitvoeren van de kwalitatieve inhoudsanalyse is, zoals gezegd, gebruikgemaakt van

een thematische analyse waarbij er is gekeken naar overeenkomsten en verschillen in de

! De aanslag in Utrecht is niet meegenomen, omdat deze buiten de periode van de datacollectie viel.

31



berichtgeving over de geselecteerde onderwerpen (moskeeén, hoofddoekjesdiscussie en
islamitische feestdagen). Hierbij gaat het om het identificeren en interpreteren van
dominante thema’s in de data (Matthews & Ross, 2010). Hiervoor is de data eerst
opgedeeld in kleine delen en vervolgens weer samengevoegd om de data om te zetten in
bevindingen (Boeije, 2010). Om dit te realiseren, is gebruikgemaakt van open coderen,
axiaal coderen en selectief coderen (Boeije, 2010).

Bij open coderen is alle data voorzichtig doorgenomen en onderverdeeld in
fragmenten. Dit is de eerste stap van het analyseproces en houdt in dat de krantenartikelen
zin voor zin zijn doorgenomen en dat er aan elk relevant fragment een code gegeven werd.
Doordat alle tekst van een artikel meegenomen is, draagt dit bij aan een grotere
betrouwbaarheid van de resultaten (Boeije, 2010). Bij axiaal coderen is er vervolgens
gekeken welke codes van het open coderen meer en minder dominant zijn. Hierbij zijn
soortgelijke codes samengevoegd en is er gekeken of de codes de data goed samenvatten.
Alle data is hier van het begin tot het eind van het analyseproces constant met elkaar
vergeleken. Uiteindelijk komen verschillende dominante thema’s naar voren na het proces
van axiaal coderen. Tot slot is bij het selectief coderen onderzocht wat de relatie is tussen
de dominante thema’s en zijn er mogelijke theoretische concepten of dominante discoursen

over de islam geidentificeerd.

3.6 Betrouwbaarheid en validiteit

Binnen dit kwalitatieve onderzoek zijn validiteit en betrouwbaarheid belangrijke begrippen,
waarbij geloofwaardigheid, consistentie en overdraagbaarheid een belangrijke rol spelen.
Matthews en Ross (2010) beargumenteren dat het bij betrouwbaarheid belangrijk is dat de
dataverzameling en data-analyse op een consistente manier zijn uitgevoerd. Door middel
van duidelijke selectiecriteria en zoektermen in LexisNexis is de data op een consistente
manier verzameld. Voor elk onderwerp (moskeeén, hoofddoekjesdiscussie en islamitische
feestdagen) zijn dezelfde selectiecriteria en zoektermen gebruikt. Bovendien is er tijdens het
analyseproces nieuwe data verzameld om aan het totale aantal artikelen van 45 te komen.
Tijdens dit bij verzamelen werden per onderwerp dezelfde artikelaantallen gevonden zoals
deze in tabel 1 zijn uitgewerkt. Dit laat zien dat een andere onderzoeker dezelfde
zoekresultaten kan krijgen in eenzelfde studie, doordat op basis van de zoekcriteria in

LexisNexis dezelfde artikelen gevonden kunnen worden.

32



Betrouwbaarheid kan ook verder toegepast worden op de positie van de
onderzoeker en het onderwerp. Zo toonde eerder onderzoek (Akbarzadeh & Smith, 2005;
Powell, 2011; Saeed, 2007; Shadid, 2005) voornamelijk negatieve representatie aan, wat
invloed kon hebben op het perspectief van de onderzoeker. Dit is voorkomen door van
tevoren in de operationalisering te formuleren dat er ook gezocht werd naar tegengeluiden
in de data. Bovendien bestaan de krantenartikelen uit vooraf geschreven teksten, waar de
onderzoeker zelf geen invloed op heeft. Hierdoor is er geen sprake van sociaal wenselijke
antwoorden of sturing vanuit de onderzoeker. Tot slot is de onderzoeker transparant
geweest over het verzamelen en analyseren van de artikelen door in het methodehoofdstuk
stap voor stap uit te werken hoe het onderzoek is uitgevoerd. Het onderzoek is dus goed
herhaalbaar.

Van validiteit is sprake wanneer de verzamelde en geanalyseerde data een goede
representatie zijn van het onderwerp waarop de focus van het onderzoek ligt (Matthews &
Ross, 2010). Dit houdt in of er is onderzocht wat de onderzoeker ook daadwerkelijk wilde
onderzoeken, wat vooraf is uitgeschreven in de operationalisering. Daarnaast is de
onderzoeksvraag duidelijk geformuleerd in het begin van het onderzoek, waardoor de
onderzoeker het onderwerp duidelijk voor ogen had en de methode daadwerkelijk op de
onderzoeksvraag aansloot. Door tijdens het analyseren de onderzoeksvraag in het
achterhoofd te houden en hiernaar terug te gaan, bleef het onderwerp van dit onderzoek
centraal staan tijdens de analyse. Bovendien is de onderzoeker tijdens het analyseren dicht
bij de data gebleven, waardoor de gemaakte interpretaties van de onderzoeker een zo
volledig mogelijke weerspiegeling vormen van de data.

Braun en Clarke (2006) benoemen dat validiteit binnen de thema’s te onderscheiden
is na het doornemen van de thema’s en het aanscherpen van deze. Dit houdt in dat de
uiteindelijke thema’s de gecodeerde dataset samenvatten en dat de datafragmenten passen
bij het thema waarbij ze zijn ingedeeld. Na het doornemen van de uiteindelijke thema’s
heeft de onderzoeker een codeboom gemaakt en deze verder aangescherpt om ervoor te
zorgen dat alle gecodeerde data paste binnen het toegewezen thema. Om een ‘accurate
representatie’ te verkrijgen, is het volgens Braun en Clarke (2006) belangrijk om je dataset
nog een keer door te nemen om te controleren of de thema’s passen bij de dataset en om
additionele tekstfragmenten te vinden die ontbraken in een eerdere codefase. Na het

maken van de codeboom heeft de onderzoeker de dataset nog een keer doorgenomen en

33



codes die nog niet waren ingedeeld hierin meegenomen. Op deze manier kon de
onderzoeker duidelijk zien of elk thema de gecodeerde data goed samenvat, wat bijdraagt
aan een verhoging van de validiteit binnen de thema’s. Bovendien is de onderzoeker tijdens
het analyseren steeds teruggegaan naar eerder geanalyseerde artikelen om er op deze
manier zeker van te zijn dat de toegekende codes overeenkomen met de eerdere codes.
Tot slot zijn de resultaten zo duidelijk mogelijk opgeschreven om de validiteit van de
analyse te verhogen (Braun & Clarke, 2006). Door de thema’s uit de data te illustreren met
citaten, worden de resultaten onderbouwd en wordt de inhoud van elk thema duidelijk. Het
duidelijk formuleren van de interpretaties van de onderzoeker komt ten goede aan de

geloofwaardigheid (Braun & Clarke, 2006).

34



4, Resultaten

Dit resultatenhoofdstuk is gestructureerd aan de hand van de drie onderwerpen waarop de
focus lag in dit onderzoek, namelijk op de betekenisgeving van kranten aan de bouw of
financiering van moskeeén, de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen. De
resultaten bestaan voor elk onderwerp uit een of twee dominante thema’s waaronder
subthema’s vallen en worden geillustreerd aan de hand van citaten uit de data. In bijlage 2
is de codeboom per onderwerp te vinden. De koppeling met literatuur vindt met name
plaats in hoofdstuk 5. In dit hoofdstuk wordt voornamelijk de data uit de kranten besproken

en waar mogelijk een kleine koppeling met de literatuur gemaakt.

4.1 De bouw of financiering van Nederlandse moskeeén als bron van zorg

De moskeeén in Nederland waren onderwerp van discussie in veel van de geanalyseerde
kranten. Moskeeén werden vooral als bron van zorg beschreven. Deels namen kranten
daarbij het perspectief van de politiek als leidraad, deels gaven journalisten zelf hun opinie.
De zorgen rondom moskeeén worden in feite op drie manieren onder woorden gebracht
door de kranten: door middel van zorgen rondom buitenlandse financiering te bespreken,
door middel van zorgen rondom de orthodoxe islam in Nederland te bespreken en tot slot

door zorgen rondom de bouw van moskeeén in Nederland te bespreken.

4.1.1 Zorgen over de financiering van Nederlandse moskeeén door het buitenland

Binnen de zorgen die in de kranten spelen rondom de buitenlandse financiering van
moskeeén worden vooral zorgen vanuit de politiek besproken over de financiering van
Nederlandse moskeeén door het buitenland. Bijna alle politieke zorgen die in de kranten
worden meegenomen, benadrukken dat buitenlandse financiering ongewenst is en dat de
politiek hiertegen wil optreden. Daarom wordt er nagedacht over een verbod dat
buitenlandse moskeefinanciering moet tegenwerken. De kranten benadrukken namelijk dat
er in Nederland al jaren een fel debat woedt over buitenlandse financiering van moskeeén,
waarbij Golfstaten grote sommen geld overmaken voor de bouw of onderhoud van
gebedshuizen. Zo geven kranten aan dat de Tweede Kamer zelf onderzoek wil doen naar de
financiering van buitenlandse mogendheden (zoals Saoedi-Arabié) en stond in de meeste

verkiezingsprogramma’s en zelfs in het regeerakkoord dat moskeefinanciering uit “onvrije

35



landen” aan banden zou worden gelegd: “Het stond in de meeste verkiezingsprogramma’s
en zelfs in het regeerakkoord: moskeefinanciering uit ‘onvrije landen’ zou aan banden
worden gelegd.” (NRC Handelsblad, 15 februari 2019). Bovendien houdt het ministerie van
Buitenlandse Zaken lijsten bij van moskeeén die geld uit de Golfstaten krijgen. Ook
benadrukte volgens het NRC Handelsblad toenmalig minister Asscher van Sociale Zaken en
Werkgelegenheid in 2016 al dat buitenlandse financiering van moskeeén legaal is, maar
ongewenst: “Zo is buitenlandse financiering van moskeeén ,,legaal, maar ongewenst”, zoals
toenmalig minister Asscher in 2016 het samenvatte.” (NRC Handelsblad, 31 mei 2018).

Daarnaast heeft de Rotterdamse politiek in januari 2019 een spoeddebat
aangevraagd, omdat burgemeester Aboutaleb heeft gelobbyd voor financiering bij de Al-
Maktoum Foundation. Dit zou “een omstreden fonds uit de golfregio” zijn dat is “gelieerd
aan de Moslimsbroederschap”. De Rotterdamse politiek vindt het volgens het Algemeen
Dagblad niet geoorloofd dat de burgemeester heeft gelobbyd bij een “gevaarlijke
islamitische organisatie”: “Aanleiding voor het spoeddebat morgen is een artikel in NRC
Handelsblad waarin wordt beschreven hoe de burgemeester heeft gelobbyd bij de Al-
Maktoum Foundation, ‘een omstreden fonds uit de golfregio’ en gelieerd aan de
‘Moslimbroederschap’.” (Algemeen Dagblad, 30 januari 2019). De Moslimbroederschap zou
volgens het NRC Handelsblad streven naar “herislamisering” van de moslimgemeenschap en
een risico vormen voor de Nederlandse rechtsstaat. Dit wordt bevestigd in literatuur van
d’Haenens en Bink (2007) die stellen dat moslims volgens de Nederlandse media een
bedreiging zouden vormen voor de ‘Nederlandse manier van leven’.

Ondanks de sterke uitspraken van de politiek om buitenlandse financiering aan
banden te leggen, zijn er in de kranten ook zorgen terug te vinden over de gevolgen van een
verbod op buitenlandse financiering. Zo geven kranten aan dat de huidige minister van
Sociale Zaken en Werkgelegenheid, minister Koolmees, benoemt dat er behalve wettelijke
ook praktische bezwaren kleven aan een verbod. Het is volgens hem lastig om zo’n verbod
uit te voeren zonder ongewenste bijeffecten. Bovendien wil het Kabinet geen zwarte lijst
opstellen van “onvrije landen” waaruit financiering geblokkeerd kan worden, omdat
daarvoor geen objectief criterium te vinden is. Dit zou diplomatieke relaties onder druk
zetten. Een oplossing die minister Koolmees noemt om het verbod toch te laten slagen, is
om een lijst op te stellen met landen die zelf ook geen buitenlandse financiering van

religieuze organisaties toestaan om andersom deze landen ook geen moskeeén in

36



Nederland te laten financieren. Zo staat in het NRC Handelsblad: “Wel gaat de minister
bekijken of er een lijst kan worden opgesteld van landen die zelf geen buitenlandse
financiering van religieuze organisaties toestaan. Die landen zouden dan andersom ook
geen moskeeén in Nederland mogen financieren.” (NRC Handelsblad, 15 februari 2019).
Ook beschrijven de krantenartikelen dat islamitische landen door middel van
buitenlandse financiering Nederland infiltreren en dat dit soms op onzichtbare manier
gebeurt. Daarnaast zou buitenlandse financiering van moskeeén de integratie in de
Nederlandse samenleving belemmeren. Zo geven de kranten aan dat buiten het zicht van de
overheid op grote schaal investeringen in Nederland worden gedaan vanuit oliestaten als
Qatar en Saoedi-Arabié: “Vanuit oliestaten als Qatar en Saoedi-Arabié worden buiten het
zicht van de overheid op grote schaal investeringen in Nederland gedaan.” (De Telegraaf, 21
februari 2019). Ook gaan de kranten in op de gevolgen van buitenlandse financiering van
Nederlandse moskeeén door te benoemen dat donateurs uit de Golfstaten invioed “kopen”
in de moskeeén en dat buitenlandse financiering mogelijk ongewenste invloed van het
buitenland betekent: “Dit soort financiering betekent mogelijk ongewenste invloed vanuit
het buitenland.” (Algemeen Dagblad, 20 juni 2018). Tot slot benoemen de kranten dat in
sommige moskeeén die gefinancierd zijn door het buitenland problematisch gedrag

ontstaat, waarbij mensen met de rug naar de maatschappij gaan staan.

4.1.2 Zorgen over orthodoxe stromingen binnen Nederlandse moskeeén

Buiten de zorgen rond financiering van moskeeén uiten kranten ook zorgen rondom de
aanwezigheid van de orthodoxe islam in Nederlandse moskeeén. Zo beredeneren ze dat
islamitische landen de orthodoxe islam in Nederland zouden stimuleren. Ze bespreken
voornamelijk het perspectief van de politiek over de aanwezigheid van orthodoxe vormen
van de islam in Nederlandse moskeeén, zoals het radicalisme of salafisme. Zo wordt in de
krantenartikelen vooral benoemd dat politieke partijen zich hier zorgen om maken, maar
worden deze zorgen ook los van de politiek besproken. Kranten geven aan dat orthodoxere
stromingen binnen de islam zouden worden aangejaagd door middel van financiering vanuit
de oliestaten. Veel Kamerleden vinden dit zorgelijk, omdat volgens hen salafisten eerder
geneigd zijn tot de jihad: “Met de oliedollars worden orthodoxere stromingen binnen de
islam aangejaagd, zoals het wahabisme en het salafisme. Dit is zorgelijk, vinden veel

Kamerleden, omdat salafisten eerder geneigd zijn tot de jihad.” (De Telegraaf, 21 februari

37



2019). Ook is de politiek kritisch ten opzichte van het toelaten van radicale sprekers binnen
moskeeén. In de Nederlandse moskeeén krijgen salafistische sprekers namelijk via
donateurs uit de Golfstaten ruimte.

Daarnaast benoemen de kranten zorgen rondom orthodoxe uitspraken in
Nederlandse moskeeén over gewapende jihad, de doodstraf voor afvalligen (ongelovigen),
vrouwenbesnijdenis en overspel: “De moskee ligt zwaar onder vuur na publicaties over
dubieuze buitenlandse financiering en over rabiate teksten van gastsprekers en de imam
van As-Soennah, onder meer over vrouwenbesnijdenis, overspel en ongelovigen.”
(Algemeen Dagblad, 5 mei 2018). De nadruk die hier ligt op aspecten als radicalisme, jihad
en extremisme wordt bevestigd in internationale literatuur van Martin en Phelan (2002). Zij
vinden dit terug in het media discours rondom terrorisme. De zorgen die in de kranten
worden geuit omtrent radicale imams sluiten ook aan op internationale literatuur van
Fekete (2004). Fekete (2004) stelt dat de media berichten over de discussies die gevoerd
worden door regeringen over antiwesterse agenda’s van ‘buitenlandse imams’. Ook de
kranten binnen dit onderzoek leggen een verband tussen de buitenlandse imams en
antiwesterse uitspraken.

Bovendien bespreken de kranten dat in Oostenrijk moskeeén worden gesloten
vanwege de aanwezigheid van imams die orthodoxe vormen van de islam willen
verspreiden, waarbij ook zorgen spelen over de financiering van deze moskeeén. Binnen
deze artikelen wordt een verband gelegd met Nederland, omdat in de Nederlandse politiek
hier ook discussies over spelen, volgens de diverse kranten. Dit wordt bevestigd in literatuur
van Atteveldt en Ruigrok (2007) die stellen dat in nieuwsartikelen over aanslagen vooral de
consequenties voor het eigen land (Nederland) worden besproken door de media. In
nieuwsartikelen over het sluiten van moskeeén in Qostenrijk worden gebeurtenissen ook in
de lokale context geplaatst door de kranten. Zo wordt benoemd dat de Turkse overheid ook
in Nederland invloed heeft op imams in Turkse moskeeén en dat een moskee in Wenen die
moet sluiten onder invloed zou staan van een ultranationalistische club die ook tijdens de
Turkse protesten in Rotterdam, begin 2017, werd gesignaleerd. Hierbij benoemt De
Telegraaf dat de groep felnationalistisch is, fascistisch is en in verband wordt gebracht met
intimidatie en geweld tegen politieke tegenstanders. Dit wordt bevestigd in literatuur van
Whitaker (2002) die stelt dat geweld een stereotype is dat de media regelmatig aan moslims

koppelen.

38



4.1.3 Nieuwe moskeeén zijn niet welkom

Tot slot geven kranten, als ze het hebben over moskeeén, veelvuldig hun zorgen rondom de
bouw van moskeeén in Nederland weer. Hierbij benoemen ze vooral uitspraken vanuit de
politiek die tegen de bouw of komst van nieuwe moskeeén zijn. Literatuur van Dunn (2001)
stelt dat in Sydney (Australié) sprake is van een discours die tegen de komst van de
gebedshuizen is, wat ook te herkennen is in de Nederlandse media. Zo geven de kranten aan
dat een moskee “grond ingepikt” zou hebben van de gemeente Dordrecht tijdens de bouw
van het gebedshuis, waarbij vervolgens wordt benoemd dat de moskee in het verleden
omstreden en radicale sprekers toeliet.

Ook zijn er bezwaren te horen op de komst van nieuwe moskeeén in bijvoorbeeld
Rotterdam of Zoetermeer. Zo benoemen kranten dat Leefbaar Rotterdam vindt dat een
moskee niet past binnen een “gezellig volksbuurtje” en zou de stichting onder internationale
leiding staan van “terreurfans”. Zo valt in De Telegraaf te lezen: “,,Het is in een gezellig
volksbuurtje, daar zitten ze helemaal niet op een moskee te wachten.” Haar grootste
probleem is de stichting zelf die ze ‘radicaal’ noemt en onder internationale leiding staat van
‘terreurfans die vinden dat afvalligheid van de islam moet worden beloond met de dood’.”
(De Telegraaf, 28 augustus 2018). Ook hierbij wordt benoemd dat er vragen spelen rondom
de financiering van het pand. In Zoetermeer wil de PVV uitleg over de komst van een
moskee, waarbij de kranten meenemen dat de politieke partij klaagt dat de gemeente niet
luistert naar bezwaren uit de buurt. Bovendien wordt hier benoemd dat de partij
vraagtekens heeft bij de financiering van de moskee: “De PVV wilde gisteravond het college
ter verantwoording roepen over het plan van Islamitische Centrum Zoetermeer (ICZ) een

moskee te bouwen in Oosterheem.” (Algemeen Dagblad, 5 juni 2018).

4.1.4 Tegengeluiden

Naast vooral negatieve geluiden rondom de bouw of financiering van moskeeén zijn er ook
tegengeluiden te horen in de kranten die afkomstig zijn vanuit bijvoorbeeld de media,
moskeeén of burgemeesters. Zo geven de media soms ook op een neutrale (in plaats van
negatieve) manier informatie over de organisaties die financiering verlenen aan
Nederlandse moskeeén (waarbij ook wordt benoemd dat ze financiering vanuit Nederland
ontvangen). Daarnaast nemen de kranten mee dat burgemeester Aboutaleb geen probleem

ziet in zijn lobby voor buitenlandse financiering van een moskee in Rotterdam. Hij benoemt

39



dat het niet om financiering van religieuze activiteiten gaat, maar om de financiering van
een groenproject (het plein voor de moskee wordt groener gemaakt). Ook burgemeester
Kolff ziet geen problemen bij een moskee in Dordrecht die onder vuur ligt vanwege
buitenlandse financiering en haatdragende teksten. Via een tegengeluid maakt de
burgemeester kenbaar dat hij na een aantal gesprekken met de moskee ervan overtuigd is
dat het bestuur zich houdt aan de met hem gemaakte afspraken. Ook de voorzitter van de
desbetreffende moskee benoemt dat het ministerie destijds is geinformeerd over de

geldbronnen en dat alles keurig via de bank is gegaan:

Moskeevoorzitter Mustapha Isogoul zegt dat het bestuur destijds op zoek was
gegaan naar andere geldbronnen, omdat de gemeente had aangedrongen op
hervatting van de bouw. ,,Van geheimzinnigheid is nooit sprake geweest. We hebben
het ministerie geinformeerd en alles is keurig via de bank gegaan. Formeler bestaat

niet”. (Algemeen Dagblad, 13 september 2018)

In een krantenartikel over de beslissing van gemeente Den-Haag om niet meer
samen te werken met een moskee tijdens de jaarwisseling worden tegengeluiden genoemd
afkomstig van het moskeebestuur en de politiek. Zo zou de moskee al lange tijd afstand
hebben genomen van orthodoxe uitspraken en sprekers en betreurt het moskeebestuur het
gebrek aan vertrouwen bij de gemeente: “Taheri van As-Soennah zei dat hij het afblazen van
de samenwerking al zag aankomen. ,,Het vertrouwen is er niet. Al maanden niet. De Haagse
politiek is kennelijk niet klaar voor het accepteren van de moslimgemeenschap”.”
(Algemeen Dagblad, 4 oktober 2018). Bovendien luidt een tegengeluid dat de moskee ten
onrechte wordt afgeschilderd als terroristenbolwerk “waar Al Qaida nog voor onderdoet”:
“Volgens Khoulani wordt de salafistische moskee ten onrechte afgeschilderd als
terroristenbolwerk ‘waar Al Qaida nog voor onderdoet’.” (Algemeen Dagblad, 4 oktober
2018).

Daarnaast nemen de kranten mee dat een islamitische stichting reageert op de
beschuldigingen van Leefbaar Rotterdam dat de bouw van een islamitisch centrum een
“verkapte moskee” zou zijn, waarbij de stichting benadrukt dat er absoluut geen moskee in

het pand komt. Ook reageert het moskeebestuur van een moskee in Amersfoort op de

beschuldigingen van een radicale imam in de moskee door te benadrukken dat het niks te

40



maken had met een radicale boodschap. Tot slot nemen de krantenartikelen mee dat er
vanuit de politiek tegengeluiden te horen zijn op keuzes die gemaakt worden in het politieke
veld. Zo wordt benoemd dat de PVV op weinig begrip kan rekenen bij de andere partijen

over de sterke uitspraken die de partij heeft tegen de komst van een moskee in Zoetermeer.

4.2 Het dragen van een hoofddoek op de werkvloer: ambiguiteit en tegenstrijdigheid
De kranten bespreken veelvuldig het dragen van een hoofddoek door moslimvrouwen,
waarbij het vooral ging over het dragen van een hoofddoek op de werkvloer. Kranten geven
daarbij het perspectief weer van de politiek, maar ook van de politie, werkgevers en burgers
over het dragen van een hoofddoek. De specifieke discussie die veel kranten bespreken, is
dat het dragen van een hoofddoek niet is toegestaan bij de politie, omdat dit niet onder de
landelijke gedragscode van neutraliteit zou vallen. Binnen deze discussie pleit een
Amsterdamse politiechef dat een hoofddoek wel toegestaan moet worden en dat een
werkneemster van de politie zich gediscrimineerd voelt, omdat ze haar hoofddoek niet mag
dragen. Buiten de krantenberichtgeving over de werkvloer die dominant was, werd ook een
enkele keer een hoofddoekverbod bij scholen genoemd.

Er zijn in de kranten zowel geluiden te vinden die voor als tegen een
hoofddoekverbod zijn op de werkvloer. Zo wordt bij de geluiden die tegen een
hoofddoekverbod zijn het dragen van een hoofddoek op de werkvloer soms gezien als een
vorm van diversiteit en wordt een hoofddoekverbod besproken als een vorm van
discriminatie. Hier wordt vanuit het perspectief van de politie en media beredeneerd dat
het dragen van een hoofddoek een vorm van diversiteit is. Zo nemen de kranten mee dat in
het journalistieke werkveld weinig journalisten met een hoofddoek werkzaam zijn en dat de
politie door het opheffen van het hoofddoekverbod hoopt meer agenten met een
moslimachtergrond te werven: “Hij hoopte dat met het schrappen van het
hoofddoekverbod de diversiteit bij de Nationale Politie zou toenemen.” (de Volkskrant, 19
oktober 2017). De politie benadrukt hierbij dat ze multicultureler wil worden om te
begrijpen hoe andere culturen werken. Hierbij is het belangrijk dat familierechercheurs
snappen dat het in de Marokkaanse cultuur anders werkt dan in de Nederlandse cultuur.
Dat er in het journalistieke werkveld weinig journalisten met een hoofddoek werkzaam zijn,
komt overeen met literatuur van Phalet en Ter Wal (2004) die stellen dat de meeste

Nederlandse journalisten die over de islam schrijven, afkomstig zijn uit de etnische

41



meerderheidsgroep.

Ook wordt het hoofddoekverbod beschreven als een vorm van discriminatie vanuit
het College voor de Rechten van de Mens, vanuit moslims of vanuit de media zelf. De media
benadrukken in dit geval dat een verbod op het dragen van een hoofddoek discriminatie is,
doordat moslims anders behandeld worden en dit ingaat tegen de vrijheid van godsdienst.
Moslims voelen zich volgens de media gediscrimineerd, doordat onderscheid wordt
gemaakt op grond van hun levensovertuiging en zij hierdoor hun hoofdoek niet kunnen
dragen tijdens werkuren. Zo staat in de Volkskrant: “De vrouw vindt dat de politie haar
discrimineert op grond van haar levensovertuiging.” (de Volkskrant, 19 oktober 2017).

Het dragen van een hoofddoek en het hoofddoekverbod worden tevens gezien als
een belemmering van de carriére voor moslimvrouwen. Zo benoemen moslims vanuit hun
eigen ervaring dat het dragen van een hoofddoek de carrieremogelijkheden belemmert en
vragen zij zich af of ze door hun hoofddoek wel geschikt zijn voor bepaalde functies: “Ook
hoorde je allerlei verhalen van vrouwen die niet aangenomen werden vanwege hun
hoofddoek, of leerlingen die geen stageplek konden vinden.” (NRC Handelsblad, 17 maart
2017). Ook maakt een vader zich zorgen of zijn dochter wel werk kan vinden door haar
hoofddoek. Daarnaast benadrukken de kranten dat een verbod op het dragen van een
hoofddoek op de werkvloer een belemmering is voor moslimvrouwen, doordat
moslimvrouwen met een hoofddoek in dat geval bepaald werk niet mogen uitvoeren. Dit is
dan voornamelijk werk waarbij zij in contact staan met mensen: “Volgens de medewerker
belemmert de huidige kledingcode haar carrieremogelijkheden bij de politie.” (de

Volkskrant, 19 oktober 2017).

4.2.1 Een hoofddoek ‘past’ niet op de werkvloer

Niet alleen spreken de kranten over de hoofddoek als vorm van diversiteit of een
hoofddoekverbod als vorm van discriminatie, ook worden in de kranten zorgen
weergegeven ten aanzien van het dragen van de hoofddoek op de werkvloer. Deze zorgen
worden vanuit het perspectief van de overheid (politiek, politie en scholen) en werkgevers
besproken in de krantenartikelen. Ze hebben betrekking op het dragen van een hoofddoek
op de werkvloer (of in schoolgebouwen), maar ook specifiek op het dragen van een
hoofddoek bij de politie.

Zo bespreken de krantenartikelen dat een hoofddoek niet past bij de neutrale

42



uitstraling van de politie en dat dit niet toegestaan moeten worden. De politie vindt
namelijk dat haar organisatie onpartijdig is en dat zij dat ook moet uitstralen. Hierbij wordt
benoemd dat de politietop een hoofddoek daar niet bij vindt passen en geeft meer dan de
meerderheid van de agenten aan dat zij een hoofddoek niet vinden passen bij het politie-
uniform: “De politie vindt dat haar organisatie onpartijdig is en zij dat ook moet uitstralen.
Een hoofddoek past daar niet bij, vindt de politietop.” (De Telegraaf, 22 november 2017).
Ook de politiek (PVV en minister Ferdinand Grapperhaus) benadrukt in het Algemeen
Dagblad, De Telegraaf en het NRC Handelsblad dat agenten die met publiek in contact
komen geen hoofddoekjes mogen dragen en dat een politie-uniform neutraliteit moet
uitstralen: “Minister Ferdinand Grapperhaus van Justitie heeft de Tweede Kamer al laten
weten dat agenten die met het publiek in contact komen, geen hoofddoekjes mogen dragen
en het verbod dus wat hem betreft gehandhaafd blijft.” (Algemeen Dagblad, 21 november
2017).

Daarnaast schrijft het NRC Handelsblad dat op landelijk niveau werkgevers mogen
verbieden dat werknemers een hoofddoek dragen wanneer dit niet past binnen de richtlijn
van neutraliteit: “Wanneer het bedrijf handelt op basis van een eigen richtlijn, waarin de
neutraliteit van werknemers expliciet is opgenomen, mag een werkneemster die haar
hoofddoek weigert af te doen ontslagen worden.” (NRC Handelsblad, 17 maart 2017). Dit is
toegestaan op basis van een oordeel van het Europese hof van Justitie over het
hoofddoekverbod in arbeidsrelaties. Bovendien benoemt het NRC Handelsblad de specifieke
zorgen van een werkgever over het dragen van een hoofddoek door een
moslimwerkneemster op de verkoopcijfers. Tot slot is in Rotterdam op minstens tien
basisscholen en middelbare scholen het dragen van een hoofddoek verboden.

Binnen de discussie die speelt bij de politie en politiek over het (niet) toestaan van
een hoofddoek als religieuze uiting bij agenten wordt regelmatig benoemd dat andere
religieuze uitingen, zoals keppeltjes en kruisjes, ook niet zijn toegestaan. Zo staat in het
Algemeen Dagblad: “Dit betekent onder meer dat religieuze uitingen als keppeltjes en
hoofddoeken niet zijn toegestaan.” (Algemeen Dagblad, 21 november 2017). Ook bij
scholen zijn, naast hoofddoeken, andere kledingstukken niet toegestaan: “Er is bijna geen
klas te vinden waar je een petje mag dragen en er zijn volop scholen die blote-buikshirtjes of

blote-bilbroekjes weren.” (Algemeen Dagblad, 4 juli 2017).

43



4.2.2 Haatdragende reacties en ongemakkelijke gevoelens van burgers

In de geanalyseerde krantenartikelen wordt niet alleen het perspectief belicht van de
politiek of vanuit organisaties als de politie of scholen, soms wordt ook de mening vanuit de
maatschappij belicht. Hieruit komt naar voren dat kranten meenemen dat de Nederlandse
samenleving voornamelijk negatief tegenover het dragen van een hoofddoek op de
werkvloer staat. Zo krijgt een journaliste met hoofddoek werkzaam bij NRC Handelsblad
haatdragende reacties vanuit de samenleving, zoals de “islamisering van Nederland” en
wordt de hoofddoek gezien als symbool van onderwerping, onderdrukking en
zelfverachting: “Ook bij NRC arriveerden de vertrouwde verwijten, over ‘islamisering’ van
Nederland, over de hoofddoek als symbool van onderwerping, onderdrukking,
zelfverachting.” (NRC Handelsblad, 23 juli 2018). Ook wanneer het gaat om het toestaan van
een hoofddoek bij de politie wordt de hoofddoek door de samenleving niet gezien als een
uiting van het geloof, maar als een kenmerk van culturele onderdrukking volgens diverse
kranten. Dit komt overeen met literatuur van d’Haenens en Bink (2007) die stellen dat de
islam geassocieerd wordt met de onderdrukking van vrouwen. Volgens het NRC Handelsblad
spreken mensen zelfs van “islamitische oorlogsgewaden”.

Bovendien zijn mensen het volgens de kranten met de politie eens dat iedereen bij
een uniform hetzelfde moet dragen en men vindt dat een hoofddoek hier niet bij past. Ook
roept het dragen van een hoofddoek door een agente ongemakkelijke gevoelens en
wantrouwen op bij burgers. Daarnaast hoeft de politie volgens De Telegraaf voor sommige
burgers geen afspiegeling te vormen van de hele maatschappij, maar van de normen en
waarden van het land. Zij willen niet dat een agente een hoofddoek draagt. Tot slot bestaan
er volgens De Telegraaf zorgen in de samenleving over het verbieden ervan, want een
verbod zou extremisten kweken. Een verbod zou namelijk de kinderen van moslimvrouwen
het idee geven dat hun moeder niet wordt geaccepteerd door de maatschappij. Opvallend is
dat mensen aangeven in de kranten dat ze vinden dat christelijke symbolen, zoals een

kettinkje of tatoeage van een kruis, wel toegestaan mogen worden.

4.2.3 Tegengeluiden
Binnen alle zorgen die spelen rondom het dragen van de hoofddoek op de werkvloer zijn er
in de kranten ook tegengeluiden te vinden op deze zorgen. Deze sluiten aan op de positieve

geluiden over de hoofddoek als vorm van diversiteit en het hoofddoekverbod als vorm van

44



discriminatie. De tegengeluiden in de krantenartikelen zijn afkomstig vanuit de politie, de
maatschappij, de politiek, moslims en organisaties tegen discriminatie of racisme. Zo
benoemen de kranten dat politieagenten in andere landen al langer een hoofddoekje of
tulbanden dragen en het in steden in Amerika, Engeland en Canada al jaren is toegestaan
dat vrouwelijke agenten een hoofddoek dragen, zolang deze dezelfde kleur als het uniform
heeft en makkelijk te verwijderen is. Het argument van neutraliteit zou dus achterwege
gelaten kunnen worden, doordat wordt benoemd dat een agente met hoofddoek wel
neutraal kan zijn. Zo schrijft De Telegraaf het volgende: “Toch is er een kleine groep
stemmers die geen bezwaar heeft tegen een hoofddoek in combinatie met het politie-
uniform. ,,Je ziet in andere landen ook dat politieagenten hoofddoekjes of zelfs tulbanden
dragen”, zegt een respondent.” (De Telegraaf, 22 november 2017). Bovendien heeft de
politie een uitzondering gemaakt voor een moslimagente die als eerste agente met
hoofddoek publiekscontact mag hebben. De directeur van discriminatiemeldpunt RADAR in
Rotterdam vindt dat de politie een afspiegeling moet zijn van de maatschappij.

Ook wordt het standpunt van een moslima meegenomen in het NRC Handelsblad die
het afschaffen van het hoofddoekverbod niet ziet als een verbetering, doordat ze geen
vrouwen kent die het nalaten om bij de politie te gaan werken vanwege het
hoofddoekverbod. Ze ergert zich juist aan de nadruk die er binnen deze discussie op de
hoofddoek ligt: “lk ken geen vrouwen die graag bij de politie willen werken maar dit nalaten
omdat ze geen hoofddoek mogen dragen. De nadruk op de hoofddoek ergert haar.” (NRC
Handelsblad, 19 mei 2017). Tot slot benoemen moslima’s dat een hoofddoekverbod op de
werkvloer de acceptatie van gesluierde werknemers tegenwerkt en dat het toestaan van

een hoofddoek in het korps de politie veel “goodwill” zou opleveren.

4.3 Tegenstrijdigheid over islamitische feestdagen in Nederland

Een laatste thema dat vaak naar voren kwam in de kranten betrof islamitische feestdagen.
Net als het vorige thema was hier sprake van ambivalentie; soms werden de feestdagen op
positieve manier beschreven, terwijl er andere keren negatief en in termen van zorgen over
werd geschreven. Bij het schrijven over islamitische feestdagen geven de kranten het
perspectief weer van scholen, organisaties en overheid of de maatschappij of geven ze hun
eigen opinie over het onderwerp. De zorgen binnen scholen, organisaties en de media

hebben voornamelijk betrekking op de combinatie van islamitische feestdagen met het

45



presteren of de aanwezigheid van moslimleerlingen op school of het functioneren van
moslimwerknemers op werk. Binnen de overheid maken politie en politiek zich zorgen om
een islamitische viering bij de politie en de burgers maken zich vooral zorgen om het inruilen

van Tweede Pinksterdag voor het Suikerfeest, aldus de kranten.

4.3.1 Islamitische feestdagen in combinatie met presteren en aanwezigheid op school
Binnen scholen spelen volgens de kranten de zorgen nadrukkelijk rondom het volgen van de
Ramadan tijdens de examenperiode, maar ook tijdens de reguliere schoolperiode. Zo
bespreken de kranten dat een rector een bericht heeft gestuurd naar de gezamenlijke
moskeebesturen met de vraag om de eindexamens onder de aandacht te brengen van de
gelovigen. Hij heeft namelijk op zijn vmbo-school relatief veel moslimjongeren die
eindexamens moeten doen tijdens de Ramadan: “Het was voor Frank Corneth aanleiding
om de gezamenlijke moskeebesturen een bericht te sturen of ze de eindexamens onder
aandacht van de gelovigen wilden brengen. Op zijn vmbo-school zitten relatief veel
moslimjongeren.” (Algemeen Dagblad, 16 mei 2018). Ook worden uitspraken aangehaald
van een moslimleerlinge die benoemt dat ze voor de toekomst kiest, als het erop aankomt.
Ze weet namelijk wat de combinatie van de Ramadan en prestatiedruk met haar doet: “Als
het erop aankomt, kiest El-Sayed voor de toekomst. Dat heeft ze al besloten. De leerling van
de Johan de Witt Scholengroep in Den Haag weet wat de combinatie van de ramadan en
prestatiedruk met haar doet.” (de Volkskrant, 15 mei 2018).

Bovendien wordt in de Volkskrant een uitspraak van een directeur meegenomen
over het functioneren van basisschoolleerlingen tijdens de Ramadan. Dit zou ten koste gaan
van de alertheid van de leerlingen: “Dat kan ten koste gaan van de alertheid van de
leerlingen, zegt Chris Grauw. Twee jaar geleden was hij interim-directeur van de
Multatulischool in Amsterdam, een bassischool met veel islamitische leerlingen.” (de
Volkskrant, 15 mei 2018). Daarnaast spelen er zorgen bij scholen rondom de combinatie van
het Offerfeest en de aanwezigheid van leerlingen of leraren. Zo bespreken kranten dat het
niet fijn is om als school halve klassen te hebben en dat het weinig zin heeft om les te geven

als een groot deel van de leerlingen er niet is.

46



4.3.2 Islamitische feestdagen in combinatie met functioneren op de werkvloer

Ook binnen organisaties spelen volgens de kranten zorgen, waarbij zowel werkgevers als
werknemers zich zorgen maken om de combinatie van Ramadan en werk. Zo benoemen
werknemers dat het werk zwaar is, doordat er gewerkt wordt op lege maag. Zo is
bijvoorbeeld in de Volkskrant te lezen dat de combinatie van niet eten en drinken bij hoge
temperaturen op de werkvloer “niet te harden” is: “Op de werkvloer met een lege maag.
Niet te harden, vindt de Turkse werknemer Adem (39) het vandaag in wasserij Newasco in
Amersfoort.” (de Volkskrant, 23 juni 2017). Ook een andere werkneemster noemt de
combinatie van Ramadan met werk erg pittig, omdat ze een hectische baan heeft waarbij ze
van overleg naar overleg rent.

Daarnaast zien sommige werkgevers de Ramadan als een obstakel voor het
functioneren van hun werknemers. Zo bestaat er de angst dat iemand met een lege maag
voorwerpen uit zijn handen laat vallen en zou dit voor onveilige situaties in de bouw kunnen
leiden: “Angst dat iemand met een lege maag voorwerpen uit zijn handen laat vallen, is er
ook. Vooral in de bouw zou dit tot onveilige situaties kunnen leiden.” (de Volkskrant, 23 juni
2017). Een werkgever benadrukt dat hij “geen zin heeft in al die ongein” en dat dit voor hem
de reden is om geen werknemers met een moslimachtergrond aan te nemen. Hij wil graag
dat zijn werknemers honderd procent kunnen functioneren: “lk heb gewoon geen zin in al
die ongein’, zegt hij. ‘lemand die bij mij komt werken moet gewoon honderd procent
functioneren. Kan dat zonder eten?” (de Volkskrant, 23 juni 2017).

Verder maakt ook de Federatie Nederlandse Vakbeweging (FNV) zich zorgen over de
combinatie van Ramadan met werk en wordt hierover advies gegeven in het NRC
Handelsblad: “Een waarschuwing: neem wel de minimale wettelijke pauze op. Werk je
langer dan 5,5 uur? Dan moet je een half uur pauze nemen.” (NRC Handelsblad, 23 juni
2017). Ook collega’s hebben niet altijd begrip voor de vastende collega’s. Hierbij gaat het
dan om het (niet) opnemen van de minimale wettelijke pauze, waardoor werknemers soms
eerder naar huis gaan. Dit kan volgens de Volkskrant leiden tot scheve ogen bij collega’s.

Naast scholen, werkgevers en de vakbond worden islamitische feestdagen ook als
een bron van zorg gezien door de media zelf. Zo beredeneren de media wat islamitische
feestdagen doen met de prestaties van leerlingen, wat islamitische feestdagen doen met de
aanwezigheid van leerlingen op school en wat islamitische feestdagen doen met het

functioneren van werknemers binnen organisaties. Zo vragen de kranten zich af wat de

47



invloed van de Ramadan is op de cijfers: “Voor het eerst in dertig jaar vallen de
eindexamens samen met ramadan. Wat doet het vasten met de prestaties van de
leerlingen?” (de Volkskrant, 15 mei 2018). Daarnaast bespreken de kranten dat een Haagse
school op het Offerfeest de schoolfotograaf liet komen, waardoor islamitische leerlingen op
dat moment afwezig waren. Vervolgens is een ouder naar de rechter gestapt voor het
missen van de schoolfoto en noemt de krant de actie van deze ouder “hysterisch”: “Dat een
Haagse school op het Offerfeest de schoolfotograaf liet komen, was onhandig. Er waren
meerdere kinderen vrij. Maar dat je als ouder vervolgens naar de rechter stapt om
smartengeld te eisen voor je beschadigde kind, is ronduit hysterisch.” (Algemeen Dagblad,
11 juli 2017). Ook benoemen kranten in het algemeen dat het vasten in combinatie met

lange dagen en hoge temperaturen lastig kan zijn op de werkvloer.

4.3.3 Geloof moet losstaan van het politiewerk
Binnen de overheid hebben de zorgen die spelen bij de politie en politiek betrekking op een
islamitische viering (een iftar) die plaatsvond bij de politie, waarbij een imam een
gebedsoproep deed. Zo laat een oud-politieman zich volgens De Telegraaf uit over de
gebedsoproep die de imam deed en vindt hij dat de politie hier voorzichtig mee moet zijn.
Hij benadrukt dat geloof los moet staan van het politiewerk: “Daar moet de politie
voorzichtig in zijn. Geloof moet daar los van staan.” (De Telegraaf, 21 juni 2017).

Vanuit de politiek is te horen dat de gebedsoproep van de imam tot verbazing leidt.
Een Kamerlid wil dan ook een kabinetsbrief over het waarom van deze activiteit, omdat dit
haaks zou staan op het beleid: scheiding van kerk en staat. Dit is in De Telegraaf te lezen:
“VVD-Kamerlid Tellegen: ,,lk heb dit filmpje met stijgende verbazing zitten kijken.” Ze wil

een kabinetsbrief over het waarom van deze activiteit.” (De Telegraaf, 21 juni 2017).

4.3.4 Nederland hoeft geen nationale vrije dag voor het Suikerfeest

Behalve dat de media zelf hun opinie weergeven over islamitische feestdagen of het
perspectief aanhalen van scholen of organisaties, geven ze ook geluiden uit de maatschappij
weer. Zo staat de maatschappij binnen de krantenartikelen negatief tegenover het inruilen
van Tweede Pinksterdag voor het Suikerfeest als nationale feestdag. Zo zou het niet goed
zijn als een christelijk georiénteerde feestdag zou verdwijnen ten gunste van een

islamitische feestdag. Ook bespreekt het NRC Handelsblad dat het meer voor de hand ligt

48



om een andere seculiere, nationale feestdag voor Tweede Pinksterdag terug te krijgen in
plaats van deze christelijke feestdag aan een andere religie te geven: “Maar in plaats van
deze christelijke feestdag aan een andere religie te ‘schenken’ zou het meer voor de hand
liggen om er een seculiere, nationale feestdag voor terug te krijgen.” (NRC Handelsblad, 8
mei 2018).

Daarnaast wordt in het Algemeen Dagblad besproken dat bij een christelijk land als
Nederland geen feestdag uit een andere cultuur hoort, zeker niet als dat ten koste gaat van
eeuwenoude tradities: “Nederland is een christelijk land, daar hoort geen feestdag uit een
andere cultuur bij, zeker niet als dat ten koste gaat van onze eigen eeuwenoude tradities.”
(Algemeen Dagblad, 3 juni 2017). Een ander geluid in het Algemeen Dagblad benadrukt ook
dat niet al het oude maar moet verdwijnen en dat het accepteren van anderen niet
betekent dat we maar aan zelfverloochening moeten doen. Al deze geluiden zijn gebaseerd
op wat de kranten zeggen over de maatschappij, waarbij ‘de maatschappij’ vindt dat we

onszelf niet moeten opofferen voor deze ruil.

4.3.5 Begrip voor islamitische feestdagen

Naast de negatieve geluiden die islamitische feestdagen veelal als bron van zorg zien, zijn in
de geanalyseerde artikelen ook positieve geluiden terug te vinden die begrip tonen voor
islamitische feestdagen. Zoals gezegd, zijn deze geluiden afkomstig vanuit scholen,
werkgevers, collega’s en de politie. Dat de kranten meenemen dat er begrip is voor
islamitische feestdagen vanuit scholen, organisaties en de overheid komt overeen met
literatuur van Akbarzadeh en Smith (2005) die stellen dat Australische moslims zo nu en dan
door de media als een onderdeel van de samenleving worden gezien. Zo blijkt uit het
Algemeen Dagblad dat scholen leerlingen en leraren vrij geven voor islamitische feestdagen
en houden ook christelijke scholen rekening met de feestdagen van het islamitische geloof:
“Zowel het Globe als het Gregorius College zijn van christelijke signatuur, maar zelf vinden
ze het niet meer dan normaal hun leerlingen ook islamitische feestdagen te gunnen.”
(Algemeen Dagblad, 30 augustus 2017). Sommige scholen geven alle leerlingen vrij voor het
Offerfeest en andere geven enkel islamitische leerlingen vrij. Daarnaast wordt in het
Algemeen Dagblad benoemd dat scholen ook geen vrije dag mogen weigeren vanwege het
Offerfeest: “Het Offerfeest voor moslims is geen officiéle feestdag, maar scholen mogen

kinderen geen vrije dag weigeren wanneer ouders die aanvragen om religieuze redenen.”

49



(Algemeen Dagblad, 11 juli 2017). Scholen houden rekening met de afwezigheid van
islamitische leerlingen door de lesstof in een elektrische leeromgeving te zetten en
leerlingen die niet christelijk zijn de islamitische feestdagen te “gunnen” en dit mee te
nemen in de godsdienstlessen.

Bovendien houden werkgevers en collega’s volgens de Volkskrant en het NRC
Handelsblad rekening met de Ramadan door bijvoorbeeld mee te denken met collega’s en
aangepaste afspraken te maken. Zo kunnen werknemers het melden wanneer ze zich niet
lekker voelen of te moe zijn en eventueel eerder naar huis: “Als ze zich niet lekker voelen of
te moe zijn, kunnen ze dat melden en eventueel eerder naar huis. Met de roosters zijn we

I”

soepel.” (de Volkskrant, 23 juni 2017). Collega’s zijn begripvol tegenover vastende collega’s
door bijvoorbeeld geen koffie te halen tijdens een overleg. Binnen de politie wordt rekening
gehouden met de Ramadan door gezamenlijk een iftar (de maaltijd die na zonsondergang
door vastende moslims wordt genuttigd) te organiseren: “De Amsterdamse politie
organiseert ieder jaar, nu al zestien jaar lang, een iftar, de gezamenlijke maaltijd die tijdens
de ramadan na zonsondergang wordt genuttigd.” (NRC Handelsblad, 23 juni 2017).

Tot slot benadrukken de initiatiefnemers van de feestdagenruil dat het inruilen van
Tweede Pinksterdag voor het Suikerfeest een vorm van diversiteit is. Volgens hen kan er op
deze manier rekening gehouden worden met de diversiteit van de Nederlandse
samenleving, aldus het NRC Handelsblad: “De keuze om bij vrije feestdagen meer ruimte te
geven aan de veelkleurigheid en meerstemmigheid die onze samenleving kenmerkt, kan
prikkelen tot nieuwsgierigheid en juist samenhang en begrip.” (NRC Handelsblad, 1 juni

2017). Volgens het NRC Handelsblad is het goed dat de veelkleurigheid van de Nederlandse

samenleving ook in “onze vrije dagen” tot uitdrukking komt.

4.3.6 Tegengeluiden

In de geanalyseerde krantenartikelen zijn ook tegengeluiden te vinden op de zorgen die
spelen rondom islamitische feestdagen bij scholen, organisaties en de overheid. Zo
bespreken de krantenartikelen dat de Ramadan niet direct een negatieve invlioed heeft op
de cijferscores. Ook spreken werknemers de zorgen tegen over de combinatie van vasten
tijdens het werk door te benoemen dat ze het gewend zijn en dat ze hun werk hier niet op
aanpassen: “Eddini heeft haar werkrooster nauwelijks aangepast. ,,lk sla de lunchpauze

over. Dan werk ik gewoon door”, vertelt ze. Wat niet betekent dat ze dan eerder naar huis

50



gaat.” (NRC Handelsblad, 23 juni 2017). Tot slot reageert de politie op de commotie rondom
de georganiseerde iftar door aan te geven dat het van belang is dat de politie goed is
aangesloten op de maatschappij en dat de gezamenlijke maaltijd hier een goed voorbeeld
van is: “De Nationale politie zegt in een reactie dat het van belang is dat de politie goed
aangesloten is op de maatschappij. Een iftar is een voorbeeld van ‘verbinding met de

buitenwereld’ en kan dienen om collega’s te verbinden.” (De Telegraaf, 21 juni 2017).

51



5. Conclusie en discussie

In dit laatste hoofdstuk worden de deelvragen en de onderzoeksvraag beantwoord. Ook
wordt er een koppeling gemaakt tussen de bestaande wetenschappelijke literatuur over het
onderwerp islam in de media en de resultaten van dit onderzoek. Daarnaast worden de
maatschappelijke implicaties van dit onderzoek benoemd. Tot slot wordt er op het
onderzoeksproces gereflecteerd door beperkingen te bespreken en aanbevelingen voor

vervolgonderzoek te doen.

5.1 Beantwoording onderzoeksvraag en deelvragen
Binnen dit onderzoek stond de volgende onderzoeksvraag centraal: Hoe worden de islam en
moslims gerepresenteerd in recente nieuwsartikelen (28 februari 2017 — 28 februari 2019)
binnen Nederlandse kranten? Ter beantwoording van de onderzoeksvraag lag de focus van
dit onderzoek op drie onderwerpen (de bouw en financiering van moskeeén, de
hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen), waarbij er per onderwerp een aparte
deelvraag is opgesteld:
1. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over de bouw
en financiering van moskeeén?
2. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over het al dan
niet dragen van een hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen?
3. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over

islamitische feestdagen?

Deze deelvragen zullen eerst beantwoord worden en op basis van de antwoorden op deze
deelvragen zal een antwoord op de hoofdvraag worden geformuleerd.

Wat betreft het eerste onderwerp, de bouw of financiering van moskeeén, komt uit
dit onderzoek naar voren dat er een dominante stroming is die tegen buitenlandse
financiering of de komst van nieuwe moskeeén is. Binnen deze negatieve stroming zijn de
meeste geluiden die in de kranten worden gevonden afkomstig vanuit de politiek. De
voornaamste argumenten tegen de bouw en buitenlandse financiering van moskeeén die
door de kranten worden aangevoerd, zijn dat islamitische landen door middel van

buitenlandse financiering invloed hebben op Nederlandse moskeeén, wat orthodoxe

52



stromingen van de islam binnen deze moskeeén zou stimuleren. Daarnaast nemen de
kranten mee dat de politiek voornamelijk tegen de komst of bouw van nieuwe moskeeén is,
doordat politici deze niet vertrouwen of niet vinden passen binnen een wijk. Er zijn wel
tegengeluiden te horen op deze zorgen rondom de gebedshuizen, maar negatieve geluiden
zijn binnen de algehele mediarepresentatie van moskeeén dominant. Als antwoord op de
eerste deelvraag kan dus worden gesteld dat de islam en moslims negatief worden
gerepresenteerd in krantenartikelen over de bouw en financiering van moskeeén.

Wat betreft de overige twee onderwerpen (hoofddoekjesdiscussie en islamitische
feestdagen) is er gebleken dat er sprake is van een positieve en een negatieve stroming
binnen de betekenisgeving van de kranten. Dit kan worden uitgelegd aan de hand van het
concept van ambivalentie in mediaberichtgeving (Bruce, 2013). Bruce (2013) formuleert
ambivalentie als een mediatechniek waarbij gebruikgemaakt wordt van dubbelzinnigheid.
Zo gebruiken journalisten representaties die niet alleen het negatieve of het positieve laten
zien, maar beide meenemen. Journalisten proberen op deze manier de tegenstrijdige
discoursen over de islam en moslims met elkaar te combineren. Met ambivalentie blijft het
stereotyperende beeld in de media wel (deels) op een impliciete manier intact. Positieve
aspecten worden wel benoemd, maar het stereotyperende beeld in de media wordt niet
ontkracht. Zo bespreken de kranten bij de hoofddoekjesdiscussie dat een hoofddoekverbod
aan de ene kant eigenlijk niet terecht is, maar aan de andere kant juist wel op basis van
argumenten vanuit de politie of politiek. Ook bij islamitische feestdagen bespreken de
kranten dat er enerzijds begrip is voor deze feestdagen, maar anderzijds spelen er zorgen en
is er sprake van onbegrip. Het antwoord op de tweede en derde deelvraag luidt daarom dat
de islam en moslims in krantenartikelen over de hoofddoekjesdiscussie en islamitische
feestdagen zowel negatief als positief, en dus op een ambivalentie manier, worden
gerepresenteerd.

Uit de antwoorden op de deelvragen kan worden opgemaakt dat journalisten zich er
bewuster van lijken te zijn dat ze niet slechts negatief kunnen praten over de islam,
aangezien er bij twee van de drie onderwerpen ambivalentie voorkomt. Eerder onderzoek
sprak wel van negatieve berichtgeving over de islam en moslims (Akbarzadeh & Smith, 2005;
d’Haenens & Bink, 2007; Powell, 2011; Saeed, 2007; Shadid, 2005), maar nu lijkt
ambivalentie de mediastrategie te zijn binnen de Nederlandse kranten. Kortom, dit huidige

onderzoek naar Nederlandse krantenartikelen laat zien dat ambivalentie de manier is

53



waarop gepraat wordt.

Zoals benoemd, zijn bij de dominante verhalen die de media belichten tegengeluiden
te herkennen op de zorgen die spelen rondom de islam en moslims. Desondanks zijn er,
vooral bij het onderwerp moskeeén, veelal negatieve geluiden te horen waarbij angst voor
infiltratie vanuit islamitische landen of orthodoxe vormen van de islam een belangrijk thema
is. Journalisten putten bij het schrijven van artikelen mede uit alledaagse discoursen over de
islam en moslims die circuleren in de samenleving. Deze discoursen beinvloeden, deels
onbewust, hun schrijven. Op basis van deze bevindingen kan als antwoord op de
onderzoeksvraag geformuleerd worden dat de islam en moslims in recente nieuwsartikelen
binnen Nederlandse kranten wisselend positief en negatief worden besproken, afhankelijk
van het onderwerp. Moskeeén worden hoofdzakelijk gerepresenteerd als een gevaar voor
de Nederlandse samenleving, terwijl het dragen van de hoofddoek op de werkvloer door
moslimvrouwen en islamitische feestdagen wordt gerepresenteerd als ofwel onderdeel van

de Nederlandse samenleving ofwel iets cultureel afwijkends.

5.2 Koppeling met literatuur

De bevindingen worden besproken in het licht van eerdere literatuur aan de hand van het
proces van Othering (Said, 1978), het concept van ambivalentie (Bruce, 2013) en het geven
van een stem aan de sociale groep van moslims (d’Haenens & Bink, 2007). Zo is dominant in
de bevindingen dat er voornamelijk in de berichtgeving over de bouw en financiering van
moskeeén een proces van Othering plaatsvindt. In de mediarepresentatie over buitenlandse
financiering of de komst van nieuwe moskeeén maken de kranten vooral gebruik van een
negatief discours, waarbinnen angst bestaat voor de invloed van islamitische landen, de
verspreiding van orthodoxe vormen van de islam of de aanwezigheid van een moskee die
niet binnen de wijk zou passen. Said (2008) benoemde al dat de islam the Other werd
gemaakt door negatieve publicaties in Amerikaanse boeken en media. Ook de Nederlandse
kranten van dit onderzoek tonen aan dat Othering te herkennen is in de krantenartikelen
door de gebedshuizen te representeren als ‘anders’ door ze te linken aan negatieve
aspecten. Daarnaast benoemt Said (1978) dat het Oriéntalisme gezien wordt als een
westerse stijl om te domineren en gezag over het Oosten te hebben, wat binnen de
representatie van moskeeén te herkennen is doordat de kranten de Nederlandse politiek

weergeven als ‘domein’ dat controle wil hebben over de buitenlandse financiering van

54



moskeeén.

Bovendien is in het theoretisch kader en de methode benoemd dat geweld
(Whitaker, 2002) en terrorisme (Powell, 2011) terugkerende stereotypen zijn die door de
media aan moslims worden toegekend. Deze bevinding is ook binnen dit onderzoek naar
voren gekomen binnen de mediarepresentatie over moskeeén, doordat de gebedshuizen in
verband worden gebracht met radicalisme, jihad en extremisme. Dit vonden Martin en
Phelan (2002) ook terug in hun onderzoek naar het media discours over terrorisme. Tot slot
benoemde Dunn (2001) dat er in Sydney sprake was van een discours gericht tegen de
komst van nieuwe moskeeén. Dit discours is ook te herkennen in de berichtgeving van de
Nederlandse kranten over de bouw van moskeeén. Daarentegen spreken enkele neutrale
geluiden dit negatieve discours over de islam en moslims enigszins tegen in de berichtgeving
over moskeeén. De kranten schrijven soms op een neutrale manier over de organisaties die
financiering verlenen aan Nederlandse moskeeén door hier enkel informatie over te geven.
Volgens Akbarzadeh en Smith (2005) is er sprake van neutrale representatie wanneer
journalisten vooral feiten aanhalen en zich niet mengen in de discussie rondom de islam en
moslims, zoals dat in dit geval gebeurt.

Daarnaast wordt het proces van Othering het meest versterkt wanneer de media de
geluiden van de maatschappij meenemen in de representatie van het dragen van de
hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen of het vieren van islamitische feestdagen.
De media refereren hiermee aan de samenleving, waardoor er een krachtig discours tot
stand komt, omdat er ‘vanuit het volk’ gesproken wordt. Bovendien vindt er Ethnization of
Islam plaats bij het proces van Othering, doordat het dragen van de hoofddoek op de
werkvloer door moslimvrouwen of het vieren van islamitische feestdagen door de media
worden gerepresenteerd als iets cultureel afwijkend. Dit draagt eraan bij dat moslims
binnen de Nederlandse kranten worden gerepresenteerd als een sociale groep met culturele
kenmerken die niet overeenkomen met de ‘Nederlandse’ cultuur (Van Sterkenburg, 2011).
De hoofddoek wordt in de kranten namelijk gerepresenteerd als iets dat niet ‘neutraal’ is en
tevens worden de religieuze feestdagen van de islam gerepresenteerd als iets dat afwijkt
van de Nederlandse cultuur.

Bij de mediarepresentatie over islamitische feestdagen nemen de kranten zorgen
vanuit scholen, organisaties of de maatschappij mee, die aantonen dat moslims nog steeds

als ‘vreemd’ worden gezien door hun religieuze gewoontes. Dunn (2001) gebruikte de

55



categorie ‘vreemd’ om negatieve representatie te herkennen en volgens Bloul (2008)
kunnen religieuze verschillen ten grondslag liggen aan de tegenstelling in wie als etnische
minderheidsgroep wordt gezien en wie als etnische meerderheidsgroep. Volgens d’"Haenens
en Bink (2007) is er binnen de Nederlandse media sprake van een discours dat moslims ziet
als een bedreiging voor de ‘Nederlandse manier van leven’. De Nederlandse kranten die
binnen dit onderzoek zijn meegenomen, maken gebruik van een soortgelijk discours door te
belichten dat er vanuit de Nederlandse samenleving weinig begrip is voor de overtuigingen
van het islamitische geloof. Dit vergroot de tegenstelling van moslims als etnische
minderheidsgroep en Nederlanders als etnische meerderheidsgroep.

Tot slot stelt Bloul (2008) dat de media bijdragen aan islamofobie, doordat ze de
islam en moslims negatief belichten. Binnen de krantenartikelen over de onderwerpen die
binnen dit onderzoek zijn meegenomen, is de berichtgeving deels negatief over de islam en
moslims. Dit kan, zoals Bloul stelt, islamofobie verder aanwakkeren bij mensen. Het
heersende discours over de islam en moslims wordt dus versterkt door deze gedeeltelijk
negatieve representatie van de islam en moslims over moskeeén en door negatieve
geluiden over het dragen van de hoofddoek op de werkvloer of over islamitische feestdagen
aan te halen. Ogan et al. (2014) stellen dat islamfobie het meest samenhangt met de
politieke denkbeelden van een persoon. De kranten nemen binnen het negatieve discours
over de islam en moslims een aantal keer geluiden vanuit de PVV mee, een politieke partij
die een sterke anti-islam agenda nastreeft. Dit kan ertoe leiden dat islamofobie versterkt
wordt bij mensen met soortgelijke overtuigingen als de PVV.

Naast het proces van Othering, valt het concept van ambivalentie (Bruce, 2013) te
herkennen in de mediaberichtgeving. De kranten putten uit zowel positieve als negatieve
discoursen bij de mediarepresentatie over het dragen van de hoofddoek op de werkvloer
door moslimvrouwen en islamitische feestdagen. De kranten nemen hierbij positieve
stromingen mee in de berichtgeving, maar zoals eerder benoemd, ontkrachten ze de
stereotypen niet aangezien ze ook negatieve stromingen meenemen. Aan de ene kant
wordt het negatieve discours dus tegengesproken door het positieve discours, maar nog
steeds komt het negatieve discours voor in de mediaberichtgeving. Zo kan de ambivalentie
waarvan bij de hoofddoekjesdiscussie sprake is enerzijds gekoppeld worden aan literatuur
van Fekete (2004), die stelt dat de media en politiek aan de hand van de

hoofddoekjesdiscussie benadrukken dat de multiculturele samenleving onder druk ligt. De

56



Nederlandse kranten van dit onderzoek belichten dat ook in Nederland moslimvrouwen de
mogelijkheid willen hebben om hun hoofddoek te dragen op de werkvloer, maar dat de
politiek een verbod hierop instelt. Dit sluit aan op wat Vink (2007) stelt, namelijk dat
Nederland niet meer een grote voorstander is van culturele diversiteit.

Anderzijds geven de kranten het standpunt van de politie weer die juist vindt dat de
hoofddoek onderdeel moet worden van het uniform, omdat moslims deel uitmaken van de
multiculturele samenleving. Dit komt overeen met wat auteurs als Akbarzadeh en Smith
(2005) stellen, namelijk dat Australische moslims binnen kranten in Australié eveneens als
onderdeel van de samenleving worden gezien. Daarnaast wordt het hoofddoekverbod door
de kranten soms gerepresenteerd als een vorm van discriminatie. Dunn et al. (2007)
benoemen dat er binnen een maatschappij onderscheid wordt gemaakt tussen moslims en
niet-moslims, welke ook gemaakt wordt binnen de discussie over het hoofddoekverbod. De
kranten nemen tevens negatieve reacties vanuit de maatschappij mee, waarin gesteld wordt
dat het dragen van een hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen een uiting is van
onderdrukking van vrouwen. Dit komt overeen literatuur van d’Haenens en Bink (2007) die
stellen dat de islam regelmatig wordt geassocieerd met de onderdrukking van vrouwen.

Ook in de berichtgeving over islamitische feestdagen is sprake van ambivalentie,
waarbij enerzijds vooral begrip wordt getoond voor islamitische feestdagen en anderzijds
vooral zorgen worden geuit over het functioneren of presteren van vastende
moslimwerknemers of leerlingen. Daarnaast mag Tweede Pinksterdag niet worden ingeruild
voor een islamitische feestdag volgens de maatschappij, aldus de meeste kranten. Het feit
dat er volgens de kranten begrip wordt getoond voor de feestdagen van moslims vanuit
scholen, organisaties en de overheid of de maatschappij laat zien dat deze sociale groep
deels wordt gezien als onderdeel van de Nederlandse samenleving. Dit valt vooral te
herkennen in krantenartikelen die schrijven dat het ruilen van Tweede Pinksterdag voor het
Suikerfeest past binnen de diversiteit van de Nederlandse samenleving. Dit toont dat de
multiculturele samenleving niet, in tegenstelling tot wat d’Haenens en Bink (2007) stellen,
slechts negatief wordt gerepresenteerd door de media.

Tot slot is er gekeken of de kranten de stem van moslims in hun berichtgeving
meenemen. Dit betekent dat het perspectief van de moslimgemeenschap ook wordt
meegenomen in de artikelen. Er wordt wel eens een stem gegeven aan de

moslimgemeenschap, maar het blijft beperkt. De stem van moslims is minder

57



vertegenwoordigd in de krantenartikelen, terwijl het wel over hen gaat. Zo is de stem van
moslims minder aanwezig binnen de mediarepresentatie over de islam en moslims dan
andere stemmen, zoals die van de maatschappij of politiek. Net als in het onderzoek van
d’Haenens en Bink (2007) spreken moslims, wanneer zij worden aangehaald, in de helft van
de gevallen op persoonlijke titel en in de andere helft van de gevallen namens islamitische
organisaties of instellingen. Bij de berichtgeving over de financiering of bouw van moskeeén
wordt vooral vanuit het bestuur van de moskee gesproken, terwijl bij de ambivalente
artikelen over de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen moslims namens zichzelf
aan het woord komen. Doordat de mening van moslims in de kranten wordt meegenomen,
wordt de mogelijkheid geboden om vooroordelen af te breken. Voor het discours over de
islam en moslims betekent dit dat het nog steeds voornamelijk wordt gerepresenteerd
vanuit het perspectief van journalisten met een westerse achtergrond die bij de kranten
werken, maar dat er in de betekenisgeving wel enige ruimte wordt gegeven aan de sociale

groep van moslims zelf.

5.3 Maatschappelijke implicaties
Dit onderzoek heeft aangetoond dat er dubbelzinnigheid bestaat in de recente
berichtgeving over de islam en moslims in Nederlandse kranten, die onder te verdelen is in
een positieve en negatieve stroming en mede afhangt van het onderwerp waarover wordt
geschreven. Journalisten spelen een grote rol bij zowel deze negatieve als positieve
representatie uit de krantenartikelen van dit onderzoek. Zo hebben de media, als een van
de sociale factoren waaruit mensen informatie halen, de verantwoordelijkheid om de islam
en moslims zo evenwichtig mogelijk in het nieuws te brengen. Desondanks is de
berichtgeving vaak geschreven vanuit een eenzijdig perspectief (voornamelijk vanuit dat van
de etnische meerderheidsgroep) en missen journalisten hierdoor mogelijk de andere kant
van het verhaal. Ook wordt er in de krantenartikelen weinig het woord gegeven aan de
moslimgemeenschap, waardoor moslims zich minder snel gehoord kunnen voelen.
Bovendien kan bepaalde representatie, zoals gevonden werd bij het onderwerp
moskeeén, moslims verder distantiéren van de maatschappij. Wanneer journalisten het
proces van Othering versterken, wordt ook het wij-zij onderscheid vergroot. Hierop is meer
reflectie nodig vanuit de media, omdat het proces van Othering een bepaald vooroordeel in

zich heeft door negatieve aspecten te linken aan de islam en moslims. Journalisten werken

58



vaak met deadlines en zijn daardoor wellicht geneigd te putten uit makkelijk beschikbare
discoursen over de islam en moslims die in de samenleving circuleren. Daarom is het goed
dat journalisten reflecteren op de manier waarop zij schrijven over de islam en moslims en
zien waar zij (negatieve) verbanden leggen.

De resultaten van dit onderzoek laten journalisten die het nieuws produceren zien
dat ambivalentie binnen de representatie van de islam en moslims in Nederlandse kranten
de mediastrategie is geworden. Vanuit ambivalentie belichten journalisten meerdere
aspecten van hetzelfde nieuws. Zo kunnen artikelen die tevens positieve standpunten
tegenover islamitische feestdagen en het dragen van een hoofddoek op de werkvloer
meenemen de afstand tussen moslims en andere sociale groepen verkleinen. Daarnaast
toont dit onderzoek journalisten welke negatieve associaties over de islam en moslims in de
krantenartikelen te vinden zijn. Op deze manier zijn ze bewust van de manier waarop zij
binnen de onderwerpen moskeeén, hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen

schrijven over de islam en moslims.

5.4 Beperkingen en aanbevelingen voor vervolgonderzoek
Dit onderzoek heeft getracht om een groter geheel te analyseren door de focus te leggen op
drie verschillende onderwerpen. De geanalyseerde artikelen zijn een selectie van de totaal
in LexisNexis gevonden berichtgeving over moskeeén, de hoofddoekjesdiscussie en
islamitische feestdagen in Nederlandse kranten. Binnen dit onderzoek zijn slechts artikelen
van de vier grootste dagbladen geanalyseerd waarbij er niet is gekeken naar de verschillen
in berichtgeving tussen de kranten. Ook zijn artikelen over de aanslag in Utrecht niet
meegenomen binnen de datacollectie, doordat deze buiten de periode van dataverzameling
viel. Deze aanslag heeft wellicht ook veel berichtgeving in de media rond de sociale groep
van moslims opgeleverd, maar dit onderzoek heeft de meer ‘alledaagse’ berichtgeving
onderzocht. Een interessant idee voor toekomstig onderzoek zou dus kunnen zijn om een
vergelijking te maken tussen de berichtgeving van de nationale dagbladen, waarbij ook
krantenartikelen over de aanslag in Utrecht meegenomen worden. Op deze manier kan
onderzocht worden hoe de Nederlandse media in 2019 berichten over dit onderwerp en of
er verschil zit in de berichtgeving tussen verschillende kranten.

Bij de algemene verkenning in LexisNexis viel op dat regionale dagbladen, naast

nationale dagbladen, veel over de onderwerpen moskeeén, hoofddoekjesdiscussie en

59



islamitische feestdagen berichten. Op basis hiervan is een aanbeveling voor toekomstig
onderzoek om een vergelijking te maken tussen regionale en nationale dagbladen over hun
berichtgeving over de islam en moslims. NOS (2019) stelt namelijk dat diverse regio’s
politiek gezien verschillend tegen de islam en moslims aankijken. Zo is er uit de provinciale
verkiezingen van maart 2019 naar voren gekomen dat er relatief het meest op de PVV wordt
gestemd in Limburg en dat er in het westen van het land relatief het meest wordt gestemd
op Forum voor Democratie (NOS, 2019). Wegens deze regionale verschillen is het tevens
interessant om te onderzoeken of regionale dagbladen verschillen in de representatie van
de islam en moslims. Daarnaast kijkt veel wetenschappelijk onderzoek, evenals dit
onderzoek, enkel naar de mediaberichtgeving en niet naar het perspectief van journalisten
of de moslims zelf. Daarom is een andere aanbeveling voor vervolgonderzoek om interviews
met moslims of journalisten af te nemen over hun ervaringen of meningen over de
mediaberichtgeving.

Met dit huidige onderzoek is inzicht verkregen in de representatie van de islam en
moslims binnen de recente berichtgeving van Nederlandse kranten. In het theoretisch kader
(p. 7) is benoemd dat representaties gevolgen met zich meebrengen, doordat mensen
gebruik kunnen maken van de specifieke woorden of beelden die in de krantenartikelen
aanwezig zijn om de wereld te begrijpen. De specifieke ideeén over sociale groepen kunnen
bepalen hoe mensen tegen anderen aankijken. Dit houdt dus in dat mensen naar aanleiding
van de negatieve geluiden bij het onderwerp moskeeén, maar ook bij de
hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen, negatiever tegen de gebedshuizen, het
dragen van een hoofddoek of de feestdagen gaan aankijken. Daarentegen kunnen de
positieve geluiden binnen de onderwerpen hoofddoekjesdiscussie of islamitische
feestdagen ervoor zorgen dat mensen meer begrip krijgen voor de islam en moslims. Op
basis hiervan is een aanbeveling voor vervolgonderzoek om lezersreacties onder de digitale
artikelen te analyseren om op deze manier te onderzoeken wat voor discours hierin te
herkennen valt. Kortom, publieksonderzoek is, evenals meer onderzoek onder journalisten

zelf, een goede aanvulling.

60



Literatuurlijst

Aguayo, M. (2009). Representations of Muslim bodies in the kingdom: Deconstructing
discourses in Hollywood. Global Media Journal, 2(2), 41. http://citeseerx.ist.psu.edu/
viewdoc/download?doi=10.1.1.558.761&rep=repl&type=pdf

Ahmed, S., & Matthes, J. (2017). Media representation of Muslims and Islam from 2000 to
2015: A meta-analysis. International Communication Gazette, 79(3), 219-244.
https://doi.org/10.1177%2F1748048516656305

Akbarzadeh, S., & Smith, B. (2005). The representation of Islam and Muslims in the
media. School of Political and Social Inquiry, 4. https://www.academia.edu/8645594/
The_Representation_of Islam_and_Muslims_in_the_Media

Bloul, R. A. (2008). Anti-discrimination laws, Islamophobia, and ethnicization of Muslim
identities in Europe and Australia. Journal of Muslim Minority Affairs, 28(1), 7-25.
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/13602000802011036

Boeije, H. (2010). Analysis in qualitative research. London: Sage.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative research in
psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Bruce, T. (2013). Reflections on communication and sport: On women and
femininities. Communication & Sport, 1(1-2), 125-137. https://doi-
org.eur.idm.oclc.org/10.1177/2167479512472883

Campbell, C. P. (1995). Race, myth and the news. Thousand Oaks: Sage Publications.

d'Haenens, L., & Bink, S. (2007). Islam in the Dutch press: with special attention to the
Algemeen Dagblad. Media, Culture & Society, 29(1), 135-149.
https://doi.org/10.1177%2F0163443706072002

Dunn, K. M. (2001). Representations of Islam in the politics of mosque development in
Sydney. Tijdschrift voor economische en sociale geografie, 92(3), 291-308.
https://doi.org/10.1111/1467-9663.00158

Dunn, K. M., Klocker, N., & Salabay, T. (2007). Contemporary racism and Islamaphobia in
Australia: Racializing religion. Ethnicities, 7(4), 564-589.
https://doi.org/10.1177%2F1468796807084017

Dwyer, C. (1998). challenging dominant representations of young British Muslim

women. Cool places: Geographies of youth cultures, 50. London: Routledge.

61


https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/13602000802011036
https://doi.org/10.1111/1467-9663.00158

Essed, P., & Trienekens, S. (2008). ‘Who wants to feel white?’ Race, Dutch culture and
contested identities. Ethnic and Racial Studies, 31(1), 52-72.
https://doi.org/10.1080/01419870701538885

Fekete, L. (2004). Anti-Muslim racism and the European security state. Race & Class, 46(1),
3-29. https://doi.org/10.1177%2F0306396804045512

Forum voor Democratie. (2019). Wet Bescherming Nederlandse Waarden. Geraadpleegd
van https://forumvoordemocratie.nl/standpunten/wet-bnw

Gana, N. (2008). Introduction: Race, Islam, and the task of Muslim and Arab American
writing. Pmla, 123(5), 1573-1580. https://doi.org/10.1632/pmla.2008.123.5.1573

Hall, S. (1973). Encoding and decoding in the television discourse.

Hall, S. (1978). Policing the Crisis. London: Constable.

Hall, S. (1992). The West and the Rest: Discourse and power.

Hall, S. (1997). The work of representation. Representation: Cultural representations and
signifying practices, 2, 13-74.

Heeren, J., & Zick, A. (2014). Misleading images: Results from interviews with media
producers, journalists and consumers on Muslims and Islam in German
media. Middle East Journal of Culture and Communication, 7(1), 46-63. https://doi-
org.eur.idm.oclc.org/10.1163/18739865-00701003

Hopkins, P. E. (2004). Young Muslim men in Scotland: inclusions and exclusions. Children's
geographies, 2(2), 257-272. https://doi-
org.eur.idm.oclc.org/10.1080/14733280410001720548

Ibrahim, D. (2010). The framing of Islam on network news following the September 11th
attacks. International Communication Gazette, 72(1), 111-125.
https://doi.org/10.1177%2F1748048509350342

Khatib, L. (2006). Nationalism and Otherness: The representation of Islamic fundamentalism
in Egyptian cinema. European journal of cultural studies, 9(1), 63-80.
https://doi.org/10.1177%2F1367549406060808

Lucassen, L. (2005). The immigrant threat: The integration of old and new migrants in
Western Europe since 1850. Chicago: University of Illinois Press.

Martin, P., & Phelan, S. (2002). Representing Islam in the wake of September 11: A
comparison of US television and CNN online messageboard

discourses. Prometheus, 20(3), 263-269.

62


https://doi.org/10.1177%2F0306396804045512
https://forumvoordemocratie.nl/standpunten/wet-bnw
https://doi.org/10.1632/pmla.2008.123.5.1573
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/14733280410001720548
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/14733280410001720548

https://doi.org/10.1080/08109020210141371

Matthews, B., & Ross, L. (2010). Research Methods: A Practical Guide for the Social Sciences.
Harlow, England: Pearson Education Limited.

Meijer, I. C., & de Bruin, J. (2003). The value of entertainment for multicultural society: a
comparative approach towards ‘white’ and ‘black' soap opera talk. Media, Culture &
Society, 25(5), 695-703. https://doi.org/10.1177/01634437030255007

Mishra, S. (2007). Saving Muslim women and fighting Muslim men: Analysis of
representations in the New York Times. Global Media Journal, 6(11), 1-20.
http://www.globalmediajournal.com/open-access/saving-muslim-women-and-
fighting-muslim-menanalysis-of-representations-in-the-new-york-
times.php?aid=35266

NOM (Nationaal Onderzoek Multimedia). (2018). NOM Mediamerken 2018-IV.
Geraadpleegd van https://dundasbi.reports.nl/NOM/Dashboard/Dashboard?
guidinput=a79ecc0d-4797-4ef6-9ec8-4a3a0ef83520

NOS. (2019, 23 maart). De nieuwe politieke kaart van Nederland: versnippering in beeld.
Geraadpleegd van https://nos.nl/artikel/2277253-de-nieuwe-politieke-kaart-van-
nederland-versnippering-in-beeld.html

Ogan, C., Willnat, L., Pennington, R., & Bashir, M. (2014). The rise of anti-Muslim prejudice:
Media and Islamophobia in Europe and the United States. International
Communication Gazette, 76(1), 27-46. https://doi-
org.eur.idm.oclc.org/10.1177/1748048513504048

Phalet, K., & Ter Wal, J. (2004). Moslim in Nederland. De publieke discussie over de islam in
Nederland. Een analyse van artikelen in de Volkskrant 1998-2002. SCP
werkdocument 106d. ed.). Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Powell, K. A. (2011). Framing Islam: An analysis of US media coverage of terrorism since
9/11. Communication Studies, 62(1), 90-112.
https://doi.org/10.1080/10510974.2011.533599

Rich, E. (1979). User modeling via stereotypes. Cognitive science, 3(4), 329-354.
https://doi.org/10.1016/50364-0213(79)80012-9

Ruigrok, N., & Van Atteveldt, W. (2007). Global angling with a local angle: How US, British,
and Dutch newspapers frame global and local terrorist attacks. Harvard International

Journal of Press/Politics, 12(1), 68-90.

63


https://doi.org/10.1080/08109020210141371
https://doi.org/10.1177%2F01634437030255007
https://dundasbi.reports.nl/NOM/Dashboard/Dashboard
https://doi.org/10.1016/S0364-0213(79)80012-9

https://doi.org/10.1177%2F1081180X06297436

Saeed, A. (2007). Media, racism and Islamophobia: The representation of Islam and Muslims
in the media. Sociology Compass, 1(2), 443-462.
https://doi.org/10.1111/j.1751-9020.2007.00039.x

Said, E. (1978). Orientalism. London: Penguin Books.

Said, E. (2008). Covering Islam: How the media and the experts determine how we see
the rest of the world (Fully revised edition). Random House.

Sardar, Z. (1999). Orientalism. Buckingham, UK: Open University Press.

Semetko, H. A., & Valkenburg, P. M. (2000). Framing European politics: A content analysis of
press and television news. Journal of communication, 50(2), 93-109. https://doi-
org.eur.idm.oclc.org/10.1111/j.1460-2466.2000.tb02843.x

Scholten, P., & Holzhacker, R. (2009). Bonding, bridging and ethnic minorities in the
Netherlands: changing discourses in a changing nation. Nations and
Nationalism, 15(1), 81-100. https://doi.org/10.1111/j.1469-8129.2009.00350.x

Shadid, W. (2005). Berichtgeving over moslims en de islam in de westerse media:
Beeldvorming, oorzaken en alternatieve strategieén. Tijdschrift voor
communicatiewetenschap, 33(4), 330-346. https://interculturelecommunicatie.com/
download/westerse%20media%20en%20islam.pdf

Tibi, B. (2010). Ethnicity of fear? Islamic migration and the ethnicization of Islam in
Europe. Studies in Ethnicity and Nationalism, 10(1), 126-157.
https://doi.org/10.1111/j.1754-9469.2010.01038.x

Van Sterkenburg, J. (2011). Race, ethnicity and the sport media. Amsterdam: Pallas
Publications/Amsterdam University Press.

Van Sterkenburg, J., Knoppers, A., & de Leeuw, S. (2012). Constructing racial/ethnic
difference in and through Dutch televised soccer commentary. Journal of Sport and
Social Issues, 36(4), 422-442. https://doi.org/10.1177%2F0193723512448664

Vink, M. P. (2007). Dutch ‘multiculturalism’beyond the pillarisation myth. Political Studies
Review, 5(3), 337-350. https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1111/j.1478-
9299.2007.00134.x

Vreeken, R. (2019, 15 maart). Leiders moslimlanden vinden aanslag Christchurch het gevolg
van islamofobie in het Westen. Geraadpleegd van

https://www.volkskrant.nl/nieuws-achtergrond/leiders-moslimlanden-vinden-

64


https://doi.org/10.1111/j.1754-9469.2010.01038.x
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1111%2Fj.1478-9299.2007.00134.x
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1111%2Fj.1478-9299.2007.00134.x

aanslag-christchurch-het-gevolg-van-islamofobie-in-het-
westen~b358cbel/?referer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F

Waardenburg, J. D. J. (2001). Institutionele vormgevingen van de islam in Nederland gezien
in Europees perspectief, WRR Werkdocumenten nr. W118, Den Haag.

Watt, W. M., & Welch, A. T. (1968). What is Islam? London: Longmans.

Whitaker, B. (2002). Islam and the British press after September 11. Islam and the media.

65



Bijlagen

Bijlage 1. Overzicht van de krantenartikelen

Onderwerp moskeeén:

1.
2.

N o v A

10.

11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.

19.
20.

Moskeebesturen moeten onder ede gehoord — 21 februari 2019 — De Telegraaf
'Het bleek toch wel een taai onderwerp'; Koo/lmees Minister worstelt met
buitenlands geld moskeeén — 15 februari 2019 — NRC Handelsblad

Kabinet wil giften uit 'onvrije landen' blokkeren; Ongewenst geld — 12 februari 2019
— NRC Handelsblad

Aboutaleb op het matje na 'foute lobby' — 30 januari 2019 — Algemeen Dagblad
De omstreden lobby van Aboutaleb — 29 januari 2019 — NRC Handelsblad
Teleurstelling groot bij bestuur As-Soennah — 4 oktober 2018 — Algemeen Dagblad
Kolff: Vertrouwen in Dordtse moskee Al Fath — 13 september 2018 — Algemeen
Dagblad

Moskee Al Fath koopt 'ingepikt' land van Dordt — 5 september 2018 — Algemeen
Dagblad

‘Geen moskee in volksbuurtje’ — 28 augustus 2018 — De Telegraaf

Moskee El Fath reageert: 'Imam was niet radicaal' — 21 juni 2018 — Algemeen
Dagblad

Belasting - voordeel As-Soennah ingetrokken — 20 juni 2018 — Algemeen Dagblad
Financiering met vraagteken — 9 juni 2018 — Algemeen Dagblad

Oostenrijk sluit moskeeén — 9 juni 2018 — Algemeen Dagblad

Oostenrijk pakt radicale predikers aan — 9 juni 2018 — De Telegraaf

Moskee geeft inzicht in financiering bouw — 5 juni 2018 — Algemeen Dagblad
Ingrijpen bij moskee is moeilijk — 1 juni 2018 — Algemeen Dagblad

Niet-strafbaar gedrag toch aanpakken — 31 mei 2018 - NRC Handelsblad
Onderzoek NRC Gemeenteraad Den Haag: geen subsidie meer voor As Soennah-
moskee — 18 mei 2018 — NRC Handelsblad

Geen cent meer naar As-Soennah — 18 mei 2018 — Algemeen Dagblad

As-Soennah belooft meer openheid — 5 mei 2018 — Algemeen Dagblad

66



Onderwerp hoofddoekjesdiscussie:

1. Het nieuwe Nederland verdient een plaats in de media — 23 juli 2018 — NRC

Handelsblad

2. Gelijkheid voor iedereen — 22 november 2017 — De Telegraaf

3. Discussie barst nu echt los — 21 november 2017 — Algemeen Dagblad

4. Politiemedewerker eist dat ze hoofddoek mag dragen — 19 oktober 2017 — de
Volkskrant
Agente: Ik wil mijn hoofddoekje dragen — 19 oktober 2017 — Algemeen Dagblad
Zes vragen over een hoofddoekverbod op school — 4 juli 2017 — Algemeen Dagblad
Commotie over ‘verbod’ hoofddoek — 3 juli 2017 — Algemeen Dagblad
'Geen straf hoofddoek-agente’ — 22 mei 2017 — De Telegraaf

w0 N o W

Hou onze politie neutraal — 20 mei 2017 — De Telegraaf

10. 'Verbod op hoofddoek mag niet' — 19 mei 2017 — de Volkskrant

11. Het kan in New York, kan het ook hier? — 19 mei 2017 — de Volkskrant

12. Hoofddoek bij agenten, maakt dat kans? — 19 mei 2017 — NRC Handelsblad

13. In Engeland is een hoofddoekje bij de politie normaal — 18 mei 2017 — Algemeen
Dagblad

14. ‘Mijn hoofddoek doet er helemaal niet toe’ — 17 maart 2017 — NRC Handelsblad

15. EURopees hof van justitie Het hoofddoekverbod is een nederlaag voor de

godsdienstvrijheid — 17 maart 2017 — NRC Handelsblad

67



Onderwerp islamitische feestdagen:
1. Ramadan: goed eten bij Ramadan — 16 mei 2018 — Algemeen Dagblad
2. Eindexamen doen op lege maag — 15 mei 2018 — de Volkskrant
3. Geen nationale vrije dag voor vieren van het Suikerfeest — 8 mei 2018 — NRC
Handelsblad
4. Meer Utrechtse scholen geven vrij voor Offerfeest — 30 augustus 2017 — Algemeen
Dagblad
Feest — 11 juli 2017 — Algemeen Dagblad
Heetste werkdag van de Ramadan — 23 juni 2017 — de Volkskrant
Soms zijn collega’s iets te begripvol — 23 juni 2017 — NRC Handelsblad
Ook iftar politiebond — 21 juni 2017 — De Telegraaf

w0 N o W

Metamorfose — 3 juni 2017 — Algemeen Dagblad
10. Ruil Tweede Pinksterdag in voor Suikerfeest — 1 juni 2017 — NRC Handelsblad

68



Bijlage 2. Codeboom per onderwerp (moskeeén, hoofddoekjesdiscussie en islamitische
feestdagen)

Codeboom 1. Moskeeén als bron van zorg

Moskeeén als bron van zorg

Zorgen rondom buitenlandse
. - A Zorgen rondom orthodoxe Zorgen rondom bouw
financiering moskeeén in

islam in Nederland moskeeén in Nederland
Nederland

Voorbeeld open code: moskee [Voorbeeld open code: politieke

Voorbeeld open code: politiek onder vuur na rabiate teksten artii vraast ooheldering bii

— wil onderzoek naar van gastsprekers en imam over, partl stop 8 bl

. ! L . burgemeester voor het land
buitenlandse financiering vrouwenbesnijdenis, overspel

N inpikken door de moskee
en ongelovigen

Voorbeeld open code: minister|
Jinformeert Tweede Kamer over
complicaties bij tegengaan
buitenlandse financiering

Codeboom 2. Hoofddoek als issue op de werkvloer

Hoofddoek als issue op de
werkvloer
1
1 1 1 1 1
Dragen van hoofddoek is vorm Hoofddoek als ingvan) b bod als vorm van orgen over de hoofddoek op dd Zorgen in d_e maa(sphappu
. e o o rondom religieuze uitingen van
van diversiteit carriere discriminatie werkvloer ,
de islam op de werkvloer
Voorbeeld open code: Joorbeeld open code: vader wa Voorbeeld open code: College [Voorbeeld ope}n»code: Europees| o
| . . " voor de Rechten van de Mens Hof van Justitie bepaalt dat Voorbeeld open code: kritiek op|
ournalisten met hoofddoek zijn| overtuigd dat dochter met N . ) - P .
= B - — . vindt dat politie een agente kgevers werknemers mogen|j sl social media over “islamitische
in het medialandschap nog hoofddoek nooit een baan zou P - L
- . discrimineert door hoofddoek verbieden een hoofddoek te oorlogsgewaden’
vrijwel onbekend vinden N
dragen te verbieden dragen
Voorbeeld open code: Voorbeeld open code: Voorbeeld open code: minister Voorbeeld open code:
Amsterdamse politiechef wil politieagente werd vanwege laat Tweede Kamer weten dat Journalisten met hoofddoek
bij agenten toestaan | S hoofddoek gedwongen 1ten geen mogen}l Sl krijgen problematische reacties|
voor meer diversiteit bij de administratief werk te dragen en verbod gehandhaafd zoals ‘islamisering’ van
politie verrichten blijft Nederland

Voorbeeld open code: politie
indt dat dragen van hoofddoek|
niet past bij onpartijdigheid

Voorbeeld open code: klanten
wennen aan dragen van
hoofddoek zegt werkgever

69



Islamitische feestdagen als
bron van zorg

Codeboom 3. Islamitische feestdagen als bron van zorg

1
1 1 1
Islamitische 1als e als Zorgen in de maatschappijom
bron van zorg bij scholen bron van zorg bij organisaties inruilen Tweede Pinksterdag
(presteren en aanwezigheid) en overheid voor Suikerfeest

[FVooTbeeNd open code: rector |
stuurt gezamenlijke
moskeebesturen bericht om
eindexamen onder de
laandacht te brengen onder de|

Voorbeeld open code: op de
werkvloer met lege maag
tijdens Ramadan is niet te

harden

\Voorbeeld open code: Tweede]
Pinksterdag niet ‘schenken”
aan andere religie

oorbeeld open code: El-Sayed
kiest voor de toekomst omdat|
e combinatie van Ramadan e
prestatiedruk weet

Voorbeeld open code: niet alle]
werkgevers zijn blij met de
Ramadan

Voorbeeld open code: in

- christelijk land als Nederland

hoort geen feestdag uit een
andere cultuur

Voorbeeld open code:
directeur spreekt over effect
Ramadan op
basisschoolleerlingen

Voorbeeld open code: oud-
itieman vindt gebed: oeq}
tijdens iftar te ver gaan

Voorbeeld open code: rector
zegt dat je geen halve klassen
wil hebben in school

/oorbeeld open code: politiekd

partij verbaast zich over imam

die gebedsoproep doet tijdens|
iftar

oorbeeld open code: lesgever]
heeft geen zin als kinderen er
niet zijn vanwege Offerfeest

Codeboom 4. Begrip voor islamitische feestdagen

Begrip voor islamitische
feestdagen

Begrip voor islamitische
feestdagen bij scholen

Begrip voor islamitische
feestdagen bij organisaties
en overheid

nruilen Tweede Pinksterda

voor Suikerfeest is vorm van

diversiteit

Voorbeeld open code:
scholen geven alle
leerlingen vrij voor het
Offerfeest

Voorbeeld open code:
werknemers mogen eerder
naar huis wanneer ze zich
niet lekker voelen of te moe|
zijn

Voorbeeld open code: bij
vrije dagen meer ruimte
geven aan veelkleurigheid
len meerstemmigheid die de|
samenleving kenmerkt

Voorbeeld open code:
islamitische leraren hebben

Voorbeeld open code:

recht om vrij te nemen voor| | collega’s zijn begripvol
religieuze feestdag

Voorbeeld open code: Voorbeeld open code:

christelijke scholen gunnen | L_ Amsterdamse politie

islamitische leerlingen
islamitische feestdagen

organiseert al zestien jaar
een iftar

70




