
 

 
 
 
 
 

De representatie van de islam en moslims in Nederlandse kranten 
in de periode 2017 – 2019 

Een kwalitatief onderzoek naar recente berichtgeving over Nederlandse 
discussies over de islam en moslims. 

 
 
 
  
 

 
Naam student: Anne van Haaften 
Studentnummer: 479541 
 
Thesisbegeleider:  Dr. Jacco van Sterkenburg 
 
 
Master Media Studies - Media & Creative Industries 
Erasmus School of History, Culture and Communication 
Erasmus University Rotterdam 
 

 
Master Thesis  
26 juni 2019 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

De representatie van de islam en moslims in Nederlandse kranten in de periode  
2017 – 2019 

ABSTRACT 

 
In deze masterthesis wordt gekeken naar de representatie van de islam en moslims in 

Nederlandse kranten. De sociale groep van moslims wordt regelmatig negatief 

gerepresenteerd door zowel internationale als Nederlandse media. Veel onderzoek naar de 

representatie van de islam en moslims in de media is gedateerd en kijkt niet specifiek naar 

binnenlandse discussies rondom de islam en moslims. Om deze reden staat in de 

onderzoeksvraag centraal hoe de islam en moslims worden gerepresenteerd in recente 

nieuwsartikelen (28 februari 2017 – 28 februari 2019) over binnenlandse discussies in 

Nederlandse kranten. Krantenartikelen over de volgende drie onderwerpen zijn 

meegenomen: moskeeën, de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen. Door 

middel van een kwalitatieve inhoudsanalyse (thematische analyse) zijn in totaal 45 artikelen 

geanalyseerd uit de vier grootste kranten: De Telegraaf, de Volkskrant, het NRC Handelsblad 

en het Algemeen Dagblad. De artikelen zijn verzameld via de online database LexisNexis. 

 De resultaten van dit onderzoek tonen aan dat er binnen de berichtgeving over 

moskeeën een negatief discours heerst, terwijl er binnen de berichtgeving over de 

hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen zowel een positief als negatief discours 

naar voren komt. Dit laat zien dat Nederlandse kranten twee van de drie onderwerpen op 

ambivalente manier belichten. Concluderend kan er worden gesteld dat er binnen de 

krantenartikelen processen van Othering te herkennen vallen, voornamelijk binnen artikelen 

over de bouw en financiering van moskeeën. Echter komt dit ook naar voren binnen 

artikelen over de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen, onder andere doordat 

negatieve geluiden vanuit de maatschappij worden meegenomen door de kranten. 

Daarnaast wordt het dragen van de hoofddoek op de werkvloer samen met islamitische 

feestdagen gerepresenteerd als ofwel onderdeel van de Nederlandse samenleving ofwel iets 

cultureel afwijkends. Tot slot geven de kranten in de berichtgeving wel een stem aan de 

sociale groep van moslims door ze aan het woord te laten komen, maar slechts in beperkte 

mate. 

 

KERNWOORDEN: moslims, islam, representatie, etniciteit, krantenartikelen 



 3 

Inhoudsopgave 
 

Abstract en kernwoorden  

1. Inleiding 5 

1.1 Internationaal onderzoek naar de islam in de media  5 

1.2 Nederlands onderzoek naar de islam in de media  6 

1.3 Onderzoeksvraag en deelvragen  7 

1.4 Maatschappelijke en wetenschappelijke relevantie 8 

1.5 Leeswijzer 9 

2. Theoretisch kader 10 

2.1 Representatie 10 

2.2 Stereotypen 11 

2.3 Religie en etniciteit 12 

2.4 Racialization/ethnization of Islam  14 

2.5 Oriëntalisme en islamofobie 15 

2.6 Islam in de media 18 

2.6.1 Het Oriëntalisme in de media 20 

2.6.2 Reacties op de mediarepresentatie 21 

2.6.3 Tegengeluiden in de media 23 

    2.7 Islam in de Nederlandse media                   23 

    2.8 Deelconclusie                      25 

3. Methode          26 

     3.1 Kwalitatieve inhoudsanalyse         26 

     3.2 De selectie van de onderwerpen       26 

     3.3 Dataverzameling en aantal artikelen       28 

     3.4 Operationalisering         30 

     3.5 Thematische analyse         31 

     3.6 Betrouwbaarheid en validiteit        32 

 

4. Resultaten          35 

     4.1 De bouw of financiering van Nederlandse moskeeën als bron van zorg  35 



 4 

   4.1.1 Zorgen over de financiering van Nederlandse moskeeën door het buitenland  35 

   4.1.2 Zorgen over orthodoxe stromingen binnen Nederlandse moskeeën   37 

   4.1.3 Nieuwe moskeeën zijn niet welkom      39 

   4.1.4 Tegengeluiden          39 

     4.2 Het dragen van een hoofddoek op de werkvloer: ambiguïteit en tegenstrijdigheid 41 

   4.2.1 Een hoofddoek ‘past’ niet op de werkvloer     42 

   4.2.2 Haatdragende reacties en ongemakkelijke gevoelens van burgers  44 

   4.2.3 Tegengeluiden          44 

     4.3 Tegenstrijdigheid over islamitische feestdagen in Nederland    45 

           4.3.1 Islamitische feestdagen in combinatie met presteren en aanwezigheid  

           op school          46 

           4.3.2 Islamitische feestdagen in combinatie met functioneren op de werkvloer 47 

           4.3.3 Geloof moet losstaan van politiewerk      48 

           4.3.4 Nederland hoeft geen nationale vrije dag voor het Suikerfeest   48 

           4.3.5 Begrip voor islamitische feestdagen      49 

           4.3.6 Tegengeluiden         50 

 

5. Conclusie en discussie         52 

     5.1 Beantwoording onderzoeksvraag en deelvragen     52 

     5.2 Koppeling met literatuur         54 

     5.3 Maatschappelijke implicaties        58 

     5.4 Beperkingen en aanbevelingen voor vervolgonderzoek    59 

 

Literatuurlijst           61 

Bijlage 1           66 

Bijlage 2           69 

 

 
 
 
 

 



 5 

1.  Inleiding  

In Nederland leven ongeveer 750.000 moslims (Waardenburg, 2011) die een religie 

aanhangen die volgens d’Haenens en Bink (2007) regelmatig geassocieerd wordt met 

onderdrukking van vrouwen, gebrek aan democratische waarden en ouderwetse gebruiken. 

De islam is een van de snelst groeiende religies in de wereld en een op de vijf mensen in de 

wereld hangt deze religie aan (Watt & Welch, 1968). Moslims geloven in Allah als God en 

zien Mohammed als de boodschapper van God. De Koran is het heilige boek en moslims 

geloven dat dit de onveranderde en laatste openbaring van God is (Watt & Welch, 1968). De 

islam wordt regelmatig in de media belicht, waarbij de media vaak op een bepaalde manier 

betekenis geven aan de islam. Volgens Akbarzadeh en Smith (2005) spelen de media, zoals 

televisie, tijdschriften en kranten, een rol in het creëren van associaties met de islam. Zo 

associëren ze moslimmannen vaak met witte gewaden, lange baarden en machinegeweren 

en beschouwen ze moslimvrouwen als ongeschoold met traditionele kleding, zoals hijabs en 

boerka’s. Hierbij negeren de media de diversiteit van de islamitische gebruiken en moslims 

(Akbarzadeh & Smith, 2005). 

 

1.1 Internationaal onderzoek naar de islam in de media 

Internationaal is er al veel onderzoek uitgevoerd naar de representatie van de islam in de 

media. Zo toont onderzoek van Saeed (2007) aan dat Britse moslims worden 

gerepresenteerd als the Other. Dit houdt in dat ze niet worden gezien als Brits, maar juist als 

buitenlands, terwijl ze wel Brits burgerschap hebben. Volgens Said (1978) zorgt westerse 

representatie ervoor dat de islam wordt afgebeeld als anders dan de norm. Sinds de 

aanslagen van 9/11 beelden de Amerikaanse media moslims volgens Powell (2011) relatief 

vaak op een negatieve manier af door de islam te linken aan terrorisme. Hierdoor ontstaat 

volgens Powell (2011) binnen Amerika een cultuur met angst voor de islam. Volgens Ibrahim 

(2010) bestaat er niet zoiets als objectieve verslaggeving van de islam, niet in Amerika en 

niet in de rest van de wereld.  

 Daarnaast hebben Australische onderzoekers aangetoond dat Australische kranten 

zorgen voor stereotyperende beelden van de islam (Akbarzadeh & Smith, 2005). Zo geven ze 

een eenzijdig beeld van de islam met weinig informatie over islamitische overtuigingen die 

juist terrorisme of de mishandeling van vrouwen veroordelen. Dit leidt ertoe dat mensen die 



 6 

onvoldoende kennis van de islam hebben vooral negatieve informatie en angstaanjagende 

beelden van moslims tegenkomen en deze onthouden (Akbarzadeh & Smith, 2005). Naast 

de westerse media maakt ook de Egyptische filmwereld een onderscheid tussen ‘wij’ (de 

Egyptenaren) en ‘zij’ (de islam) (Khatib, 2006). Egypte beschouwt dit religieuze aspect (de 

islam) niet als onderdeel van de Egyptische cultuur, terwijl het merendeel van de 

Egyptenaren islamitisch is (Khatib, 2006).  

 

1.2 Nederlands onderzoek naar de islam in de media 

Niet alleen internationaal is er veel onderzoek uitgevoerd naar de islam in de media, maar 

ook binnen Nederland. Dit is relevant, omdat Scholten en Holzhacker (2009) aantonen dat 

moslims sinds deze eeuw vaak als etnische minderheid worden gezien binnen de 

Nederlandse samenleving. De media geven vaak de multiculturele samenleving, en meer in 

het bijzonder islamitische groepen, de schuld van eventuele problemen in de samenleving 

(d’Haenens & Bink, 2007). Onderzoek van d'Haenens en Bink (2007) toont dat Turkse en 

Marokkaanse etnische groepen in kranten samen onder het label ‘moslims’ worden 

geplaatst en dat ze vaak worden voorgesteld als cultureel afwijkend en een bedreiging 

vormen voor de ‘Nederlandse manier van leven’. In die zin zijn moslims dus niet alleen een 

religieuze groep, maar ook een etnische groep.  

  Shadid (2005) is een Nederlandse wetenschapper die onderzoek heeft gedaan naar 

de berichtgeving van de westerse media, waaronder Nederland, over moslims en de islam. 

Hij concludeert het volgende: “Recent onderzoek in Europa en Amerika toont duidelijk aan 

dat er nog steeds iets schort aan de manier waarop de media over de islam, moslims en 

allochtonen in het algemeen rapporteren” (p. 343).  

  Zoals 9/11 in Amerika een belangrijke impact had op het versterken van de 

negatieve berichtgeving over de islam, had in Nederland de moord op Theo van Gogh in 

2004 deze zelfde impact. Volgens d'Haenens en Bink (2007) wordt de buitenlandse islam 

vaker geassocieerd met terrorisme dan de Nederlandse islam, maar sinds de moord wordt 

er negatiever geschreven over Nederlandse moslims dan daarvoor. Said (2008) stelt dat de 

Amerikaanse en westerse media (historistische) gebeurtenissen gebruiken om hun aandacht 

te richten op de islam. Een verklaring hiervoor kan zijn dat men zich na de moord op Theo 

van Gogh of de aanslagen van 9/11 bedreigd voelt, waardoor een wij-zij tegenstelling 

ontstaat. 



 7 

1.3 Onderzoeksvraag en deelvragen  

Voorgaand onderzoek naar de mediarepresentatie van de islam en moslims focust vooral op 

de berichtgeving na gebeurtenissen zoals 9/11 (Powell, 2011; Whitaker, 2002) of de 

algemene berichtgeving over de islam door westerse landen (Akbarzadeh & Smith, 2005; 

d’Haenens & Bink, 2007; Saeed, 2007; Shadid, 2005). Er is dus al veel onderzoek uitgevoerd, 

ook binnen Nederlandse context, maar dit is relatief gedateerd, waardoor over de recente 

berichtgeving niet zoveel bekend is. Het is relevant om juist de recente berichtgeving over 

de islam en moslims te onderzoeken binnen Nederland, omdat er in de afgelopen jaren 

redelijk wat discussies zijn geweest rondom de islam en moslims. Daarom wordt onderzocht 

welke Nederlandse discussies recentelijk in de media hebben gespeeld. 

 Op basis van deze literatuur staat de volgende onderzoeksvraag centraal: Hoe 

worden de islam en moslims gerepresenteerd in recente nieuwsartikelen (28 februari 2017 – 

28 februari 2019) binnen Nederlandse kranten? De islam is een breed onderwerp en voor dit 

onderzoek ligt de focus niet alleen op de representatie van moslims, maar ook op de 

representatie van religieuze kenmerken van de islam. Hiervoor is gekozen, omdat zowel de 

berichtgeving over moslims als over de islam waarschijnlijk de beeldvorming over de sociale 

groep van moslims bepaalt. Moslims worden namelijk geassocieerd met zowel religie als 

etniciteit (d’Haenens & Bink, 2007).  

  Nederlandse discussies waarover krantenartikelen geanalyseerd worden in dit 

onderzoek, zijn de zogenaamde hoofddoekjesdiscussie over het al dan niet dragen van een 

hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen, discussies over het gebedshuis (de 

moskee) en discussies over islamitische feestdagen zoals de Ramadan en het Suikerfeest. 

Deze onderwerpen domineerden de Nederlandse media de afgelopen jaren en dit 

onderzoek is geïnteresseerd in de berichtgeving over de islam en moslims in Nederland. Dit 

is gebaseerd op literatuur van Ruigrok en Atteveldt (2007) die stellen dat na de moord op 

Theo van Gogh de Nederlandse pers vooral de aandacht focust op binnenlandse problemen 

met moslims. Deze binnenlandse problemen worden belangrijker voor de Nederlandse pers 

en eerder onderzoek heeft dit nog niet belicht. Vandaar dat de focus van dit onderzoek ligt 

op Nederlandse discussies rondom de islam en moslims.   

  De hoofddoekjesdiscussie wordt gekenmerkt door voor- en tegenargumenten voor 

een verbod op het dragen van de hoofddoek onder moslimvrouwen. Discussies rondom 

moskeeën betreffen de bouw of financiering van het gebedshuis. Discussies rondom de 



 8 

Ramadan en het Suikerfeest betreffen het rekening houden van scholen of werkgevers met 

deze feestdagen. Deze discussies en de legitimatie voor de selectie van deze specifieke 

discussies worden in de methode uitgebreider beschreven. De onderzoeksvraag wordt 

beantwoord middels een kwalitatieve inhoudsanalyse en is vervolgens onderverdeeld in de 

volgende deelvragen:  

1. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over de bouw 

en financiering van moskeeën?  

2. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over het al dan 

niet dragen van een hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen? 

3. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over 

islamitische feestdagen? 

 

1.4 Maatschappelijke en wetenschappelijke relevantie   

Het is maatschappelijk relevant om te kijken naar de representatie van de islam in 

Nederlandse kranten, omdat de islam vooral negatief in het nieuws komt (Akbarzadeh & 

Smith, 2005; d’Haenens & Bink, 2007; Powell, 2011; Shadid, 2005). De laatste jaren zijn 

moslims wederom het onderwerp van veel mediaberichtgeving. Deze berichtgeving bereikt 

veel Nederlanders, waarbij journalisten een grote rol spelen bij de representatie van de 

islam. De bevindingen uit dit onderzoek kunnen worden gebruikt door nieuwsproducenten 

en zijn praktisch relevant voor toekomstige journalisten. Zo is het relevant dat ze zich 

bewust zijn van de manier waarop zij berichten over de islam in Nederland, omdat 

representatie in de media van groot belang is bij de manier waarop er waarde wordt 

gegeven aan de islam en moslims.  

  Het is wetenschappelijk relevant om Nederlandse discussies te belichten, omdat veel 

onderzoek internationaal is uitgevoerd (Akbarzadeh & Smith, 2005; Khatib, 2006; Powell, 

2011; Saeed, 2007). Ahmed en Matthes (2017) beargumenteren dat het huidige 

wetenschapsveld over de islam vooral heeft gekeken naar Engelstalige mediabronnen en 

dat toekomstig onderzoek zich meer moet richten op niet-Engelstalige mediabronnen. Op 

deze manier kan er een beter overzicht worden gegeven van de manier waarop er in andere 

talen wordt bericht over de islam, waarbij Nederland als voorbeeld genoemd wordt. 

Bovendien gaan uitgevoerde onderzoeken binnen Nederland niet over de berichtgeving van 



 9 

de laatste paar jaren (d’Haenens & Bink, 2007; Shadid, 2005). Dit onderzoek bouwt voort op 

resultaten uit voorgaande onderzoeken en vult deze verder aan door de recente 

berichtgeving te onderzoeken. Dit onderzoek draagt bij aan het wetenschapsveld over de 

islam en etniciteit door de berichtgeving van meerdere onderwerpen te analyseren die in de 

Nederlandse context spelen. Op deze manier wordt er bijgedragen aan de kennis over de 

benadering van de islam door Nederlandse nieuwsmedia. 

 

1.5 Leeswijzer  

Zojuist is in de inleiding het onderwerp ‘islam in de media’ geïntroduceerd, net als de 

onderzoeksvraag en de deelvragen. Dit onderzoek vervolgt zich met een theoretisch kader 

waarin de belangrijkste concepten worden uitgewerkt, waaronder representatie, discours, 

stereotypen, religie en etniciteit. Daarnaast worden wetenschappelijke onderzoeken 

aangehaald die meer inzicht geven in de manier waarop de media berichten over de islam 

en die een bredere context vormen bij de onderzoeksvraag. Vervolgens wordt in de 

methode de keuze voor de kwalitatieve inhoudsanalyse verantwoord, waarbij de 

dataverzameling van de krantenartikelen uitgebreid wordt beschreven.  

  In de resultatensectie worden de belangrijkste uitkomsten van dit onderzoek 

besproken en worden bevindingen geïllustreerd aan de hand van citaten uit de data. De 

resultaten worden besproken aan de hand van de dominante thema’s die uit het coderen 

naar voren zijn gekomen. In de conclusie en discussie wordt antwoord gegeven op de 

onderzoeksvraag en de drie deelvragen en worden de resultaten gekoppeld aan de eerder 

besproken theorie. Er wordt besproken of de resultaten van dit onderzoek wel of niet in lijn 

zijn met de resultaten uit eerdere onderzoeken. Daarnaast wordt er kritisch gereflecteerd 

op het uitgevoerde onderzoek en worden er aanbevelingen voor toekomstig onderzoek 

gedaan. 

   

 

 

 

 

 



 10 

2.  Theoretisch kader  

2.1 Representatie 

De representatie van de islam is een belangrijk onderwerp binnen dit onderzoek; om deze 

reden begint dit theoretisch kader met het bespreken van de term ‘representatie’. Hoewel 

het lastig is om een duidelijke definitie van representatie te vinden, heeft ‘representatie’ 

binnen dit onderzoek betrekking op representatie in de media. Volgens Stuart Hall (1997) is 

representatie een essentieel onderdeel bij het proces van het produceren en uitwisselen 

van betekenis tussen leden van een cultuur. Taal wordt namelijk gebruikt om de wereld te 

representeren, waarbij Hall (1992) discours ziet als het systeem van representatie. Hall 

(1992) omschrijft discours als een groep uitspraken die gebruikt wordt om met een bepaald 

soort kennis over een onderwerp te praten (Hall, 1992). De discoursen die binnen een 

cultuur circuleren, zijn afhankelijk van de betekenis die verschillende groepen of 

afbeeldingen hierbinnen hebben (Hall, 1997). Zo bestaan er volgens Waardenburg (2011) in 

de Nederlandse samenleving onderliggende discoursen over de islam, die vaak gebaseerd 

zijn op een scheiding tussen de sociale groep van moslims en niet-moslims.  

  Volgens Hall (1978) zijn de media ‘een machine van representatie’ die bepalen wat 

en wie gerepresenteerd wordt en wie routinematig wordt buitengesloten. Ook het 

weergeven van dingen, mensen, gebeurtenissen en relaties valt onder representatie (Hall, 

1978). Belangrijk is dat representatie een bepaalde versie van de werkelijkheid is, doordat 

een journalist put uit bepaalde discoursen waarbij hij andere laat liggen. Hierdoor vindt 

representatie op een zekere manier plaats, omdat dit wordt bepaald door de discoursen uit 

de samenleving die een journalist tot zijn beschikking heeft. Dit kan vervolgens de perceptie 

van de lezer vormen en houdt dus in dat gepubliceerde artikelen niet de werkelijkheid 

bevatten (Campbell, 1995).  

  Representaties zijn volgens Hall (1992) niet onschuldig, omdat er binnen het systeem 

van representatie op een bepaalde manier verbanden worden gelegd of vergelijkingen 

worden gemaakt tussen sociale groepen. Volgens Hall (1992) worden in de heersende 

discours bepaalde groepen positiever gerepresenteerd dan andere groepen, waardoor 

binnen een samenleving een ‘machtsrelatie’ ontstaat die hiërarchieën in de samenleving 

versterkt. Hierbij komt de ene groep boven de andere groep te staan (Hall, 1992). Mensen 

maken gebruik van de specifieke woorden of beelden die in een mediaboodschap zitten om 



 11 

de wereld te begrijpen, waardoor ideeën over sociale groepen binnen het media discours 

kunnen bepalen hoe mensen tegen anderen aankijken (Hall, 1997). Zo kunnen de 

representaties van de sociale groep van moslims mede bepalen hoe mensen naar deze 

groep kijken en brengen deze representaties consequenties met zich mee.  

 

2.2 Stereotypen  

Representaties maken veelal gebruik van stereotypen. Stereotypen worden eigenlijk 

gebruikt om de complexiteit van de wereld te vereenvoudigen en te categoriseren (Rich, 

1979). Ze helpen de wereld te vereenvoudigen, omdat ze vergemakkelijken welke 

kenmerken aan sociale groepen of personen worden toegekend en herinnerd blijven (Rich, 

1979). Stereotypen zijn dus eigenlijk een cluster van kenmerken, maar deze hoeven niet 

waar te zijn (Rich, 1979). Voorbeelden van stereotypen die vaak worden gelinkt aan de islam 

en moslims zijn de moslim als terrorist of het categoriseren van alle mensen uit het Midden-

Oosten als moslims (Akbarzadeh & Smith, 2005). Akbarzadeh en Smith (2005) stellen dat 

deze stereotyperingen gevolgen met zich meebrengen, doordat asielzoekers uit het Midden-

Oosten of moslimlanden door hun etnische en religieuze identiteit bijvoorbeeld sneller 

gezien worden als terroristische verdachten.  

  Meer voorbeelden van stereotypen komen uit het onderzoek van Whitaker (2002). 

Hij heeft onderzocht hoe de Britse pers na 9/11 berichtte over de islam, waarbij 

terugkerende stereotypen te herkennen zijn. Moslims worden volgens Whitaker (2002) als 

intolerant omschreven met woorden als ‘streng’ en ‘hard’ en volgens hem suggereert dit dat 

men niet verwacht dat moslims ook plezier hebben. Geweld wordt volgens Whitaker (2002) 

gerelateerd aan terrorisme en wordt samen met vrouwenhaat vaak gezien als een 

werkelijke eigenschap van moslimmannen. Hij stelt dat deze stereotypering komt doordat 

journalisten en columnisten te weinig aandacht besteden aan feiten over de islam en dat ze 

vooral sterk hun mening laten horen.  

  Dunn (2001) benoemt dat de stereotypen ‘intolerant’, ‘vrouwenhater’ en ‘vreemd’ in 

relatie tot moslims met zich meebrengen dat in Sydney (Australië) een discours tot stand is 

gekomen die tegen de bouw van nieuwe moskeeën is. Dit kwam niet alleen door de 

stereotypen in de media, maar ook doordat deze media discoursen de al bestaande ideeën 

in de Australische samenleving over de islam versterkten (Dunn, 2001). Voorbeelden van 

klachten tegen de bouw van moskeeën zijn dat ze volgens buurtbewoners te veel lawaai 



 12 

maken, dat ze de buurt ‘overnemen’ en dat ze de ‘manier van leven’ veranderen (Dunn, 

2001). De zorgen van de buurtbewoners leidden ertoe dat de lokale autoriteiten besloten 

om de moskeeën niet te laten bouwen (Dunn, 2001). Toch zijn er ook voorstanders die 

tolerant zijn tegenover moslims en de bouw van nieuwe moskeeën en die het niet eens zijn 

met de heersende discours (Dunn, 2001). Andere tegengeluiden komen van islamitische 

organisaties die benadrukken dat moskeeën vredige gebedshuizen zijn en dat moslims, net 

als Christenen, familie-georiënteerde waarden hebben (Dunn, 2001).  

 

2.3 Religie en etniciteit  

Zoals eerder benoemd, is de islam een van de snelst groeiende religies in de wereld (Watt & 

Welch, 1968) en zijn moslims aanhangers van deze religie. Volgens Akbarzadeh en Smith 

(2005) worden moslims veelal niet als religieuze, maar als etnische groep gezien en 

beschouwen mensen in een samenleving vaak alle Arabieren als moslim, terwijl dit niet 

altijd daadwerkelijk het geval is. Formeel is de islam dus een religieuze groep die bestaat uit 

moslims, maar er wordt ook gesproken van moslims als etnische minderheidsgroep. Bloul 

(2008) spreekt zelfs van ethno-religion, omdat religieuze verschillen ten grondslag liggen aan 

moslims als etnische minderheidsgroep. Etniciteit refereert aan culturele kenmerken (Bloul, 

2008) en de sociale groep van moslims wordt vaak in verband gebracht met specifieke 

culturele kenmerken. Binnen de Nederlandse samenleving worden moslims vaak gezien als 

een etnische groep met ‘culturele’ problemen, waarbij het specifiek gaat over de islam als 

antidemocratische religie (Essed & Trienekens, 2008).  

  Deze focus op de islam in het politieke debat rond de multiculturele samenleving is 

niet altijd zo geweest. Er zijn binnen de Nederlandse samenleving door de tijd heen 

verschuivingen geweest in welke groep als etnische minderheid werd gezien (Scholten & 

Holzhacker, 2009). Eerst werden vooral postkoloniale migranten als etnische minderheid 

gezien, zoals mensen van Molukse en Surinaamse afkomst en migranten uit de Nederlandse 

Antillen. Dat moslims als etnische minderheid beschouwd worden, hangt samen met 

meerdere gebeurtenissen, zoals de politicus Pim Fortuyn die de islam een “achterlijke” 

cultuur noemt, de aanslagen van 9/11, een terroristische moord op een Nederlandse 

filmmaker en de moord op Theo van Gogh (Scholten & Holzhacker, 2009).  

 Nederland kenmerkt zich als multiculturele samenleving (Meijer & de Bruin, 2003). 

De term ‘multicultureel’ in relatie tot ‘culturele identiteit’ is belangrijk in het begrijpen van 



 13 

de rol van de media bij representaties van etnische minderheidsgroepen (Saeed, 2007). 

Voor dit onderzoek is het daarom van belang om te weten wat de positie van moslims 

binnen de multiculturele samenleving in Nederland is. Vink (2007) stelt dat Nederland lange 

tijd voorstander was van een multiculturele samenleving en van culturele diversiteit. Echter 

is dit volgens hem vandaag de dag niet meer het geval, waarvoor hij diverse oorzaken 

noemt. Volgens Vink (2007) heeft de politicus Pim Fortuyn, die sprak van een “islamisering 

van onze cultuur”, hier de meeste invloed op gehad. Hij noemt daarnaast tevens vier andere 

gebeurtenissen die hebben bijgedragen aan een ander gedachtegoed over de multiculturele 

samenleving, namelijk: de al eerder genoemde moord op Theo van Gogh, de destijdse 

politicus Ayaan Hirsi Ali die doodsbedreigingen kreeg na haar campagne tegen zekere 

aspecten van de islamitische cultuur, de eerdere minister voor Vreemdelingenzaken en 

Integratie (Rita Verdonk) die een sterke mening had over immigratie en integratie en tot slot 

de politicus Geert Wilders die met zijn politieke partij een sterke anti-immigratie en anti-

islam agenda nastreeft.  

  De eerste drie gebeurtenissen vonden meer dan tien jaar geleden plaats, maar Geert 

Wilders is nu nog steeds actief binnen de Nederlandse politiek. Ook de in 2016 opgekomen 

politieke partij ‘Forum voor Democratie’ van Thierry Baudet richt zich op een 

integratiebeleid tegen de islam, doordat volgens hem door de komst van islamitische 

immigranten bevolkingsgroepen in de samenleving tegenover elkaar zijn te komen staan 

(Forum voor Democratie, 2019). Volgens Vink (2007) zorgden deze gebeurtenissen niet voor 

een nieuw debat over het integratiebeleid, maar legden ze hier wel meer druk op. Dit leidde 

er uiteindelijk toe dat er in Nederland een samenleving tot stand is gekomen waarin 

moslims zichzelf beter niet konden associëren met de islam als ze geaccepteerd wilden 

worden (Vink, 2007).  

  Niet alleen Nederland, maar ook andere landen in Europa willen het multiculturele 

aspect van de samenleving terugdringen en naar een meer mono-culturele samenleving 

gaan door middel van integratiemaatregelen (Fekete, 2004). Fekete (2004) spreekt zelfs van 

‘het einde van multiculturalisme’, omdat er volgens haar sprake is van weinig tolerantie 

tegenover andere culturen in Europese landen, waaronder bijvoorbeeld Zweden, 

Noorwegen, Engeland, Frankrijk, Duitsland en Denemarken. In de binnenlandse 

berichtgeving in Europese landen wordt de multiculturele samenleving volgens Shadid 

(2005) door de media als een botsing tussen culturen gerepresenteerd. Daarnaast stelt 



 14 

Lucassen (2005) dat Turkse en Marokkaanse groepen door het vasthouden aan het 

islamitische geloof als ‘vreemder’ worden gezien dan andere etnische groepen zoals de 

Surinaamse. Dit wordt nader toegelicht aan de hand van het concept 

racialization/ethnization of Islam.   

 

2.4 Racialization/ethnization of Islam  

Het concept racialization/ethnization kan verder verduidelijken waarom er op deze manier 

naar de islam en moslims wordt gekeken in Nederland. Dit concept omvat onopvallende, 

routinematige, onbewuste en alledaagse praktijken van raciale/etnische categorisering en 

stereotypering waardoor alledaags racisme genormaliseerd kan worden (Van Sterkenburg, 

Knoppers, & De Leeuw, 2012). Om dit concept verder toe te passen, wordt gebruikgemaakt 

van racialization/ethnization of Islam, wat gebaseerd is op Dunn, Klocker, en Salabay (2007) 

en Van Sterkenburg (2011).  

  Ethnization of Islam heeft volgens Van Sterkenburg (2011) te maken met het 

neerzetten van de islam als een obstakel voor integratie in de Nederlandse samenleving. Zo 

worden jonge Nederlandse Marokkaanse mannen vaak geassocieerd met islam en 

gerepresenteerd als een groep met culturele kenmerken die niet overeenkomen met de 

‘Nederlandse’ cultuur en de Nederlandse samenleving verstoren. Hierbij gaat het dus om 

een generalisatie van moslims tot een etnische groep. Akbarzadeh en Smith (2005) 

gebruiken racialization of Islam, wat betekent dat juist de nadruk ligt op moslims als een 

‘ras’, waarbij het gaat om stereotypering of vooroordelen ten aanzien van de islam en 

moslims (Dunn et al., 2007). Deze racialization of Islam is volgens Dunn et al. (2007) niet 

gebaseerd op biologische aspecten, maar op religie en cultuur. Volgens Dunn et al. (2007) 

komt deze vorm van racisme wel voort uit discriminatie op basis van huidskleur, maar heeft 

dit hedendaags racisme vooral betrekking op het beschouwen van de islam als inferieure 

cultuur. Dit houdt in dat er binnen een maatschappij onderscheid wordt gemaakt tussen 

moslims en niet-moslims (Dunn et al., 2007). Hoe Dunn et al. (2007) huidskleur definiëren 

blijft onduidelijk, maar Hopkins (2004) stelt dat een Arabisch uiterlijk (bijvoorbeeld een 

andere huidskleur, een baard of bepaalde kleding) regelmatig wordt geassocieerd met de 

term ‘moslim’. Dit leidt er volgens Hopkins (2004) toe dat moslims kunnen worden 

waargenomen als een raciale groep.  

 Dunn et al. (2007) benoemen dat westerse moslims een belangrijke rol kunnen 



 15 

spelen bij het tegengaan van racialization of Islam. Hopkins (2004) noemt hierbij drie 

manieren: via de media, door de algemene opvattingen die mensen over de islam hebben te 

verbeteren en door mensen te laten inzien dat er gesproken kan worden van een 

heterogene islam. Dit laatste houdt in dat er meer aandacht besteed wordt aan de culturele 

en religieuze heterogeniteit van de islam en dat niet aan elke aanhanger van de islam 

dezelfde (negatieve) kenmerken toebedeeld kan worden. Zo verschilt het beoefenen van de 

islam in Engeland en Australië volgens Hopkins (2004) al veel met elkaar en zal het erkennen 

van de diversiteit van de islam zorgen voor meer tolerantie. Als er wordt getoond dat de 

islamitische cultuur niet altijd ver afstaat van de nationale cultuur is het mogelijk dat 

samenlevingen zich meer openstellen tegenover moslims (Hopkins, 2004) en dat moslims 

niet worden gezien als ‘andere’ etnische of raciale groep.  

  Om via de media racialization/ethnization of Islam tegen te gaan, moeten volgens 

Shadid (2005) meer journalisten en redacteuren uit de etnische minderheidsgroep 

aangesteld worden. Op deze manier hebben zij meer toegang tot de media en kunnen ze 

een bijdrage leveren aan de manier waarop de media betekenis geven aan de islam en 

moslims. Zij weten vanuit eigen ervaring hoe het is om als moslim gezien te worden en 

putten uit andere discoursen. Bloul (2008) benoemt dat de media zorgvuldiger om moeten 

gaan met de manier waarop iets gezegd wordt, omdat volgens haar positieve of negatieve 

opmerkingen gevolgen hebben voor de etnisering van de islam. Zo kunnen bepaalde 

uitspraken de etnisering van de islam versterken. Volgens Bloul (2008) zorgen uitspraken 

over moslims en de integratie van moslims die gedaan worden door de media, door 

commentatoren of door mensen ervoor dat de afstand tussen westerse moslims en 

westerse meerderheidsgroepen vergroot wordt. Heeren en Zick (2014) stellen dat een 

gebrek aan kennis van journalisten over moslims en de islam een mogelijke reden kan zijn 

voor de misrepresentatie van deze onderwerpen in de media.   

 

2.5 Oriëntalisme en islamofobie 

Een belangrijk concept om de representatie van de islam en moslims nog verder te 

begrijpen, is het proces van Othering zoals beschreven door Said (1978). Dit komt voort uit 

het Oriëntalisme, waarbij het Westen gezien wordt als the Occident en het Oosten als the 

Orient. Hierbij is het Westen superieur aan het Oosten (Said, 1978). Het Oriëntalisme wordt 

ook gezien als een westerse stijl om te domineren en gezag over het Oosten te hebben 



 16 

(Said, 1978). Hierbij gaat het om het promoten van het verschil tussen het bekende (Europa, 

het Westen, ‘ons’) en het onbekende (the Orient, het Oosten, ‘zij’ of the Other) (Said, 1985). 

De islam wordt hierbij the Orient gemaakt, ofwel the Other, door bijvoorbeeld negatieve 

publicaties over de islam in Amerikaanse boeken en media te verspreiden (Said, 2008). Het 

proces van Othering, zoals beschreven door Said, kan gezien worden als een historische 

westerse constructie van niet-westerse culturen die the Other worden gemaakt en gezien 

worden als vreemd, afstandelijk, verouderd, irrationeel, sensueel en passief (Said, 1978).  

  Processen van Othering vinden eigenlijk altijd plaats. Zo zegt Bloul (2008) dat de 

term etniciteit wordt gebruikt door mensen om ‘andere’ groepen mensen aan te duiden die 

(in hun perceptie) overeenkomstige culturele of biologische eigenschappen met elkaar 

delen. Het duidt op een tegenstelling tussen de niet-etnische ‘ons’ en de etnische ‘ander’ 

(Bloul, 2008). Dit is een tegenstelling die binnen het Oriëntalisme wordt gebruikt door 

westerse landen om niet-westerse culturen mee aan te duiden. Religie wordt gezien als 

onderdeel van de etnische identiteit, waarbij religieuze verschillen ten grondslag kunnen 

liggen aan de tegenstelling in wie als etnische minderheidsgroep wordt gezien (de ‘ander’) 

en wie als etnische meerderheidsgroep wordt gezien (‘ons’) (Bloul, 2008). Said (2008) stelt 

dat processen van Othering al ver terug in de tijd plaatsvonden, namelijk meer dan 1000 

jaar geleden. Ook Aguayo (2009) zegt dat processen van Othering in de westerse 

geschiedenis te herkennen zijn in bijvoorbeeld schilderijen, advertenties, 

televisieprogramma’s, films en literaire werken. 

  Islamofobie is tot slot ook een concept dat door wetenschappers wordt gebruikt om 

de toenemende betekenisgeving aan moslims die in het westen leven weer te geven 

(Akbarzadeh & Smith, 2005). Akbarzadeh en Smith (2005) stellen dat er in de Australische 

samenleving een angst bestaat voor een veronderstelde islamitische dreiging, omdat de 

islam zich niet zou conformeren aan de westerse manier van leven. Volgens Tibi (2010) 

heeft de stijgende migratie van ‘arme mensen uit de islamitische wereld’ naar Europa 

ervoor gezorgd dat het idee van een ‘getto islam’ onder de bevolking is ontstaan. Dit idee 

zou ervoor zorgen dat aanhangers van de islam minder succesvol integreren in de 

samenleving en heeft ertoe geleid dat moslims worden gezien als een etnische groep 

waarvoor een angst heerst (Tibi, 2010). Moslims worden gezien als een sociale groep die 

bijvoorbeeld niet dezelfde gedeelde waarden of dezelfde overtuigingen heeft als niet-

moslims (Sardar, 1999). Ook dit laat weer zien dat de term ‘moslims’ niet alleen gaat over de 



 17 

islam als religie, maar ook over moslims als etnische groep (Akbarzadeh & Smith, 2005). 

Volgens Saeed (2007) past islamofobie binnen het Oriëntalisme en ook Poole (2002) stelt 

dat islamofobie als een constructie van the Other hierbinnen past. Zoals eerder is benoemd 

door Dunn et al. (2007), stelt Saeed (2007) dat ook islamofobie niet is gebaseerd op 

huidskleur, maar op cultuur en religie.  

 Bloul (2008) stelt dat islamofobie gezien kan worden als een vorm van racisme tegen 

moslims en dat het hierdoor een bedreiging vormt voor de islam. In Australië zorgt de 

heersende islamofobie voor een aantal extreme incidenten zoals het verbranden van 

moskeeën of aanvallen tegen vrouwen die een hijab dragen (Bloul, 2008). Echter is de 

manier waarop de nationale media, zoals de radio, televisie en de gedrukte media, over de 

islam praten en hiermee bijdragen aan islamofobie volgens Bloul (2008) zorgwekkender. Het 

onderzoek van Bloul (2008) is relatief gedateerd, maar stelt dat islamofobie de afgelopen 

jaren is geëscaleerd. Een recent voorbeeld hiervan is de aanslag in Nieuw-Zeeland op twee 

moskeeën van afgelopen maart 2019 die door moslimleiders een gevolg van de heersende 

islamofobie wordt genoemd (Vreeken, 2019).  

  Volgens Ogan, Willnat, Pennington, en Basir (2014) is islamofobie in Nederland 

toegenomen sinds de komst van Geert Wilders en zijn argumenten tegen de immigratie van 

moslims naar Nederland. Ogan et al. (2014) stellen dat deze islamofobie samenhangt met de 

anti-moslim discours die in de media is terug te vinden. De media bieden verschillende 

denkbeelden, welke bij verschillende mensen anders kunnen uitwerken. Zo wakkert de 

berichtgeving in de media niet direct islamofobie aan bij mensen die moslims persoonlijk 

spreken (Ahmed en Matthes, 2017). Zij kunnen immers voor hun oordeel putten uit een 

ander discours dan het media discours. Daarnaast hangt islamofobie het meest samen met 

politiek conservatisme (Ogan et al., 2014). Mensen maken gebruik van verschillende 

kennisbronnen, waarbij islamofobie het meest wordt bevestigd bij mensen die politiek 

conservatief zijn. Dit houdt in dat iemand vanuit een politiek standpunt vindt dat 

moslimwaarden niet overeenkomen met de overtuigingen van de partij die diegene 

aanhangt waardoor deze persoon op een andere manier tegen de islam aankijkt (Ogan et 

al., 2014).  

 

 



 18 

2.6 Islam in de media  

Nu de belangrijkste begrippen, zoals representatie, stereotypen, religie en etniciteit zijn 

uitgewerkt, focust deze paragraaf zich op de manier waarop de islam in de media wordt 

gerepresenteerd. Volgens Akbarzadeh en Smith (2005) spelen, naast negatieve 

representaties van de islam en moslims in de media, sociale factoren ook een rol bij het 

creëren van dominante beelden en stereotypen en dragen deze bij aan de kennis van 

journalisten. Mensen creëren namelijk ook vanuit zichzelf en hun sociale omgeving 

verschillende betekenissen en representaties over de islam en moslims en deze zijn dus niet 

enkel afkomstig uit de media (Akbarzadeh & Smith, 2005).  

  Volgens Fekete (2004) gebruiken de media (en politici) de stereotypering over de 

moslimcultuur om op deze manier te benadrukken waarom de multiculturele samenleving 

onder druk ligt. Zo worden actuele discussies over multiculturaliteit uitgebreid belicht door 

de media. Fekete (2004) bespreekt in haar onderzoek dat er binnen meerdere Europese 

landen discussies hebben gespeeld rondom een verbod op het dragen van een hoofddoek 

door moslimvrouwen. Een voorbeeld hiervan is dat het sinds april 2004 in twee Duitse 

staten niet meer is toegestaan dat vrouwelijke moslimdocenten een hijab dragen tijdens 

werkuren. Dit werd namelijk gezien als het vasthouden aan de eigen cultuur (Fekete, 2004). 

Soortgelijke discussies spelen in België, Noorwegen en Zweden (Fekete, 2004). Daarnaast 

stelt Fekete (2004) dat regeringen en veiligheidsdiensten discussies voeren over de 

aanwezigheid van moskeeën. Zo zouden hier antiwesterse agenda’s van ‘buitenlandse 

imams’ besproken worden die ontevreden islamitische jongeren kunnen beïnvloeden. De 

berichtgeving van de media over dit soort discussies rondom de islam en moslims leveren 

bepaalde ideeën aan op basis waarvan mensen een mening kunnen vormen. 

 Shadid (2005) noemt een aantal tekortkomingen in de berichtgeving van de westerse 

media over de islam, die als gevolg hebben dat het negatieve beeld van moslims wordt 

versterkt. Zo is er volgens hem sprake van een simplistische en afstandelijke representatie 

van de islam. Dit houdt in dat gebeurtenissen in een religieus kader worden geplaatst 

zonder verdere diepgang en dat de islam als oorzaak wordt gezien van problemen als 

armoede, werkeloosheid en snelle bevolkingsgroei in islamitische gebieden (Shadid, 2005). 

Daarnaast is er volgens Shadid (2005) sprake van het stigmatiseren en problematiseren van 

de groepen in kwestie, waarbij moslims omschreven worden als een probleemgroep. Shadid 

(2005) stelt ook dat de media bijdragen aan een etnische verdeling in de samenleving tussen 



 19 

‘wij’ en ‘zij’. Hierbij wordt de ‘wij’-groep (het Westen) positief en de ‘zij’-groep (moslims) 

negatief beschreven (Shadid, 2005). Tot slot is er sprake van een verwaarlozing van 

islamitische deelname aan de media. Shadid (2005) stelt dat er gesproken kan worden van 

een minimale vertegenwoordiging van moslims in de mediasector. Hierdoor hebben zij 

weinig inbreng in het nieuws dat gepubliceerd wordt over de islam.  

  Ook een auteur als Gana (2008) geeft aan dat datzelfde wij-zij onderscheid al langer 

voorkomt in de Amerikaanse context. Zo wordt ‘Amerika’ al voor de aanslagen van 9/11 

neergezet tegenover de islam, Arabieren en het Midden-Oosten in stripboeken, sitcoms, 

musicals en door de Hollywood filmindustrie. Daarnaast zegt Aguayo (2009) dat de 

Hollywood filmindustrie moslimmannen neerzet als gevaarlijk, niet-modern en onbeschaafd. 

Zo belichten bepaalde Hollywood films volgens Aguayo (2009) de ‘oorlog tegen de islam’ in 

het kader van ‘goed versus kwaad’, waarbij moslims worden afgebeeld als de slechterik. Ook 

Khatib (2006) stelt dat de filmindustrie in Hollywood vaak geen onderscheid maakt tussen 

een Arabier of moslim en hen allemaal als terrorist ziet. 

  Het onderzoek van Powell (2011) toont aan dat er verschil is in de manier waarop 

een niet-islamitische terrorist en een islamitische terrorist worden beschreven. Zo wordt 

een niet-islamitische terrorist beschreven op een menselijke manier door te benoemen dat 

diegene mentaal instabiel is en bezorgde familieleden heeft die niet begrijpen waarom hun 

familielid een terroristische aanslag heeft gepleegd (Powell, 2011). Deze aanslag zou een 

eenmalige en eenzame daad zijn van een individueel persoon, terwijl een terrorist met 

islamitische achtergrond wordt gelinkt aan religie en een terroristische groep en wordt 

gezien als een bedreiging voor de samenleving (Powell, 2011). Dit is slechts onderzocht voor 

de berichtgeving van Amerikaanse nieuwsmedia over aanslagen die na 9/11 plaatsvonden in 

Amerika. Powell (2011) stelt dat er niet direct gesproken kan worden van een model dat van 

toepassing op de wereldwijde mediaberichtgeving over terrorisme.  

  Martin en Phelan (2002) benoemen dat er vaak kritiek is geweest op de media 

discours rondom terrorisme, waarbij de media regelmatig bepaalde culturen een 

terroristisch label zouden geven. Zo zeggen ze over de mediarepresentatie van 9/11 dat de 

Amerikaanse televisie dit niet expliciet een ’oorlog tegen de islam’ noemde, maar dat er 

door middel van framing al snel de conclusie werd getrokken dat deze aanslag gepleegd zou 

zijn door een persoon van islamitische afkomst (Martin & Phelan, 2002). Framing is een 

overtuigingstechniek waarvan journalisten op verschillende manieren gebruikmaken door 



 20 

de nadruk te leggen op bepaalde aspecten (d’Haenens & Bink, 2007). Zo werd volgens 

Martin en Phelan (2002) vooral de nadruk gelegd op aspecten als fundamentalisme, 

radicalisme, jihad en extremisme, waardoor snel de conclusie werd getrokken dat dit samen 

zou hangen met de islam. Een relevant voorbeeld van framing is Orientalist framing (Mishra, 

2007), dat gezien kan worden als een manier van representatie waarbij het proces van 

Othering plaatsvindt.    

 

2.6.1 Het Oriëntalisme in de media  

Het Oriëntalisme, zoals dit eerder is besproken in dit theoretisch kader, is ook te herkennen 

in media-uitingen. Zo zegt Powell (2011) dat het linken van de islam aan terrorisme in 

Amerikaanse nieuwsmedia bijdraagt aan het Oriëntalisme, omdat er angst voor the Other 

wordt gecreëerd. Bovendien is onderzocht hoe het Oriëntalisme te herkennen is binnen de 

representatie van moslimmannen en moslimvrouwen. Zo stelt Mishra (2007) dat 

moslimvrouwen in The New York Times voornamelijk worden afgebeeld als onderdrukte 

slachtoffers van gewelddadige moslimmannen die te zwak zouden zijn om voor zichzelf op 

te komen zonder hulp. Volgens Mishra (2007) draagt dit bij aan het beeld dat westerse 

landen vrouwen in moslimsamenlevingen moeten ‘redden’ door met moslimmannen te 

vechten. Nieuwsberichten waarin moslimvrouwen voor zichzelf opkomen en vragen voor 

rechtvaardigheid zonder hulp van het westen komen nauwelijks voor (Mishra, 2007). 

Wanneer vrouwen westerse kleding en waarden overnemen, worden ze neergezet als 

‘bevrijd’ en ‘modern’, maar wanneer ze hun islamitische identiteit uiten, worden ze 

neergezet als ‘onderdrukt’ (Mishra, 2007). Mishra (2007) beargumenteert dat dit binnen het 

kader van Oriëntalisme past, doordat het westen zichzelf als ‘modern’ land superieur voelt 

aan de ‘niet-moderne’ moslimsamenlevingen. Het onderzoek van Mishra (2007) focust zich 

echter alleen op artikelen die in de drie jaren na 9/11 zijn verschenen en die expliciet de 

termen ‘moslimman’ of ‘moslimvrouw’ noemen. In het onderzoek is niet gekeken naar 

specifieke gebeurtenissen, omdat alle artikelen die deze twee termen noemen, zijn 

meegenomen. De dataset van het onderzoek is hierdoor beperkt en Mishra (2007) raadt aan 

om in het vervolg artikelen te selecteren op basis van een bepaalde gebeurtenis of 

onderwerp.  

  Ook tegenwoordig zien we deze processen van Othering terug. Zo tonen Heeren en 

Zick (2014) aan dat moslimvrouwen in de Duitse media veelal worden afgebeeld met een 



 21 

sluier, hoofddoek of boerkajurk. Moslims die deelnamen aan het onderzoek van Heeren en 

Zick (2014) vinden dat moslimvrouwen hierdoor in de media als ‘abnormaal’ en ‘onderdrukt’ 

worden neergezet. Volgens hen bepalen journalisten op deze manier hoe een moslimvrouw 

eruitziet en schetst dit het beeld dat vrouwelijke moslims inferieur zijn aan en afhankelijk 

zijn van hun mannen (Heeren & Zick, 2014). Dit draagt bij aan het proces van Othering 

doordat er op deze manier onderscheid wordt gemaakt tussen moslims en niet-moslims en 

doordat moslimvrouwen de positie van the Other krijgen (Heeren & Zick, 2014).  

 De redacteuren en journalisten van het onderzoek van Heeren en Zick (2014) geven 

aan dat zij processen van Othering herkennen in de mediarepresentatie van moslims. De 

geïnterviewde journalisten geven aan dat zij ook wel weten dat de islam lang niet altijd als 

een oorzaak voor incidenten gezien kan worden, maar ze vinden tegelijkertijd dat het heel 

normaal is om wel de islam als geloof bij die incidenten te benoemen. De journalisten weten 

dus wel degelijk dat de islam niet per se de oorzaak is, maar conformeren zich wel aan de 

(Duitse) media discours waarbinnen het als ‘gewoon’ wordt gezien om de islam te 

benoemen (Heeren & Zick, 2014). Volgens Heeren en Zick (2014) kan er gesproken worden 

van een situatie waarin dezelfde journalisten die het niet eens zijn met de 

mediarepresentatie van moslims en de islam degene zijn die het nieuws produceren. Binnen 

dit onderzoek wordt onderzocht of en hoe het concept van de islam en moslims als the 

Other ook te herkennen is in Nederlandse krantenartikelen.  

 

2.6.2 Reacties op de mediarepresentatie  

De representaties van de islam in de media brengen ook reacties van moslims met zich mee. 

Zo zeggen Ahmed en Matthes (2017) dat moslims het gevoel krijgen dat de media 

vooringenomen bericht over hen, waardoor ze niet het gevoel krijgen dat ze onderdeel 

uitmaken van de maatschappij. Dunn et al. (2007) stellen dat de mediarepresentatie in 

Australië ervoor zorgt dat er een situatie gecreëerd wordt waarin Australische moslims 

gezien worden als degenen met een minder burgerschap dan Australische niet-moslims. Een 

andere consequentie is dat jonge moslimvrouwen door bepaalde representaties in de media 

in een soort van tweestrijd terechtkomen bij het vormen van hun eigen identiteit (Dwyer, 

1998). Een voorbeeld hiervan is de keuze tussen het dragen van ‘etnische/traditionele’ 

kleding of ‘moderne/westerse’ kleding. Door bepaalde representaties in de media brengen 

beide kledingstijlen namelijk andere reacties met zich mee. Zo wordt er bijvoorbeeld minder 



 22 

snel van moslimvrouwen verwacht dat zij ‘westerse’ kleding dragen (Dwyer, 1998). Hierdoor 

krijgen zij het gevoel dat ze zich constant moeten verantwoorden tegenover de 

verwachtingen die men van hen heeft (Dwyer, 1998).  

  Een andere reactie komt uit het onderzoek van Hopkins (2004). Dit toont aan dat 

jonge moslimmannen vinden dat de media, waaronder bepaalde tv-programma’s en 

kranten moslims onjuist representeren. Zo zeggen zij dat de uitdrukking ‘moslimterrorist’ 

niet terecht gebruikt wordt, omdat een echte moslim volgens hen geen terrorist kan zijn 

(Hopkins, 2004). In Australië spreken islamitische organisaties zich uit over de manier 

waarop de islam en moslims worden neergezet in de media en ze proberen positief te 

blijven door hoop te houden dat deze representatie verandert (Dunn et al., 2007).  

 Journalisten spelen een rol bij de representatie van de islam, omdat de media door 

hun publieke agenda onderwerpen belichten waarover het publiek een mening kan vormen 

(d'Haenens & Bink, 2007). Volgens Hall (1973) ontwikkelen mediaproducenten een media-

uiting waarin een bepaalde boodschap verwerkt zit. Deze boodschap komt (onbewust) voort 

uit de ideeën van een journalist en is gebaseerd op onderliggende discoursen in de 

samenleving (Hall, 1973). Vervolgens beslist het publiek of het deze boodschap accepteert, 

erover onderhandelt of deze volledig verwerpt (Hall, 1973). Phalet en Ter Wal (2004) stellen 

dat de meeste journalisten die binnen Nederland artikelen over de islam schrijven, 

afkomstig zijn uit de etnische meerderheidsgroep. Dit kan ertoe leiden dat het 

geselecteerde nieuws eerder de discoursen van de etnische meerderheidsgroep 

representeert dan die van de etnische minderheidsgroep. 

 In Duitsland zijn journalisten met een moslimachtergrond hun eigen nieuwsmedia 

begonnen waarin onderwerpen worden belicht die relevant zijn voor moslims (Heeren & 

Zick, 2014). Ze geven aan dat de Duitse media vooral negatief nieuws over moslims 

belichten en het positieve nieuws achterwege laten (Heeren & Zick, 2014). Volgens hen 

zorgt deze misrepresentatie ervoor dat moslims zichzelf sterker gaan identificeren met hun 

geloof en met de eigen islamitische gemeenschap (Heeren & Zick, 2014). Reacties van 

moslims op de Duitse mediarepresentatie geven aan dat ze vinden dat negatief nieuws 

sneller geassocieerd wordt met de islam en algemeen nieuws met Arabieren. Volgens hen 

wordt er bij negatieve gebeurtenissen vooral de link gelegd met de islam en moslims terwijl 

de islam bij algemenere berichten, bijvoorbeeld over muziek uit verschillende culturen, 

achterwege wordt gelaten door het ‘Arabische muziek’ te noemen in plaats van ‘islamitische 



 23 

muziek’. Ook vinden ze dat er vaak onterecht de vergelijking wordt gemaakt tussen 

bijvoorbeeld moslims en de lagere sociale klasse. Zo kijken journalisten niet tot welke 

sociale klasse een moslim behoort door al meteen uit te gaan van de lagere sociale klasse. 

Een consequentie is volgens hen dat tieners deze mediarepresentatie geloven en zichzelf 

hierdoor liever afzonderen van de ‘problematische’ moslimgemeenschap, terwijl ze wel 

onderdeel uitmaken van deze gemeenschap (Heeren & Zick, 2014). 

 

2.6.3 Tegengeluiden in de media  

Ondanks de veelal negatieve berichtgeving over de islam en moslims stellen Akbarzadeh en 

Smith (2005) dat er in Australië ook nieuwsartikelen te vinden zijn die juist zorgen voor 

tegengeluiden. Zo wordt er in deze artikelen onderscheid gemaakt tussen Australische 

moslims die als een onderdeel van ‘ons’ (de Australiërs) worden gezien, in vergelijking met 

moslims die in andere landen leven. Daarnaast worden er in artikelen over binnenlandse 

gebeurtenissen rondom de islam regelmatig positieve citaten aangehaald van belangrijke 

moslimleiders die streven voor meer begrip voor moslims en de islam en die 

terreuraanslagen en islamitisch extremisme veroordelen. Volgens Akbarzadeh en Smith 

(2005) benadrukken de artikelen op deze manier het feit dat niet alle moslims radicalen zijn 

en dat de islam juist gezien kan worden als een vredige religie.  

  Akbarzadeh en Smith (2005) herkennen in hun onderzoek dus vormen van positieve 

representatie. Tevens is er sprake van neutrale representatie, doordat journalisten vooral 

feiten aanhalen en zich niet mengen in de discussie rondom de islam en moslims doordat ze 

deze termen niet nadrukkelijk te noemen in de artikelen. Dunn (2001) herkent positieve 

representatie doordat politieke oppositiepartijen (partijen die niet tegen de islam zijn) of 

vreedzame initiatieven van islamitische groepen worden genoemd in de krantenartikelen. 

Volgens Ibrahim (2010) werd de Amerikaanse mediaberichtgeving over de islam positiever 

en inclusiever nadat het Witte Huis in september 2001 een officiële boodschap naar buiten 

bracht die stelde dat de islam een vredesreligie is. Na deze boodschap werd de islam 

gerepresenteerd als een religie die gedeeld werd door miljoenen loyale en vredige 

Amerikanen en werd er benadrukt dat de oorlog tegen terrorisme niet gezien moet worden 

als een oorlog tegen de islam (Ibrahim, 2010).  

 



 24 

2.7 Islam in de Nederlandse media  

Onderzoek naar westerse media toont aan dat er, op enkele uitzonderingen na, vooral 

gesproken kan worden van negatieve berichtgeving over de islam (Akbarzadeh & Smith, 

2005; Powell, 2011; Saeed, 2007; Shadid, 2005). Nederlands onderzoek bevestigt dit, maar 

toont eveneens enkele uitzonderingen aan. Zo vonden Van Sterkenburg et al. (2012) dat 

bijvoorbeeld de sociale groep van moslimspelers van Turkse of Marokkaanse afkomst in 

Nederlands voetbalcommentaar op televisie niet ‘anders’ werden beschreven dan andere 

sociale groepen. Bovendien stellen d’Haenens en Bink (2007) dat de Nederlandse islam, in 

tegenoverstelling tot de buitenlandse islam, voor de moord van Theo van Gogh vooral in 

verband werd gebracht met religie en politiek en niet met terrorisme. Pas na de moord 

werd ook de Nederlandse islam in verband gebracht met terrorisme. De resultaten van het 

onderzoek zijn echter slechts gebaseerd op artikelen die in de twee maanden na de moord 

op Theo van Gogh verschenen. Uit het onderzoek blijkt dat in deze artikelen religie nog 

steeds het meest prominente onderwerp is waarmee de Nederlandse islam onder de 

aandacht wordt gebracht door religieuze aspecten te belichten (d’Haenens & Bink, 2007). 

Phalet en ter Wal (2004) stellen hierbij dat het bij het benoemen van religieuze aspecten in 

artikelen vooral gaat om moskeeën, de Ramadan of het gebed.  

 Ruigrok en Atteveldt (2007) beargumenteren dat na de moord op van Gogh de 

Nederlandse pers vooral de aandacht focust op binnenlandse problemen met moslims. Zo 

wordt er geschreven vanuit een binnenlands perspectief en worden terroristische aanslagen 

buiten Nederland in de lokale context geplaatst. De moord op van Gogh wordt in 

Nederlandse nieuwsartikelen wel regelmatig een terroristische aanslag genoemd, maar in 

artikelen over andere aanslagen komt deze associatie niet terug (Ruigrok & Atteveldt, 2007). 

Dit toont volgens Ruigrok en Atteveldt (2007) aan dat de ‘wereldwijde associatie’ om 

moslims als terrorist te zien niet kenmerkend lijkt voor Nederlands nieuws. Zo worden in 

nieuwsartikelen over aanslagen vooral de consequenties die een aanslag kan hebben voor 

het eigen land (Nederland) besproken en wordt 9/11 gezien als een Amerikaanse 

gebeurtenis die hier niet snel voor zou komen (Ruigrok & Atteveldt, 2007). Ook stellen 

d’Haenens en Bink (2007) dat de berichtgeving over de Nederlandse islam redelijk 

gebalanceerd is, doordat deze besproken wordt vanuit verschillende standpunten door 

bijvoorbeeld Nederlandse moslims te interviewen en achtergrondinformatie te geven.  

  Dit is belangrijk, omdat de insteek van een krantenartikel volgens d’Haenens en Bink 



 25 

(2007) onder andere wordt bepaald door de persoon wiens mening wordt gevraagd. Hierbij 

is het bijvoorbeeld van belang of dit een moslim is die namens of over de islam spreekt of 

een niet-moslim (d’Haenens & Bink, 2007). In de meeste artikelen worden moslims alleen 

even kort genoemd, maar in bijna de helft van de artikelen worden meningen van moslims 

geciteerd. Daarbij spreekt de helft van de moslims op persoonlijke titel (hun naam wordt 

benoemd) en de andere helft spreekt als woordvoerder voor islamitische organisaties of 

instellingen, zoals bijvoorbeeld een moskee (d’Haenens & Bink, 2007). Het meenemen van 

standpunten van moslims over de islam draagt volgens d’Haenens en Bink (2007) bij aan het 

afbreken van de vooroordelen ten opzichte van moslims en de islam.  

 

2.8 Deelconclusie  

Samenvattend kan op basis van dit theoretisch kader de conclusie worden getrokken dat er 

veel relevante literatuur te vinden is over de representatie van de islam en moslims in de 

media. Veel van deze literatuur heeft onderzoek gedaan naar de berichtgeving rondom 

aanslagen (Martin & Phelan, 2002; Powell, 2011; Whitaker, 2002) of naar de berichtgeving 

over de islam door westerse media (Akbarzadeh & Smith, 2005; d’Haenens & Bink, 2007; 

Shadid, 2005). Daarnaast is deze berichtgeving redelijk gedateerd en spreken veel van deze 

onderzoeken van negatieve representatie.  

  Tegelijkertijd toont het onderzoek van Ruigrok en Atteveldt (2007) aan dat de 

Nederlandse pers na de moord op Theo van Gogh in 2004 de aandacht richt op 

binnenlandse problemen met moslims. In tegenstelling tot voorgaand onderzoek richt dit 

onderzoek zich op de meer ‘alledaagse’ berichtgeving over de islam en moslims in 

Nederlandse kranten, omdat hier nog weinig over bekend is en Ruigrok en Atteveldt (2007) 

hebben aangetoond dat de Nederlandse pers de focus legt op inlandse problemen met 

moslims.   

 

 

 

 

 

 



 26 

3.  Methode 

3.1 Kwalitatieve inhoudsanalyse  

Voor dit onderzoek is een kwalitatieve inhoudsanalyse uitgevoerd. Door middel van een 

kwalitatieve onderzoeksmethode wordt er dieper op de data ingegaan dan bij een 

kwantitatieve onderzoeksmethode, omdat het bij kwalitatief onderzoek gaat om het 

achterhalen van subjectieve overtuigingen, gevoelens en meningen (Matthews & Ross, 

2010). Voor dit onderzoek ligt de focus op de onderliggende betekenisgeving over de islam 

en moslims die in de krantenartikelen verborgen zit. Een specifieke vorm van kwalitatieve 

inhoudsanalyse is thematische analyse welke in dit onderzoek gebruikt is. Volgens Braun en 

Clarke (2006) vindt een thematische analyse plaats op twee niveaus, namelijk op expliciet 

niveau en op onderliggend niveau. Aan de ene kant is er voor deze thematische analyse 

aandacht besteed aan onderliggende en impliciete betekenissen in de teksten over de islam 

en moslims (zie onderzoeksvraag p. 4). In die zin raakt thematische analyse aan 

discoursanalyse (Braun & Clarke, 2006). Aan de andere kant zijn de artikelen ook 

geanalyseerd op expliciet niveau door te kijken naar concrete woorden over de islam en 

moslims. Een thematische analyse was binnen dit onderzoek de meest geschikte methode 

om de onderzoeksvraag en deelvragen te beantwoorden, omdat zowel expliciete als 

onderliggende betekenissen en impliciete stereotypen die in een tekst verborgen zitten, 

belangrijk zijn in deze methode. Verderop in de methode wordt teruggekomen op het 

toepassen van de thematische analyse.  

 

3.2 De selectie van de onderwerpen  

De onderzoeksvraag is beantwoord door verschillende onderwerpen over moslims en de 

islam die in de kranten naar voren komen, te onderwerpen aan een analyse: de 

hoofddoekjesdiscussie (het al dan niet dragen van een hoofddoek op de werkvloer door 

moslimvrouwen), het gebedshuis (de moskee) en islamitische feestdagen (de Ramadan en 

het Suikerfeest). Deze onderwerpen zijn deels gebaseerd op literatuur van d’Haenens en 

Bink (2007) (p. 20) en Fekete (2004) (p. 14). Zij tonen aan welke onderwerpen met name 

dominant waren rondom de islam in binnen- en buitenlandse media in de afgelopen jaren. 

Dit onderzoek richt zich in eerste instantie ook op die onderwerpen, omdat tevens de 

onderzoeker het idee had dat dit binnen Nederland relevante onderwerpen zijn in de media. 



 27 

Wel is dit gecheckt door allereerst een algemene verkenning uit te voeren in LexisNexis om 

na te gaan of de keuze voor deze onderwerpen vanuit de theorie gegrond is en of deze 

onderwerpen ook inderdaad frequent besproken werden in de Nederlandse kranten. Op 

deze manier zijn de geselecteerde onderwerpen enerzijds gebaseerd op literatuur en 

anderzijds is er specifiek voor Nederland een algemene verkenning uitgevoerd naar de 

berichtgeving van de afgelopen twee jaar (2017 – 2019). Voor het uitvoeren van de 

algemene verkenning zijn globale zoektermen, zoals ‘islam’, ‘moslims’, ‘hoofddoek’, 

‘moskee’, ‘Ramadan’ en ‘Suikerfeest’ gebruikt in LexisNexis.  

  De gevonden onderwerpen die in de afgelopen twee jaar (2017 – 2019) in Nederland 

hebben gespeeld hebben, zoals de theorie al deed vermoeden, betrekking op het 

hoofddoekverbod, de bouw of financiering van moskeeën, en het rekening houden van 

scholen of werkgevers met islamitische feestdagen zoals de Ramadan en het Suikerfeest. Zo 

gaat het bij de zogenaamde hoofddoekjesdiscussie in Nederland over de vraag of het dragen 

van een hoofddoek door islamitische vrouwen op de werkvloer al dan niet verboden zou 

moeten worden. Discussies rondom de bouw of financiering van moskeeën zijn vooral 

gerelateerd aan het bouwen van nieuwe moskeeën en het al dan niet aannemen van geld 

uit het buitenland door moskeeën. Tijdens de Ramadan en het Suikerfeest zijn discussies 

hoofdzakelijk gerelateerd aan de manier waarop scholen tijdens de examenperiode 

rekening houden met de Ramadan, omdat de islamitische vastenmaand in 2018 samenviel 

met de examens. Ook speelt er een discussie rondom werkgevers en in hoeverre zij rekening 

moeten houden met collega’s die vasten tijdens de Ramadan. De discussie die speelt 

rondom het Suikerfeest gaat over de vraag of deze feestdag gezien kan worden als een 

officiële vrije dag in Nederland.  

  De focus van dit onderzoek ligt op de periode 28 februari 2017 – 28 februari 2019, 

omdat dit de twee meest recente jaren waren voordat begonnen is met de dataverzameling 

en dit tijdvak breed genoeg was voor het vinden van voldoende artikelen. Doordat de focus 

ligt op Nederlandse onderwerpen, zijn alleen krantenartikelen uit Nederlandse kranten 

meegenomen. Zo blijft de selectie beperkt tot de vier grootste Nederlandse kranten, omdat 

zij immers een groot deel van de beeldvorming van moslims en de islam in Nederland 

bepalen. Hierbij ging het om de betekenisgeving vanuit de vier kranten in het algemeen en 

dus niet om de verschillen in betekenisgeving per krant. Alleen artikelen uit de volgende 

kranten worden meegenomen: De Telegraaf, de Volkskrant, het Algemeen Dagblad, en het 



 28 

NRC Handelsblad. Dit zijn namelijk de grootste landelijke kranten wat betreft printoplage 

(NOM, 2018; Semetko & Valkenburg, 2000) waardoor ze een groot bereik hebben. 

 

3.3 Dataverzameling en aantal artikelen    

Voor het verzamelen van de krantenartikelen is gebruikgemaakt van de online database 

LexisNexis. Om alleen recente Nederlandse krantenartikelen mee te nemen, zijn de opties 

“Dutch” en “Newspapers” aangevinkt en is er gesorteerd op “nieuwste eerst”. Daarnaast is 

er geselecteerd op datum, namelijk van 28 februari 2017 tot 28 februari 2019. Februari was 

de meest recente maand toen is begonnen met de dataverzameling. Voor het verzamelen 

van de eerste dataset van artikelen zijn verschillende zoektermen gebruikt die gerelateerd 

zijn aan de Nederlandse onderwerpen uit de algemene verkenning en literatuurstudie. Op 

basis van zoektermen is een analyse gedaan in stappen. Voorbeelden van zoektermen zijn 

‘moskee’, ‘financiering’, ‘bouw’, ‘hoofddoekverbod’, ‘hoofddoek’, ‘werkvloer’, ‘Ramadan’, 

‘Suikerfeest’, ‘werkvloer’, ‘feestdag’, ‘examen’. In de eerste fase van de dataverzameling is 

de volledige twee jaar van nieuwsberichtgeving in de kranten bekeken en is er gekeken naar 

hoe dominant de drie onderwerpen zijn in de nieuwsberichtgeving van de afgelopen twee 

jaar. Het resultaat is te zien in tabel 1.  

 

Tabel 1. Mediaberichtgeving over de onderwerpen in LexisNexis (28 februari 2017 – 28 

februari 2019) in de vier grootste kranten 

Onderwerp Zoektermen  Aantal krantenartikelen 

Moskeeën   

 Moskee en bouw  162  

 Moskee en financiering 147 

Hoofddoekjesdiscussie   

 Hoofddoekverbod 57 

 Hoofddoek en werkvloer 

(filters “hoofddoek” en 

“werkvloer”)  

25 

Islamitische feestdagen    

 Ramadan en examen  24 



 29 

 Ramadan en werkvloer (filters 

“Ramadan” en “werkvloer”) 

4 

 Suikerfeest en feestdag 26 

 

 Ter beantwoording van de onderzoeksvraag en de drie deelvragen (zie p. 4) zijn er 

vervolgens in totaal 45 artikelen geanalyseerd van minimaal 300 en maximaal 1000 

woorden. Het aantal artikelen per onderwerp (bouw en financiering moskeeën, 

hoofddoekjesdiscussie, islamitische feestdagen) volgde de dominantie van de drie 

onderwerpen in de daadwerkelijke mediaberichtgeving zoals die naar voren is gekomen in 

de verkenning van nieuwsartikelen van de afgelopen twee jaar (tabel 1). Zo bleek dat er het 

meest bericht is over moskeeën, vervolgens over de hoofddoekjesdiscussie en daarna over 

islamitische feestdagen (zie tabel 1). Op basis hiervan is in tabel 2 de verdeling van de 45 

krantenartikelen (de daadwerkelijke dataset die aan thematische analyse is onderworpen) 

te zien over de drie onderwerpen, zoals die in deze studie is gebruikt.  

 

Tabel 2. Verdeling krantenartikelen 

Onderwerp deelvragen Aantal 

Moskeeën  20 

Hoofddoekjesdiscussie 15 

Islamitische feestdagen 10 

Totaal  45 

 

  Om per onderwerp aan het uiteindelijke aantal artikelen te komen, zijn artikelen met 

teruggang in de tijd geselecteerd vanaf februari 2019, tot dit aantal is bereikt. De 

krantenartikelen zijn dus op een chronologische manier verzameld naar tijdsvolgorde, 

waarbij er is begonnen met de artikelen die het meest recent zijn verschenen. Dit houdt in 

dat de artikelen naar datum zijn gerangschikt en dat de artikelen een voor een op basis van 

publicatiedatum verzameld zijn. Daarnaast zijn alleen artikelen meegenomen waarin de 

focus van het gehele artikel ligt op de desbetreffende discussie waarop gezocht is. Artikelen 

die dus niet volledig de bouw of financiering van moskeeën, de hoofddoekjesdiscussie, de 

Ramadan tijdens de examenperiode/op de werkvloer of het Suikerfeest als nationale 



 30 

feestdag bespreken, zijn niet meegenomen voor dit onderzoek. Dit onderzoek richt zich 

namelijk op de recente mediaberichtgeving rondom deze discussies en daarom is het van 

belang dat in de artikelen ook daadwerkelijk de discussies centraal staan. In enkele 

gevonden artikelen werd dit namelijk zijdelings kort besproken, waardoor het bericht te 

weinig materiaal bevat om relevant te zijn voor het onderzoek. Alleen artikelen die volledig 

op een onderwerp aansluiten, zijn meegenomen voor dit onderzoek. In bijlage 1 is een 

overzicht te vinden van de meegenomen krantenartikelen. 

  Het proces van dataverzameling en -analyse stopte toen verzadiging werd bereikt. 

Dataverzadiging bij kwalitatief onderzoek houdt in dat er genoeg data geanalyseerd is en er 

bij het verzamelen van nieuwe data geen nieuwe bevindingen naar voren komen (Matthews 

& Ross, 2010). Per onderwerp kan de verzadiging verschillen. Wanneer bij een van de 

onderwerpen geen verzadiging is opgetreden, wordt er verder teruggegaan in de tijd om 

extra artikelen te verzamelen en analyseren totdat deze verzadiging wel optrad. Aangezien 

er binnen elk van de drie onderwerpen geen nieuw thema is gevonden aan het einde van 

het analyseproces, is ervan uitgegaan dat er sprake is van dataverzadiging.  

 

3.4 Operationalisering  

Voor het operationaliseren van de belangrijkste concepten is gebruikgemaakt van 

richtinggevende begrippen (Boeije, 2010). Dit zijn relevante begrippen die helpen bij het 

analyseren van de krantenartikelen door de onderzoeker richting te bieden wat betreft 

aspecten waarop gelet kan worden tijdens het doornemen van de artikelen. De 

richtinggevende begrippen komen voort uit de literatuur over de islam en moslims zoals 

deze besproken is in het theoretisch kader en deze zijn onder andere gebaseerd op het 

concept ethnization of Islam. De geoperationaliseerde concepten en bevindingen uit de 

literatuur zijn dus gebruikt als ‘zoeklicht’ tijdens de data-analyse. Zo werd er verwacht dat 

moslims en de islam gerepresenteerd worden als een etnische groep die niet overeenkomt 

met de ‘Nederlandse’ cultuur (Van Sterkenburg, 2011). Ook worden moslims en de islam 

gezien als ‘anders dan de norm’ (Saeed, 2007; Said, 1978) en wordt er door de media een 

‘wij-zij’ deling gemaakt (Shadid, 2005). Dit resulteert in het richtinggevende begrip ‘moslims 

wel of niet als onderdeel van de samenleving zien’. 

  Daarnaast keren bepaalde stereotypen regelmatig terug in de literatuur. Zo zijn 

geweld (Whitaker, 2002) en terrorisme (Powell, 2011) terugkerende stereotypen die de 



 31 

media aan moslims koppelen. Dit gebeurt vooral in berichtgeving over aanslagen, en hoewel 

het onderwerp van aanslagen geen apart onderwerp is binnen dit onderzoek, is het niet 

uitgesloten dat deze stereotypen terug kunnen komen in de artikelen die binnen dit 

onderzoek geanalyseerd worden1. Dit resulteert in het richtinggevende begrip ‘moslims wel 

of niet zien als gevaar voor de samenleving’.  

 Bovendien is er onderzocht of de positieve en negatieve categorieën van Dunn 

(2001) en Akbarzadeh en Smith (2005) herkend worden in de krantenartikelen. Dunn (2001) 

gebruikt categorieën zoals ‘fanatiek’, ‘intolerant’, ‘vrouwenhater’ en ‘vreemd’ om negatieve 

representatie te herkennen en ‘tolerant’, ‘vredig’, ‘vertrouwd’ om positieve representatie te 

herkennen. Akbarzadeh en Smith (2005) gebruiken deze positieve categorieën ook, net als 

‘liberaal’, ‘feministisch’, ‘familie-georiënteerd’, ‘antiterroristisch’ en ‘gemeenschapsgericht’. 

Deze categorieën zijn binnen dit onderzoek gebruikt om negatieve of positieve 

berichtgeving te herkennen, wat resulteert in het richtinggevende begrip ‘moslims op een 

positieve of negatieve manier benoemen’. 

  Ook is er gezocht naar alternatieve thema’s, namelijk thema’s die niet in de 

literatuur besproken zijn, en is er rekening gehouden met tegengeluiden die bevindingen uit 

de literatuur tegenspreken. Zo is onderzocht of in de Nederlandse artikelen bij moslims niet 

de link wordt gelegd met terrorisme (Ruigrok & Atteveldt, 2007) en beargumenteren 

Akbarzadeh en Smith (2005) dat een artikel als ‘neutraal’ kan worden gezien door vooral 

feiten aan te halen en niet direct de termen ‘islam’ en ‘moslims’ te benoemen. Ook is 

gekeken welke mening (van een moslim of niet-moslim) wordt meegenomen in de artikelen 

en vanuit wie deze persoon spreekt (zichzelf of islamitische organisatie/instelling) 

(d’Haenens & Bink, 2007) om te analyseren of het perspectief van moslims wel of niet wordt 

gerepresenteerd in de krantenartikelen. Bij het analyseren van de data is dus gekeken of er 

meer tegengeluiden te vinden zijn die de bestaande literatuur over de representatie van de 

islam en moslims in de media tegenspreken.  

 

3.5 Thematische analyse 

Voor het uitvoeren van de kwalitatieve inhoudsanalyse is, zoals gezegd, gebruikgemaakt van 

een thematische analyse waarbij er is gekeken naar overeenkomsten en verschillen in de 

                                                 
1 De aanslag in Utrecht is niet meegenomen, omdat deze buiten de periode van de datacollectie viel.  



 32 

berichtgeving over de geselecteerde onderwerpen (moskeeën, hoofddoekjesdiscussie en 

islamitische feestdagen). Hierbij gaat het om het identificeren en interpreteren van 

dominante thema’s in de data (Matthews & Ross, 2010). Hiervoor is de data eerst 

opgedeeld in kleine delen en vervolgens weer samengevoegd om de data om te zetten in 

bevindingen (Boeije, 2010). Om dit te realiseren, is gebruikgemaakt van open coderen, 

axiaal coderen en selectief coderen (Boeije, 2010).  

  Bij open coderen is alle data voorzichtig doorgenomen en onderverdeeld in 

fragmenten. Dit is de eerste stap van het analyseproces en houdt in dat de krantenartikelen 

zin voor zin zijn doorgenomen en dat er aan elk relevant fragment een code gegeven werd. 

Doordat alle tekst van een artikel meegenomen is, draagt dit bij aan een grotere 

betrouwbaarheid van de resultaten (Boeije, 2010). Bij axiaal coderen is er vervolgens 

gekeken welke codes van het open coderen meer en minder dominant zijn. Hierbij zijn 

soortgelijke codes samengevoegd en is er gekeken of de codes de data goed samenvatten. 

Alle data is hier van het begin tot het eind van het analyseproces constant met elkaar 

vergeleken. Uiteindelijk komen verschillende dominante thema’s naar voren na het proces 

van axiaal coderen. Tot slot is bij het selectief coderen onderzocht wat de relatie is tussen 

de dominante thema’s en zijn er mogelijke theoretische concepten of dominante discoursen 

over de islam geïdentificeerd.  

 

3.6 Betrouwbaarheid en validiteit  

Binnen dit kwalitatieve onderzoek zijn validiteit en betrouwbaarheid belangrijke begrippen, 

waarbij geloofwaardigheid, consistentie en overdraagbaarheid een belangrijke rol spelen. 

Matthews en Ross (2010) beargumenteren dat het bij betrouwbaarheid belangrijk is dat de 

dataverzameling en data-analyse op een consistente manier zijn uitgevoerd. Door middel 

van duidelijke selectiecriteria en zoektermen in LexisNexis is de data op een consistente 

manier verzameld. Voor elk onderwerp (moskeeën, hoofddoekjesdiscussie en islamitische 

feestdagen) zijn dezelfde selectiecriteria en zoektermen gebruikt. Bovendien is er tijdens het 

analyseproces nieuwe data verzameld om aan het totale aantal artikelen van 45 te komen. 

Tijdens dit bij verzamelen werden per onderwerp dezelfde artikelaantallen gevonden zoals 

deze in tabel 1 zijn uitgewerkt. Dit laat zien dat een andere onderzoeker dezelfde 

zoekresultaten kan krijgen in eenzelfde studie, doordat op basis van de zoekcriteria in 

LexisNexis dezelfde artikelen gevonden kunnen worden.  



 33 

 Betrouwbaarheid kan ook verder toegepast worden op de positie van de 

onderzoeker en het onderwerp. Zo toonde eerder onderzoek (Akbarzadeh & Smith, 2005; 

Powell, 2011; Saeed, 2007; Shadid, 2005) voornamelijk negatieve representatie aan, wat 

invloed kon hebben op het perspectief van de onderzoeker. Dit is voorkomen door van 

tevoren in de operationalisering te formuleren dat er ook gezocht werd naar tegengeluiden 

in de data. Bovendien bestaan de krantenartikelen uit vooraf geschreven teksten, waar de 

onderzoeker zelf geen invloed op heeft. Hierdoor is er geen sprake van sociaal wenselijke 

antwoorden of sturing vanuit de onderzoeker. Tot slot is de onderzoeker transparant 

geweest over het verzamelen en analyseren van de artikelen door in het methodehoofdstuk 

stap voor stap uit te werken hoe het onderzoek is uitgevoerd. Het onderzoek is dus goed 

herhaalbaar.  

  Van validiteit is sprake wanneer de verzamelde en geanalyseerde data een goede 

representatie zijn van het onderwerp waarop de focus van het onderzoek ligt (Matthews & 

Ross, 2010). Dit houdt in of er is onderzocht wat de onderzoeker ook daadwerkelijk wilde 

onderzoeken, wat vooraf is uitgeschreven in de operationalisering. Daarnaast is de 

onderzoeksvraag duidelijk geformuleerd in het begin van het onderzoek, waardoor de 

onderzoeker het onderwerp duidelijk voor ogen had en de methode daadwerkelijk op de 

onderzoeksvraag aansloot. Door tijdens het analyseren de onderzoeksvraag in het 

achterhoofd te houden en hiernaar terug te gaan, bleef het onderwerp van dit onderzoek 

centraal staan tijdens de analyse. Bovendien is de onderzoeker tijdens het analyseren dicht 

bij de data gebleven, waardoor de gemaakte interpretaties van de onderzoeker een zo 

volledig mogelijke weerspiegeling vormen van de data. 

 Braun en Clarke (2006) benoemen dat validiteit binnen de thema’s te onderscheiden 

is na het doornemen van de thema’s en het aanscherpen van deze. Dit houdt in dat de 

uiteindelijke thema’s de gecodeerde dataset samenvatten en dat de datafragmenten passen 

bij het thema waarbij ze zijn ingedeeld. Na het doornemen van de uiteindelijke thema’s 

heeft de onderzoeker een codeboom gemaakt en deze verder aangescherpt om ervoor te 

zorgen dat alle gecodeerde data paste binnen het toegewezen thema. Om een ‘accurate 

representatie’ te verkrijgen, is het volgens Braun en Clarke (2006) belangrijk om je dataset 

nog een keer door te nemen om te controleren of de thema’s passen bij de dataset en om 

additionele tekstfragmenten te vinden die ontbraken in een eerdere codefase. Na het 

maken van de codeboom heeft de onderzoeker de dataset nog een keer doorgenomen en 



 34 

codes die nog niet waren ingedeeld hierin meegenomen. Op deze manier kon de 

onderzoeker duidelijk zien of elk thema de gecodeerde data goed samenvat, wat bijdraagt 

aan een verhoging van de validiteit binnen de thema’s. Bovendien is de onderzoeker tijdens 

het analyseren steeds teruggegaan naar eerder geanalyseerde artikelen om er op deze 

manier zeker van te zijn dat de toegekende codes overeenkomen met de eerdere codes.  

  Tot slot zijn de resultaten zo duidelijk mogelijk opgeschreven om de validiteit van de 

analyse te verhogen (Braun & Clarke, 2006). Door de thema’s uit de data te illustreren met 

citaten, worden de resultaten onderbouwd en wordt de inhoud van elk thema duidelijk. Het 

duidelijk formuleren van de interpretaties van de onderzoeker komt ten goede aan de 

geloofwaardigheid (Braun & Clarke, 2006). 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 35 

4.   Resultaten  

Dit resultatenhoofdstuk is gestructureerd aan de hand van de drie onderwerpen waarop de 

focus lag in dit onderzoek, namelijk op de betekenisgeving van kranten aan de bouw of 

financiering van moskeeën, de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen. De 

resultaten bestaan voor elk onderwerp uit een of twee dominante thema’s waaronder 

subthema’s vallen en worden geïllustreerd aan de hand van citaten uit de data. In bijlage 2 

is de codeboom per onderwerp te vinden. De koppeling met literatuur vindt met name 

plaats in hoofdstuk 5. In dit hoofdstuk wordt voornamelijk de data uit de kranten besproken 

en waar mogelijk een kleine koppeling met de literatuur gemaakt.  

 

4.1 De bouw of financiering van Nederlandse moskeeën als bron van zorg  

De moskeeën in Nederland waren onderwerp van discussie in veel van de geanalyseerde 

kranten. Moskeeën werden vooral als bron van zorg beschreven. Deels namen kranten 

daarbij het perspectief van de politiek als leidraad, deels gaven journalisten zelf hun opinie. 

De zorgen rondom moskeeën worden in feite op drie manieren onder woorden gebracht 

door de kranten: door middel van zorgen rondom buitenlandse financiering te bespreken, 

door middel van zorgen rondom de orthodoxe islam in Nederland te bespreken en tot slot 

door zorgen rondom de bouw van moskeeën in Nederland te bespreken.  

 

4.1.1 Zorgen over de financiering van Nederlandse moskeeën door het buitenland 

Binnen de zorgen die in de kranten spelen rondom de buitenlandse financiering van 

moskeeën worden vooral zorgen vanuit de politiek besproken over de financiering van 

Nederlandse moskeeën door het buitenland. Bijna alle politieke zorgen die in de kranten 

worden meegenomen, benadrukken dat buitenlandse financiering ongewenst is en dat de 

politiek hiertegen wil optreden. Daarom wordt er nagedacht over een verbod dat 

buitenlandse moskeefinanciering moet tegenwerken. De kranten benadrukken namelijk dat 

er in Nederland al jaren een fel debat woedt over buitenlandse financiering van moskeeën, 

waarbij Golfstaten grote sommen geld overmaken voor de bouw of onderhoud van 

gebedshuizen. Zo geven kranten aan dat de Tweede Kamer zelf onderzoek wil doen naar de 

financiering van buitenlandse mogendheden (zoals Saoedi-Arabië) en stond in de meeste 

verkiezingsprogramma’s en zelfs in het regeerakkoord dat moskeefinanciering uit “onvrije 



 36 

landen” aan banden zou worden gelegd: “Het stond in de meeste verkiezingsprogramma’s 

en zelfs in het regeerakkoord: moskeefinanciering uit ‘onvrije landen’ zou aan banden 

worden gelegd.” (NRC Handelsblad, 15 februari 2019). Bovendien houdt het ministerie van 

Buitenlandse Zaken lijsten bij van moskeeën die geld uit de Golfstaten krijgen. Ook 

benadrukte volgens het NRC Handelsblad toenmalig minister Asscher van Sociale Zaken en 

Werkgelegenheid in 2016 al dat buitenlandse financiering van moskeeën legaal is, maar 

ongewenst: “Zo is buitenlandse financiering van moskeeën ,,legaal, maar ongewenst”, zoals 

toenmalig minister Asscher in 2016 het samenvatte.” (NRC Handelsblad, 31 mei 2018).  

  Daarnaast heeft de Rotterdamse politiek in januari 2019 een spoeddebat 

aangevraagd, omdat burgemeester Aboutaleb heeft gelobbyd voor financiering bij de Al-

Maktoum Foundation. Dit zou “een omstreden fonds uit de golfregio” zijn dat is “gelieerd 

aan de Moslimsbroederschap”. De Rotterdamse politiek vindt het volgens het Algemeen 

Dagblad niet geoorloofd dat de burgemeester heeft gelobbyd bij een “gevaarlijke 

islamitische organisatie”: “Aanleiding voor het spoeddebat morgen is een artikel in NRC 

Handelsblad waarin wordt beschreven hoe de burgemeester heeft gelobbyd bij de Al-

Maktoum Foundation, ‘een omstreden fonds uit de golfregio’ en gelieerd aan de 

‘Moslimbroederschap’.” (Algemeen Dagblad, 30 januari 2019). De Moslimbroederschap zou 

volgens het NRC Handelsblad streven naar “herislamisering” van de moslimgemeenschap en 

een risico vormen voor de Nederlandse rechtsstaat. Dit wordt bevestigd in literatuur van 

d’Haenens en Bink (2007) die stellen dat moslims volgens de Nederlandse media een 

bedreiging zouden vormen voor de ‘Nederlandse manier van leven’. 

  Ondanks de sterke uitspraken van de politiek om buitenlandse financiering aan 

banden te leggen, zijn er in de kranten ook zorgen terug te vinden over de gevolgen van een 

verbod op buitenlandse financiering. Zo geven kranten aan dat de huidige minister van 

Sociale Zaken en Werkgelegenheid, minister Koolmees, benoemt dat er behalve wettelijke 

ook praktische bezwaren kleven aan een verbod. Het is volgens hem lastig om zo’n verbod 

uit te voeren zonder ongewenste bijeffecten. Bovendien wil het Kabinet geen zwarte lijst 

opstellen van “onvrije landen” waaruit financiering geblokkeerd kan worden, omdat 

daarvoor geen objectief criterium te vinden is. Dit zou diplomatieke relaties onder druk 

zetten. Een oplossing die minister Koolmees noemt om het verbod toch te laten slagen, is 

om een lijst op te stellen met landen die zelf ook geen buitenlandse financiering van 

religieuze organisaties toestaan om andersom deze landen ook geen moskeeën in 



 37 

Nederland te laten financieren. Zo staat in het NRC Handelsblad: “Wel gaat de minister 

bekijken of er een lijst kan worden opgesteld van landen die zelf geen buitenlandse 

financiering van religieuze organisaties toestaan. Die landen zouden dan andersom ook 

geen moskeeën in Nederland mogen financieren.” (NRC Handelsblad, 15 februari 2019).     

  Ook beschrijven de krantenartikelen dat islamitische landen door middel van 

buitenlandse financiering Nederland infiltreren en dat dit soms op onzichtbare manier 

gebeurt. Daarnaast zou buitenlandse financiering van moskeeën de integratie in de 

Nederlandse samenleving belemmeren. Zo geven de kranten aan dat buiten het zicht van de 

overheid op grote schaal investeringen in Nederland worden gedaan vanuit oliestaten als 

Qatar en Saoedi-Arabië: “Vanuit oliestaten als Qatar en Saoedi-Arabië worden buiten het 

zicht van de overheid op grote schaal investeringen in Nederland gedaan.” (De Telegraaf, 21 

februari 2019). Ook gaan de kranten in op de gevolgen van buitenlandse financiering van 

Nederlandse moskeeën door te benoemen dat donateurs uit de Golfstaten invloed “kopen” 

in de moskeeën en dat buitenlandse financiering mogelijk ongewenste invloed van het 

buitenland betekent: “Dit soort financiering betekent mogelijk ongewenste invloed vanuit 

het buitenland.” (Algemeen Dagblad, 20 juni 2018). Tot slot benoemen de kranten dat in 

sommige moskeeën die gefinancierd zijn door het buitenland problematisch gedrag 

ontstaat, waarbij mensen met de rug naar de maatschappij gaan staan.  

 

4.1.2 Zorgen over orthodoxe stromingen binnen Nederlandse moskeeën  

Buiten de zorgen rond financiering van moskeeën uiten kranten ook zorgen rondom de 

aanwezigheid van de orthodoxe islam in Nederlandse moskeeën. Zo beredeneren ze dat 

islamitische landen de orthodoxe islam in Nederland zouden stimuleren. Ze bespreken 

voornamelijk het perspectief van de politiek over de aanwezigheid van orthodoxe vormen 

van de islam in Nederlandse moskeeën, zoals het radicalisme of salafisme. Zo wordt in de 

krantenartikelen vooral benoemd dat politieke partijen zich hier zorgen om maken, maar 

worden deze zorgen ook los van de politiek besproken. Kranten geven aan dat orthodoxere 

stromingen binnen de islam zouden worden aangejaagd door middel van financiering vanuit 

de oliestaten. Veel Kamerleden vinden dit zorgelijk, omdat volgens hen salafisten eerder 

geneigd zijn tot de jihad: “Met de oliedollars worden orthodoxere stromingen binnen de 

islam aangejaagd, zoals het wahabisme en het salafisme. Dit is zorgelijk, vinden veel 

Kamerleden, omdat salafisten eerder geneigd zijn tot de jihad.” (De Telegraaf, 21 februari 



 38 

2019). Ook is de politiek kritisch ten opzichte van het toelaten van radicale sprekers binnen 

moskeeën. In de Nederlandse moskeeën krijgen salafistische sprekers namelijk via 

donateurs uit de Golfstaten ruimte.  

  Daarnaast benoemen de kranten zorgen rondom orthodoxe uitspraken in 

Nederlandse moskeeën over gewapende jihad, de doodstraf voor afvalligen (ongelovigen), 

vrouwenbesnijdenis en overspel: “De moskee ligt zwaar onder vuur na publicaties over 

dubieuze buitenlandse financiering en over rabiate teksten van gastsprekers en de imam 

van As-Soennah, onder meer over vrouwenbesnijdenis, overspel en ongelovigen.” 

(Algemeen Dagblad, 5 mei 2018). De nadruk die hier ligt op aspecten als radicalisme, jihad 

en extremisme wordt bevestigd in internationale literatuur van Martin en Phelan (2002). Zij 

vinden dit terug in het media discours rondom terrorisme. De zorgen die in de kranten 

worden geuit omtrent radicale imams sluiten ook aan op internationale literatuur van 

Fekete (2004). Fekete (2004) stelt dat de media berichten over de discussies die gevoerd 

worden door regeringen over antiwesterse agenda’s van ‘buitenlandse imams’. Ook de 

kranten binnen dit onderzoek leggen een verband tussen de buitenlandse imams en 

antiwesterse uitspraken.  

 Bovendien bespreken de kranten dat in Oostenrijk moskeeën worden gesloten 

vanwege de aanwezigheid van imams die orthodoxe vormen van de islam willen 

verspreiden, waarbij ook zorgen spelen over de financiering van deze moskeeën. Binnen 

deze artikelen wordt een verband gelegd met Nederland, omdat in de Nederlandse politiek 

hier ook discussies over spelen, volgens de diverse kranten. Dit wordt bevestigd in literatuur 

van Atteveldt en Ruigrok (2007) die stellen dat in nieuwsartikelen over aanslagen vooral de 

consequenties voor het eigen land (Nederland) worden besproken door de media. In 

nieuwsartikelen over het sluiten van moskeeën in Oostenrijk worden gebeurtenissen ook in 

de lokale context geplaatst door de kranten. Zo wordt benoemd dat de Turkse overheid ook 

in Nederland invloed heeft op imams in Turkse moskeeën en dat een moskee in Wenen die 

moet sluiten onder invloed zou staan van een ultranationalistische club die ook tijdens de 

Turkse protesten in Rotterdam, begin 2017, werd gesignaleerd. Hierbij benoemt De 

Telegraaf dat de groep felnationalistisch is, fascistisch is en in verband wordt gebracht met 

intimidatie en geweld tegen politieke tegenstanders. Dit wordt bevestigd in literatuur van 

Whitaker (2002) die stelt dat geweld een stereotype is dat de media regelmatig aan moslims 

koppelen.  



 39 

4.1.3 Nieuwe moskeeën zijn niet welkom  

Tot slot geven kranten, als ze het hebben over moskeeën, veelvuldig hun zorgen rondom de 

bouw van moskeeën in Nederland weer. Hierbij benoemen ze vooral uitspraken vanuit de 

politiek die tegen de bouw of komst van nieuwe moskeeën zijn. Literatuur van Dunn (2001) 

stelt dat in Sydney (Australië) sprake is van een discours die tegen de komst van de 

gebedshuizen is, wat ook te herkennen is in de Nederlandse media. Zo geven de kranten aan 

dat een moskee “grond ingepikt” zou hebben van de gemeente Dordrecht tijdens de bouw 

van het gebedshuis, waarbij vervolgens wordt benoemd dat de moskee in het verleden 

omstreden en radicale sprekers toeliet.  

  Ook zijn er bezwaren te horen op de komst van nieuwe moskeeën in bijvoorbeeld 

Rotterdam of Zoetermeer. Zo benoemen kranten dat Leefbaar Rotterdam vindt dat een 

moskee niet past binnen een “gezellig volksbuurtje” en zou de stichting onder internationale 

leiding staan van “terreurfans”. Zo valt in De Telegraaf te lezen: “,,Het is in een gezellig 

volksbuurtje, daar zitten ze helemaal niet op een moskee te wachten.” Haar grootste 

probleem is de stichting zelf die ze ‘radicaal’ noemt en onder internationale leiding staat van 

‘terreurfans die vinden dat afvalligheid van de islam moet worden beloond met de dood’.” 

(De Telegraaf, 28 augustus 2018). Ook hierbij wordt benoemd dat er vragen spelen rondom 

de financiering van het pand. In Zoetermeer wil de PVV uitleg over de komst van een 

moskee, waarbij de kranten meenemen dat de politieke partij klaagt dat de gemeente niet 

luistert naar bezwaren uit de buurt. Bovendien wordt hier benoemd dat de partij 

vraagtekens heeft bij de financiering van de moskee: “De PVV wilde gisteravond het college 

ter verantwoording roepen over het plan van Islamitische Centrum Zoetermeer (ICZ) een 

moskee te bouwen in Oosterheem.” (Algemeen Dagblad, 5 juni 2018).  

   

4.1.4 Tegengeluiden  

Naast vooral negatieve geluiden rondom de bouw of financiering van moskeeën zijn er ook 

tegengeluiden te horen in de kranten die afkomstig zijn vanuit bijvoorbeeld de media, 

moskeeën of burgemeesters. Zo geven de media soms ook op een neutrale (in plaats van 

negatieve) manier informatie over de organisaties die financiering verlenen aan 

Nederlandse moskeeën (waarbij ook wordt benoemd dat ze financiering vanuit Nederland 

ontvangen). Daarnaast nemen de kranten mee dat burgemeester Aboutaleb geen probleem 

ziet in zijn lobby voor buitenlandse financiering van een moskee in Rotterdam. Hij benoemt 



 40 

dat het niet om financiering van religieuze activiteiten gaat, maar om de financiering van 

een groenproject (het plein voor de moskee wordt groener gemaakt). Ook burgemeester 

Kolff ziet geen problemen bij een moskee in Dordrecht die onder vuur ligt vanwege 

buitenlandse financiering en haatdragende teksten. Via een tegengeluid maakt de 

burgemeester kenbaar dat hij na een aantal gesprekken met de moskee ervan overtuigd is 

dat het bestuur zich houdt aan de met hem gemaakte afspraken. Ook de voorzitter van de 

desbetreffende moskee benoemt dat het ministerie destijds is geïnformeerd over de 

geldbronnen en dat alles keurig via de bank is gegaan:  

 

 Moskeevoorzitter Mustapha Isogoul zegt dat het bestuur destijds op zoek was  

  gegaan naar andere geldbronnen, omdat de gemeente had aangedrongen op  

  hervatting van de bouw. ,,Van geheimzinnigheid is nooit sprake geweest. We hebben  

  het ministerie geïnformeerd en alles is keurig via de bank gegaan. Formeler bestaat  

  niet”. (Algemeen Dagblad, 13 september 2018) 

 

  In een krantenartikel over de beslissing van gemeente Den-Haag om niet meer 

samen te werken met een moskee tijdens de jaarwisseling worden tegengeluiden genoemd 

afkomstig van het moskeebestuur en de politiek. Zo zou de moskee al lange tijd afstand 

hebben genomen van orthodoxe uitspraken en sprekers en betreurt het moskeebestuur het 

gebrek aan vertrouwen bij de gemeente: “Taheri van As-Soennah zei dat hij het afblazen van 

de samenwerking al zag aankomen. ,,Het vertrouwen is er niet. Al maanden niet. De Haagse 

politiek is kennelijk niet klaar voor het accepteren van de moslimgemeenschap”.” 

(Algemeen Dagblad, 4 oktober 2018). Bovendien luidt een tegengeluid dat de moskee ten 

onrechte wordt afgeschilderd als terroristenbolwerk “waar Al Qaida nog voor onderdoet”: 

“Volgens Khoulani wordt de salafistische moskee ten onrechte afgeschilderd als 

terroristenbolwerk ‘waar Al Qaida nog voor onderdoet’.” (Algemeen Dagblad, 4 oktober 

2018).  

  Daarnaast nemen de kranten mee dat een islamitische stichting reageert op de 

beschuldigingen van Leefbaar Rotterdam dat de bouw van een islamitisch centrum een 

“verkapte moskee” zou zijn, waarbij de stichting benadrukt dat er absoluut geen moskee in 

het pand komt. Ook reageert het moskeebestuur van een moskee in Amersfoort op de 

beschuldigingen van een radicale imam in de moskee door te benadrukken dat het niks te 



 41 

maken had met een radicale boodschap. Tot slot nemen de krantenartikelen mee dat er 

vanuit de politiek tegengeluiden te horen zijn op keuzes die gemaakt worden in het politieke 

veld. Zo wordt benoemd dat de PVV op weinig begrip kan rekenen bij de andere partijen 

over de sterke uitspraken die de partij heeft tegen de komst van een moskee in Zoetermeer.  

 

4.2 Het dragen van een hoofddoek op de werkvloer: ambiguïteit en tegenstrijdigheid  

De kranten bespreken veelvuldig het dragen van een hoofddoek door moslimvrouwen, 

waarbij het vooral ging over het dragen van een hoofddoek op de werkvloer. Kranten geven 

daarbij het perspectief weer van de politiek, maar ook van de politie, werkgevers en burgers 

over het dragen van een hoofddoek. De specifieke discussie die veel kranten bespreken, is 

dat het dragen van een hoofddoek niet is toegestaan bij de politie, omdat dit niet onder de 

landelijke gedragscode van neutraliteit zou vallen. Binnen deze discussie pleit een 

Amsterdamse politiechef dat een hoofddoek wel toegestaan moet worden en dat een 

werkneemster van de politie zich gediscrimineerd voelt, omdat ze haar hoofddoek niet mag 

dragen. Buiten de krantenberichtgeving over de werkvloer die dominant was, werd ook een 

enkele keer een hoofddoekverbod bij scholen genoemd.   

  Er zijn in de kranten zowel geluiden te vinden die voor als tegen een 

hoofddoekverbod zijn op de werkvloer. Zo wordt bij de geluiden die tegen een 

hoofddoekverbod zijn het dragen van een hoofddoek op de werkvloer soms gezien als een 

vorm van diversiteit en wordt een hoofddoekverbod besproken als een vorm van 

discriminatie. Hier wordt vanuit het perspectief van de politie en media beredeneerd dat 

het dragen van een hoofddoek een vorm van diversiteit is. Zo nemen de kranten mee dat in 

het journalistieke werkveld weinig journalisten met een hoofddoek werkzaam zijn en dat de 

politie door het opheffen van het hoofddoekverbod hoopt meer agenten met een 

moslimachtergrond te werven: “Hij hoopte dat met het schrappen van het 

hoofddoekverbod de diversiteit bij de Nationale Politie zou toenemen.” (de Volkskrant, 19 

oktober 2017). De politie benadrukt hierbij dat ze multicultureler wil worden om te 

begrijpen hoe andere culturen werken. Hierbij is het belangrijk dat familierechercheurs 

snappen dat het in de Marokkaanse cultuur anders werkt dan in de Nederlandse cultuur. 

Dat er in het journalistieke werkveld weinig journalisten met een hoofddoek werkzaam zijn, 

komt overeen met literatuur van Phalet en Ter Wal (2004) die stellen dat de meeste 

Nederlandse journalisten die over de islam schrijven, afkomstig zijn uit de etnische 



 42 

meerderheidsgroep.   

  Ook wordt het hoofddoekverbod beschreven als een vorm van discriminatie vanuit 

het College voor de Rechten van de Mens, vanuit moslims of vanuit de media zelf. De media 

benadrukken in dit geval dat een verbod op het dragen van een hoofddoek discriminatie is, 

doordat moslims anders behandeld worden en dit ingaat tegen de vrijheid van godsdienst. 

Moslims voelen zich volgens de media gediscrimineerd, doordat onderscheid wordt 

gemaakt op grond van hun levensovertuiging en zij hierdoor hun hoofdoek niet kunnen 

dragen tijdens werkuren. Zo staat in de Volkskrant: “De vrouw vindt dat de politie haar 

discrimineert op grond van haar levensovertuiging.” (de Volkskrant, 19 oktober 2017).   

  Het dragen van een hoofddoek en het hoofddoekverbod worden tevens gezien als 

een belemmering van de carrière voor moslimvrouwen. Zo benoemen moslims vanuit hun 

eigen ervaring dat het dragen van een hoofddoek de carrièremogelijkheden belemmert en 

vragen zij zich af of ze door hun hoofddoek wel geschikt zijn voor bepaalde functies: “Ook 

hoorde je allerlei verhalen van vrouwen die niet aangenomen werden vanwege hun 

hoofddoek, of leerlingen die geen stageplek konden vinden.” (NRC Handelsblad, 17 maart 

2017). Ook maakt een vader zich zorgen of zijn dochter wel werk kan vinden door haar 

hoofddoek. Daarnaast benadrukken de kranten dat een verbod op het dragen van een 

hoofddoek op de werkvloer een belemmering is voor moslimvrouwen, doordat 

moslimvrouwen met een hoofddoek in dat geval bepaald werk niet mogen uitvoeren. Dit is 

dan voornamelijk werk waarbij zij in contact staan met mensen: “Volgens de medewerker 

belemmert de huidige kledingcode haar carrièremogelijkheden bij de politie.” (de 

Volkskrant, 19 oktober 2017).   

 

4.2.1 Een hoofddoek ‘past’ niet op de werkvloer  

Niet alleen spreken de kranten over de hoofddoek als vorm van diversiteit of een 

hoofddoekverbod als vorm van discriminatie, ook worden in de kranten zorgen 

weergegeven ten aanzien van het dragen van de hoofddoek op de werkvloer. Deze zorgen 

worden vanuit het perspectief van de overheid (politiek, politie en scholen) en werkgevers 

besproken in de krantenartikelen. Ze hebben betrekking op het dragen van een hoofddoek 

op de werkvloer (of in schoolgebouwen), maar ook specifiek op het dragen van een 

hoofddoek bij de politie.  

  Zo bespreken de krantenartikelen dat een hoofddoek niet past bij de neutrale 



 43 

uitstraling van de politie en dat dit niet toegestaan moeten worden. De politie vindt 

namelijk dat haar organisatie onpartijdig is en dat zij dat ook moet uitstralen. Hierbij wordt 

benoemd dat de politietop een hoofddoek daar niet bij vindt passen en geeft meer dan de 

meerderheid van de agenten aan dat zij een hoofddoek niet vinden passen bij het politie-

uniform: “De politie vindt dat haar organisatie onpartijdig is en zij dat ook moet uitstralen. 

Een hoofddoek past daar niet bij, vindt de politietop.” (De Telegraaf, 22 november 2017). 

Ook de politiek (PVV en minister Ferdinand Grapperhaus) benadrukt in het Algemeen 

Dagblad, De Telegraaf en het NRC Handelsblad dat agenten die met publiek in contact 

komen geen hoofddoekjes mogen dragen en dat een politie-uniform neutraliteit moet 

uitstralen: “Minister Ferdinand Grapperhaus van Justitie heeft de Tweede Kamer al laten 

weten dat agenten die met het publiek in contact komen, geen hoofddoekjes mogen dragen 

en het verbod dus wat hem betreft gehandhaafd blijft.” (Algemeen Dagblad, 21 november 

2017).  

  Daarnaast schrijft het NRC Handelsblad dat op landelijk niveau werkgevers mogen 

verbieden dat werknemers een hoofddoek dragen wanneer dit niet past binnen de richtlijn 

van neutraliteit: “Wanneer het bedrijf handelt op basis van een eigen richtlijn, waarin de 

neutraliteit van werknemers expliciet is opgenomen, mag een werkneemster die haar 

hoofddoek weigert af te doen ontslagen worden.” (NRC Handelsblad, 17 maart 2017). Dit is 

toegestaan op basis van een oordeel van het Europese hof van Justitie over het 

hoofddoekverbod in arbeidsrelaties. Bovendien benoemt het NRC Handelsblad de specifieke 

zorgen van een werkgever over het dragen van een hoofddoek door een 

moslimwerkneemster op de verkoopcijfers. Tot slot is in Rotterdam op minstens tien 

basisscholen en middelbare scholen het dragen van een hoofddoek verboden.  

  Binnen de discussie die speelt bij de politie en politiek over het (niet) toestaan van 

een hoofddoek als religieuze uiting bij agenten wordt regelmatig benoemd dat andere 

religieuze uitingen, zoals keppeltjes en kruisjes, ook niet zijn toegestaan. Zo staat in het 

Algemeen Dagblad: “Dit betekent onder meer dat religieuze uitingen als keppeltjes en 

hoofddoeken niet zijn toegestaan.” (Algemeen Dagblad, 21 november 2017). Ook bij 

scholen zijn, naast hoofddoeken, andere kledingstukken niet toegestaan: “Er is bijna geen 

klas te vinden waar je een petje mag dragen en er zijn volop scholen die blote-buikshirtjes of 

blote-bilbroekjes weren.” (Algemeen Dagblad, 4 juli 2017).  

 



 44 

4.2.2 Haatdragende reacties en ongemakkelijke gevoelens van burgers  

In de geanalyseerde krantenartikelen wordt niet alleen het perspectief belicht van de 

politiek of vanuit organisaties als de politie of scholen, soms wordt ook de mening vanuit de 

maatschappij belicht. Hieruit komt naar voren dat kranten meenemen dat de Nederlandse 

samenleving voornamelijk negatief tegenover het dragen van een hoofddoek op de 

werkvloer staat. Zo krijgt een journaliste met hoofddoek werkzaam bij NRC Handelsblad 

haatdragende reacties vanuit de samenleving, zoals de “islamisering van Nederland” en 

wordt de hoofddoek gezien als symbool van onderwerping, onderdrukking en 

zelfverachting: “Ook bij NRC arriveerden de vertrouwde verwijten, over ‘islamisering’ van 

Nederland, over de hoofddoek als symbool van onderwerping, onderdrukking, 

zelfverachting.” (NRC Handelsblad, 23 juli 2018). Ook wanneer het gaat om het toestaan van 

een hoofddoek bij de politie wordt de hoofddoek door de samenleving niet gezien als een 

uiting van het geloof, maar als een kenmerk van culturele onderdrukking volgens diverse 

kranten. Dit komt overeen met literatuur van d’Haenens en Bink (2007) die stellen dat de 

islam geassocieerd wordt met de onderdrukking van vrouwen. Volgens het NRC Handelsblad 

spreken mensen zelfs van “islamitische oorlogsgewaden”.  

  Bovendien zijn mensen het volgens de kranten met de politie eens dat iedereen bij 

een uniform hetzelfde moet dragen en men vindt dat een hoofddoek hier niet bij past. Ook 

roept het dragen van een hoofddoek door een agente ongemakkelijke gevoelens en 

wantrouwen op bij burgers. Daarnaast hoeft de politie volgens De Telegraaf voor sommige 

burgers geen afspiegeling te vormen van de hele maatschappij, maar van de normen en 

waarden van het land. Zij willen niet dat een agente een hoofddoek draagt. Tot slot bestaan 

er volgens De Telegraaf zorgen in de samenleving over het verbieden ervan, want een 

verbod zou extremisten kweken. Een verbod zou namelijk de kinderen van moslimvrouwen 

het idee geven dat hun moeder niet wordt geaccepteerd door de maatschappij. Opvallend is 

dat mensen aangeven in de kranten dat ze vinden dat christelijke symbolen, zoals een 

kettinkje of tatoeage van een kruis, wel toegestaan mogen worden.  

 

4.2.3 Tegengeluiden  

Binnen alle zorgen die spelen rondom het dragen van de hoofddoek op de werkvloer zijn er 

in de kranten ook tegengeluiden te vinden op deze zorgen. Deze sluiten aan op de positieve 

geluiden over de hoofddoek als vorm van diversiteit en het hoofddoekverbod als vorm van 



 45 

discriminatie. De tegengeluiden in de krantenartikelen zijn afkomstig vanuit de politie, de 

maatschappij, de politiek, moslims en organisaties tegen discriminatie of racisme. Zo 

benoemen de kranten dat politieagenten in andere landen al langer een hoofddoekje of 

tulbanden dragen en het in steden in Amerika, Engeland en Canada al jaren is toegestaan 

dat vrouwelijke agenten een hoofddoek dragen, zolang deze dezelfde kleur als het uniform 

heeft en makkelijk te verwijderen is. Het argument van neutraliteit zou dus achterwege 

gelaten kunnen worden, doordat wordt benoemd dat een agente met hoofddoek wel 

neutraal kan zijn. Zo schrijft De Telegraaf het volgende: “Toch is er een kleine groep 

stemmers die geen bezwaar heeft tegen een hoofddoek in combinatie met het politie-

uniform. ,,Je ziet in andere landen ook dat politieagenten hoofddoekjes of zelfs tulbanden 

dragen”, zegt een respondent.” (De Telegraaf, 22 november 2017). Bovendien heeft de 

politie een uitzondering gemaakt voor een moslimagente die als eerste agente met 

hoofddoek publiekscontact mag hebben. De directeur van discriminatiemeldpunt RADAR in 

Rotterdam vindt dat de politie een afspiegeling moet zijn van de maatschappij.  

  Ook wordt het standpunt van een moslima meegenomen in het NRC Handelsblad die 

het afschaffen van het hoofddoekverbod niet ziet als een verbetering, doordat ze geen 

vrouwen kent die het nalaten om bij de politie te gaan werken vanwege het 

hoofddoekverbod. Ze ergert zich juist aan de nadruk die er binnen deze discussie op de 

hoofddoek ligt: “Ik ken geen vrouwen die graag bij de politie willen werken maar dit nalaten 

omdat ze geen hoofddoek mogen dragen. De nadruk op de hoofddoek ergert haar.” (NRC 

Handelsblad, 19 mei 2017). Tot slot benoemen moslima’s dat een hoofddoekverbod op de 

werkvloer de acceptatie van gesluierde werknemers tegenwerkt en dat het toestaan van 

een hoofddoek in het korps de politie veel “goodwill” zou opleveren.  

 

4.3 Tegenstrijdigheid over islamitische feestdagen in Nederland  

Een laatste thema dat vaak naar voren kwam in de kranten betrof islamitische feestdagen. 

Net als het vorige thema was hier sprake van ambivalentie; soms werden de feestdagen op 

positieve manier beschreven, terwijl er andere keren negatief en in termen van zorgen over 

werd geschreven. Bij het schrijven over islamitische feestdagen geven de kranten het 

perspectief weer van scholen, organisaties en overheid of de maatschappij of geven ze hun 

eigen opinie over het onderwerp. De zorgen binnen scholen, organisaties en de media 

hebben voornamelijk betrekking op de combinatie van islamitische feestdagen met het 



 46 

presteren of de aanwezigheid van moslimleerlingen op school of het functioneren van 

moslimwerknemers op werk. Binnen de overheid maken politie en politiek zich zorgen om 

een islamitische viering bij de politie en de burgers maken zich vooral zorgen om het inruilen 

van Tweede Pinksterdag voor het Suikerfeest, aldus de kranten.  

   

4.3.1 Islamitische feestdagen in combinatie met presteren en aanwezigheid op school 

Binnen scholen spelen volgens de kranten de zorgen nadrukkelijk rondom het volgen van de 

Ramadan tijdens de examenperiode, maar ook tijdens de reguliere schoolperiode. Zo 

bespreken de kranten dat een rector een bericht heeft gestuurd naar de gezamenlijke 

moskeebesturen met de vraag om de eindexamens onder de aandacht te brengen van de 

gelovigen. Hij heeft namelijk op zijn vmbo-school relatief veel moslimjongeren die 

eindexamens moeten doen tijdens de Ramadan: “Het was voor Frank Corneth aanleiding 

om de gezamenlijke moskeebesturen een bericht te sturen of ze de eindexamens onder 

aandacht van de gelovigen wilden brengen. Op zijn vmbo-school zitten relatief veel 

moslimjongeren.” (Algemeen Dagblad, 16 mei 2018). Ook worden uitspraken aangehaald 

van een moslimleerlinge die benoemt dat ze voor de toekomst kiest, als het erop aankomt. 

Ze weet namelijk wat de combinatie van de Ramadan en prestatiedruk met haar doet: “Als 

het erop aankomt, kiest El-Sayed voor de toekomst. Dat heeft ze al besloten. De leerling van 

de Johan de Witt Scholengroep in Den Haag weet wat de combinatie van de ramadan en 

prestatiedruk met haar doet.” (de Volkskrant, 15 mei 2018).  

  Bovendien wordt in de Volkskrant een uitspraak van een directeur meegenomen 

over het functioneren van basisschoolleerlingen tijdens de Ramadan. Dit zou ten koste gaan 

van de alertheid van de leerlingen: “Dat kan ten koste gaan van de alertheid van de 

leerlingen, zegt Chris Grauw. Twee jaar geleden was hij interim-directeur van de 

Multatulischool in Amsterdam, een bassischool met veel islamitische leerlingen.” (de 

Volkskrant, 15 mei 2018). Daarnaast spelen er zorgen bij scholen rondom de combinatie van 

het Offerfeest en de aanwezigheid van leerlingen of leraren. Zo bespreken kranten dat het 

niet fijn is om als school halve klassen te hebben en dat het weinig zin heeft om les te geven 

als een groot deel van de leerlingen er niet is.  

 

 



 47 

4.3.2 Islamitische feestdagen in combinatie met functioneren op de werkvloer  

Ook binnen organisaties spelen volgens de kranten zorgen, waarbij zowel werkgevers als 

werknemers zich zorgen maken om de combinatie van Ramadan en werk. Zo benoemen 

werknemers dat het werk zwaar is, doordat er gewerkt wordt op lege maag. Zo is 

bijvoorbeeld in de Volkskrant te lezen dat de combinatie van niet eten en drinken bij hoge 

temperaturen op de werkvloer “niet te harden” is: “Op de werkvloer met een lege maag. 

Niet te harden, vindt de Turkse werknemer Adem (39) het vandaag in wasserij Newasco in 

Amersfoort.” (de Volkskrant, 23 juni 2017). Ook een andere werkneemster noemt de 

combinatie van Ramadan met werk erg pittig, omdat ze een hectische baan heeft waarbij ze 

van overleg naar overleg rent. 

  Daarnaast zien sommige werkgevers de Ramadan als een obstakel voor het 

functioneren van hun werknemers. Zo bestaat er de angst dat iemand met een lege maag 

voorwerpen uit zijn handen laat vallen en zou dit voor onveilige situaties in de bouw kunnen 

leiden: “Angst dat iemand met een lege maag voorwerpen uit zijn handen laat vallen, is er 

ook. Vooral in de bouw zou dit tot onveilige situaties kunnen leiden.” (de Volkskrant, 23 juni 

2017). Een werkgever benadrukt dat hij “geen zin heeft in al die ongein” en dat dit voor hem 

de reden is om geen werknemers met een moslimachtergrond aan te nemen. Hij wil graag 

dat zijn werknemers honderd procent kunnen functioneren: “’Ik heb gewoon geen zin in al 

die ongein’, zegt hij. ‘Iemand die bij mij komt werken moet gewoon honderd procent 

functioneren. Kan dat zonder eten?” (de Volkskrant, 23 juni 2017).  

  Verder maakt ook de Federatie Nederlandse Vakbeweging (FNV) zich zorgen over de 

combinatie van Ramadan met werk en wordt hierover advies gegeven in het NRC 

Handelsblad: “Een waarschuwing: neem wel de minimale wettelijke pauze op. Werk je 

langer dan 5,5 uur? Dan moet je een half uur pauze nemen.” (NRC Handelsblad, 23 juni 

2017). Ook collega’s hebben niet altijd begrip voor de vastende collega’s. Hierbij gaat het 

dan om het (niet) opnemen van de minimale wettelijke pauze, waardoor werknemers soms 

eerder naar huis gaan. Dit kan volgens de Volkskrant leiden tot scheve ogen bij collega’s.  

 Naast scholen, werkgevers en de vakbond worden islamitische feestdagen ook als 

een bron van zorg gezien door de media zelf. Zo beredeneren de media wat islamitische 

feestdagen doen met de prestaties van leerlingen, wat islamitische feestdagen doen met de 

aanwezigheid van leerlingen op school en wat islamitische feestdagen doen met het 

functioneren van werknemers binnen organisaties. Zo vragen de kranten zich af wat de 



 48 

invloed van de Ramadan is op de cijfers: “Voor het eerst in dertig jaar vallen de 

eindexamens samen met ramadan. Wat doet het vasten met de prestaties van de 

leerlingen?” (de Volkskrant, 15 mei 2018). Daarnaast bespreken de kranten dat een Haagse 

school op het Offerfeest de schoolfotograaf liet komen, waardoor islamitische leerlingen op 

dat moment afwezig waren. Vervolgens is een ouder naar de rechter gestapt voor het 

missen van de schoolfoto en noemt de krant de actie van deze ouder “hysterisch”: “Dat een 

Haagse school op het Offerfeest de schoolfotograaf liet komen, was onhandig. Er waren 

meerdere kinderen vrij. Maar dat je als ouder vervolgens naar de rechter stapt om 

smartengeld te eisen voor je beschadigde kind, is ronduit hysterisch.” (Algemeen Dagblad, 

11 juli 2017). Ook benoemen kranten in het algemeen dat het vasten in combinatie met 

lange dagen en hoge temperaturen lastig kan zijn op de werkvloer.  

 

4.3.3 Geloof moet losstaan van het politiewerk 

Binnen de overheid hebben de zorgen die spelen bij de politie en politiek betrekking op een 

islamitische viering (een iftar) die plaatsvond bij de politie, waarbij een imam een 

gebedsoproep deed. Zo laat een oud-politieman zich volgens De Telegraaf uit over de 

gebedsoproep die de imam deed en vindt hij dat de politie hier voorzichtig mee moet zijn. 

Hij benadrukt dat geloof los moet staan van het politiewerk: “Daar moet de politie 

voorzichtig in zijn. Geloof moet daar los van staan.” (De Telegraaf, 21 juni 2017). 

  Vanuit de politiek is te horen dat de gebedsoproep van de imam tot verbazing leidt. 

Een Kamerlid wil dan ook een kabinetsbrief over het waarom van deze activiteit, omdat dit 

haaks zou staan op het beleid: scheiding van kerk en staat. Dit is in De Telegraaf te lezen: 

“VVD-Kamerlid Tellegen: ,,Ik heb dit filmpje met stijgende verbazing zitten kijken.” Ze wil 

een kabinetsbrief over het waarom van deze activiteit.” (De Telegraaf, 21 juni 2017). 

 

4.3.4 Nederland hoeft geen nationale vrije dag voor het Suikerfeest 

Behalve dat de media zelf hun opinie weergeven over islamitische feestdagen of het 

perspectief aanhalen van scholen of organisaties, geven ze ook geluiden uit de maatschappij 

weer. Zo staat de maatschappij binnen de krantenartikelen negatief tegenover het inruilen 

van Tweede Pinksterdag voor het Suikerfeest als nationale feestdag. Zo zou het niet goed 

zijn als een christelijk georiënteerde feestdag zou verdwijnen ten gunste van een 

islamitische feestdag. Ook bespreekt het NRC Handelsblad dat het meer voor de hand ligt 



 49 

om een andere seculiere, nationale feestdag voor Tweede Pinksterdag terug te krijgen in 

plaats van deze christelijke feestdag aan een andere religie te geven: “Maar in plaats van 

deze christelijke feestdag aan een andere religie te ‘schenken’ zou het meer voor de hand 

liggen om er een seculiere, nationale feestdag voor terug te krijgen.” (NRC Handelsblad, 8 

mei 2018).  

  Daarnaast wordt in het Algemeen Dagblad besproken dat bij een christelijk land als 

Nederland geen feestdag uit een andere cultuur hoort, zeker niet als dat ten koste gaat van 

eeuwenoude tradities: “Nederland is een christelijk land, daar hoort geen feestdag uit een 

andere cultuur bij, zeker niet als dat ten koste gaat van onze eigen eeuwenoude tradities.” 

(Algemeen Dagblad, 3 juni 2017). Een ander geluid in het Algemeen Dagblad benadrukt ook 

dat niet al het oude maar moet verdwijnen en dat het accepteren van anderen niet 

betekent dat we maar aan zelfverloochening moeten doen. Al deze geluiden zijn gebaseerd 

op wat de kranten zeggen over de maatschappij, waarbij ‘de maatschappij’ vindt dat we 

onszelf niet moeten opofferen voor deze ruil.  

 

4.3.5 Begrip voor islamitische feestdagen  

Naast de negatieve geluiden die islamitische feestdagen veelal als bron van zorg zien, zijn in 

de geanalyseerde artikelen ook positieve geluiden terug te vinden die begrip tonen voor 

islamitische feestdagen. Zoals gezegd, zijn deze geluiden afkomstig vanuit scholen, 

werkgevers, collega’s en de politie. Dat de kranten meenemen dat er begrip is voor 

islamitische feestdagen vanuit scholen, organisaties en de overheid komt overeen met 

literatuur van Akbarzadeh en Smith (2005) die stellen dat Australische moslims zo nu en dan 

door de media als een onderdeel van de samenleving worden gezien. Zo blijkt uit het 

Algemeen Dagblad dat scholen leerlingen en leraren vrij geven voor islamitische feestdagen 

en houden ook christelijke scholen rekening met de feestdagen van het islamitische geloof: 

“Zowel het Globe als het Gregorius College zijn van christelijke signatuur, maar zelf vinden 

ze het niet meer dan normaal hun leerlingen ook islamitische feestdagen te gunnen.” 

(Algemeen Dagblad, 30 augustus 2017). Sommige scholen geven alle leerlingen vrij voor het 

Offerfeest en andere geven enkel islamitische leerlingen vrij. Daarnaast wordt in het 

Algemeen Dagblad benoemd dat scholen ook geen vrije dag mogen weigeren vanwege het 

Offerfeest: “Het Offerfeest voor moslims is geen officiële feestdag, maar scholen mogen 

kinderen geen vrije dag weigeren wanneer ouders die aanvragen om religieuze redenen.” 



 50 

(Algemeen Dagblad, 11 juli 2017). Scholen houden rekening met de afwezigheid van 

islamitische leerlingen door de lesstof in een elektrische leeromgeving te zetten en 

leerlingen die niet christelijk zijn de islamitische feestdagen te “gunnen” en dit mee te 

nemen in de godsdienstlessen.  

  Bovendien houden werkgevers en collega’s volgens de Volkskrant en het NRC 

Handelsblad rekening met de Ramadan door bijvoorbeeld mee te denken met collega’s en 

aangepaste afspraken te maken. Zo kunnen werknemers het melden wanneer ze zich niet 

lekker voelen of te moe zijn en eventueel eerder naar huis: “Als ze zich niet lekker voelen of 

te moe zijn, kunnen ze dat melden en eventueel eerder naar huis. Met de roosters zijn we 

soepel.” (de Volkskrant, 23 juni 2017). Collega’s zijn begripvol tegenover vastende collega’s 

door bijvoorbeeld geen koffie te halen tijdens een overleg. Binnen de politie wordt rekening 

gehouden met de Ramadan door gezamenlijk een iftar (de maaltijd die na zonsondergang 

door vastende moslims wordt genuttigd) te organiseren: “De Amsterdamse politie 

organiseert ieder jaar, nu al zestien jaar lang, een iftar, de gezamenlijke maaltijd die tijdens 

de ramadan na zonsondergang wordt genuttigd.” (NRC Handelsblad, 23 juni 2017).  

  Tot slot benadrukken de initiatiefnemers van de feestdagenruil dat het inruilen van 

Tweede Pinksterdag voor het Suikerfeest een vorm van diversiteit is. Volgens hen kan er op 

deze manier rekening gehouden worden met de diversiteit van de Nederlandse 

samenleving, aldus het NRC Handelsblad: “De keuze om bij vrije feestdagen meer ruimte te 

geven aan de veelkleurigheid en meerstemmigheid die onze samenleving kenmerkt, kan 

prikkelen tot nieuwsgierigheid en juist samenhang en begrip.” (NRC Handelsblad, 1 juni 

2017). Volgens het NRC Handelsblad is het goed dat de veelkleurigheid van de Nederlandse 

samenleving ook in “onze vrije dagen” tot uitdrukking komt.  

 

4.3.6 Tegengeluiden 

In de geanalyseerde krantenartikelen zijn ook tegengeluiden te vinden op de zorgen die 

spelen rondom islamitische feestdagen bij scholen, organisaties en de overheid. Zo 

bespreken de krantenartikelen dat de Ramadan niet direct een negatieve invloed heeft op 

de cijferscores. Ook spreken werknemers de zorgen tegen over de combinatie van vasten 

tijdens het werk door te benoemen dat ze het gewend zijn en dat ze hun werk hier niet op 

aanpassen: “Eddini heeft haar werkrooster nauwelijks aangepast. ,,Ik sla de lunchpauze 

over. Dan werk ik gewoon door”, vertelt ze. Wat niet betekent dat ze dan eerder naar huis  



 51 

gaat.” (NRC Handelsblad, 23 juni 2017). Tot slot reageert de politie op de commotie rondom 

de georganiseerde iftar door aan te geven dat het van belang is dat de politie goed is 

aangesloten op de maatschappij en dat de gezamenlijke maaltijd hier een goed voorbeeld 

van is: “De Nationale politie zegt in een reactie dat het van belang is dat de politie goed 

aangesloten is op de maatschappij. Een iftar is een voorbeeld van ‘verbinding met de 

buitenwereld’ en kan dienen om collega’s te verbinden.” (De Telegraaf, 21 juni 2017). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 52 

5.  Conclusie en discussie  

In dit laatste hoofdstuk worden de deelvragen en de onderzoeksvraag beantwoord. Ook 

wordt er een koppeling gemaakt tussen de bestaande wetenschappelijke literatuur over het 

onderwerp islam in de media en de resultaten van dit onderzoek. Daarnaast worden de 

maatschappelijke implicaties van dit onderzoek benoemd. Tot slot wordt er op het 

onderzoeksproces gereflecteerd door beperkingen te bespreken en aanbevelingen voor 

vervolgonderzoek te doen. 

 

5.1 Beantwoording onderzoeksvraag en deelvragen 

Binnen dit onderzoek stond de volgende onderzoeksvraag centraal: Hoe worden de islam en 

moslims gerepresenteerd in recente nieuwsartikelen (28 februari 2017 – 28 februari 2019) 

binnen Nederlandse kranten? Ter beantwoording van de onderzoeksvraag lag de focus van 

dit onderzoek op drie onderwerpen (de bouw en financiering van moskeeën, de 

hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen), waarbij er per onderwerp een aparte 

deelvraag is opgesteld:  

1. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over de bouw 

en financiering van moskeeën?  

2. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over het al dan 

niet dragen van een hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen? 

3. Hoe worden de islam en moslims gerepresenteerd in krantenartikelen over 

islamitische feestdagen? 

 

Deze deelvragen zullen eerst beantwoord worden en op basis van de antwoorden op deze 

deelvragen zal een antwoord op de hoofdvraag worden geformuleerd.  

  Wat betreft het eerste onderwerp, de bouw of financiering van moskeeën, komt uit 

dit onderzoek naar voren dat er een dominante stroming is die tegen buitenlandse 

financiering of de komst van nieuwe moskeeën is. Binnen deze negatieve stroming zijn de 

meeste geluiden die in de kranten worden gevonden afkomstig vanuit de politiek. De 

voornaamste argumenten tegen de bouw en buitenlandse financiering van moskeeën die 

door de kranten worden aangevoerd, zijn dat islamitische landen door middel van 

buitenlandse financiering invloed hebben op Nederlandse moskeeën, wat orthodoxe 



 53 

stromingen van de islam binnen deze moskeeën zou stimuleren. Daarnaast nemen de 

kranten mee dat de politiek voornamelijk tegen de komst of bouw van nieuwe moskeeën is, 

doordat politici deze niet vertrouwen of niet vinden passen binnen een wijk. Er zijn wel 

tegengeluiden te horen op deze zorgen rondom de gebedshuizen, maar negatieve geluiden 

zijn binnen de algehele mediarepresentatie van moskeeën dominant. Als antwoord op de 

eerste deelvraag kan dus worden gesteld dat de islam en moslims negatief worden 

gerepresenteerd in krantenartikelen over de bouw en financiering van moskeeën.  

  Wat betreft de overige twee onderwerpen (hoofddoekjesdiscussie en islamitische 

feestdagen) is er gebleken dat er sprake is van een positieve en een negatieve stroming 

binnen de betekenisgeving van de kranten. Dit kan worden uitgelegd aan de hand van het 

concept van ambivalentie in mediaberichtgeving (Bruce, 2013). Bruce (2013) formuleert 

ambivalentie als een mediatechniek waarbij gebruikgemaakt wordt van dubbelzinnigheid. 

Zo gebruiken journalisten representaties die niet alleen het negatieve of het positieve laten 

zien, maar beide meenemen. Journalisten proberen op deze manier de tegenstrijdige 

discoursen over de islam en moslims met elkaar te combineren. Met ambivalentie blijft het 

stereotyperende beeld in de media wel (deels) op een impliciete manier intact. Positieve 

aspecten worden wel benoemd, maar het stereotyperende beeld in de media wordt niet 

ontkracht. Zo bespreken de kranten bij de hoofddoekjesdiscussie dat een hoofddoekverbod 

aan de ene kant eigenlijk niet terecht is, maar aan de andere kant juist wel op basis van 

argumenten vanuit de politie of politiek. Ook bij islamitische feestdagen bespreken de 

kranten dat er enerzijds begrip is voor deze feestdagen, maar anderzijds spelen er zorgen en 

is er sprake van onbegrip. Het antwoord op de tweede en derde deelvraag luidt daarom dat 

de islam en moslims in krantenartikelen over de hoofddoekjesdiscussie en islamitische 

feestdagen zowel negatief als positief, en dus op een ambivalentie manier, worden 

gerepresenteerd.  

  Uit de antwoorden op de deelvragen kan worden opgemaakt dat journalisten zich er 

bewuster van lijken te zijn dat ze niet slechts negatief kunnen praten over de islam, 

aangezien er bij twee van de drie onderwerpen ambivalentie voorkomt. Eerder onderzoek 

sprak wel van negatieve berichtgeving over de islam en moslims (Akbarzadeh & Smith, 2005; 

d’Haenens & Bink, 2007; Powell, 2011; Saeed, 2007; Shadid, 2005), maar nu lijkt 

ambivalentie de mediastrategie te zijn binnen de Nederlandse kranten. Kortom, dit huidige 

onderzoek naar Nederlandse krantenartikelen laat zien dat ambivalentie de manier is 



 54 

waarop gepraat wordt.  

  Zoals benoemd, zijn bij de dominante verhalen die de media belichten tegengeluiden 

te herkennen op de zorgen die spelen rondom de islam en moslims. Desondanks zijn er, 

vooral bij het onderwerp moskeeën, veelal negatieve geluiden te horen waarbij angst voor 

infiltratie vanuit islamitische landen of orthodoxe vormen van de islam een belangrijk thema 

is. Journalisten putten bij het schrijven van artikelen mede uit alledaagse discoursen over de 

islam en moslims die circuleren in de samenleving. Deze discoursen beïnvloeden, deels 

onbewust, hun schrijven. Op basis van deze bevindingen kan als antwoord op de 

onderzoeksvraag geformuleerd worden dat de islam en moslims in recente nieuwsartikelen 

binnen Nederlandse kranten wisselend positief en negatief worden besproken, afhankelijk 

van het onderwerp. Moskeeën worden hoofdzakelijk gerepresenteerd als een gevaar voor 

de Nederlandse samenleving, terwijl het dragen van de hoofddoek op de werkvloer door 

moslimvrouwen en islamitische feestdagen wordt gerepresenteerd als ofwel onderdeel van 

de Nederlandse samenleving ofwel iets cultureel afwijkends.  

 

5.2 Koppeling met literatuur 

De bevindingen worden besproken in het licht van eerdere literatuur aan de hand van het 

proces van Othering (Said, 1978), het concept van ambivalentie (Bruce, 2013) en het geven 

van een stem aan de sociale groep van moslims (d’Haenens & Bink, 2007). Zo is dominant in 

de bevindingen dat er voornamelijk in de berichtgeving over de bouw en financiering van 

moskeeën een proces van Othering plaatsvindt. In de mediarepresentatie over buitenlandse 

financiering of de komst van nieuwe moskeeën maken de kranten vooral gebruik van een 

negatief discours, waarbinnen angst bestaat voor de invloed van islamitische landen, de 

verspreiding van orthodoxe vormen van de islam of de aanwezigheid van een moskee die 

niet binnen de wijk zou passen. Said (2008) benoemde al dat de islam the Other werd 

gemaakt door negatieve publicaties in Amerikaanse boeken en media. Ook de Nederlandse 

kranten van dit onderzoek tonen aan dat Othering te herkennen is in de krantenartikelen 

door de gebedshuizen te representeren als ‘anders’ door ze te linken aan negatieve 

aspecten. Daarnaast benoemt Said (1978) dat het Oriëntalisme gezien wordt als een 

westerse stijl om te domineren en gezag over het Oosten te hebben, wat binnen de 

representatie van moskeeën te herkennen is doordat de kranten de Nederlandse politiek 

weergeven als ‘domein’ dat controle wil hebben over de buitenlandse financiering van 



 55 

moskeeën. 

  Bovendien is in het theoretisch kader en de methode benoemd dat geweld 

(Whitaker, 2002) en terrorisme (Powell, 2011) terugkerende stereotypen zijn die door de 

media aan moslims worden toegekend. Deze bevinding is ook binnen dit onderzoek naar 

voren gekomen binnen de mediarepresentatie over moskeeën, doordat de gebedshuizen in 

verband worden gebracht met radicalisme, jihad en extremisme. Dit vonden Martin en 

Phelan (2002) ook terug in hun onderzoek naar het media discours over terrorisme. Tot slot 

benoemde Dunn (2001) dat er in Sydney sprake was van een discours gericht tegen de 

komst van nieuwe moskeeën. Dit discours is ook te herkennen in de berichtgeving van de 

Nederlandse kranten over de bouw van moskeeën. Daarentegen spreken enkele neutrale 

geluiden dit negatieve discours over de islam en moslims enigszins tegen in de berichtgeving 

over moskeeën. De kranten schrijven soms op een neutrale manier over de organisaties die 

financiering verlenen aan Nederlandse moskeeën door hier enkel informatie over te geven. 

Volgens Akbarzadeh en Smith (2005) is er sprake van neutrale representatie wanneer 

journalisten vooral feiten aanhalen en zich niet mengen in de discussie rondom de islam en 

moslims, zoals dat in dit geval gebeurt. 

  Daarnaast wordt het proces van Othering het meest versterkt wanneer de media de 

geluiden van de maatschappij meenemen in de representatie van het dragen van de 

hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen of het vieren van islamitische feestdagen. 

De media refereren hiermee aan de samenleving, waardoor er een krachtig discours tot 

stand komt, omdat er ‘vanuit het volk’ gesproken wordt. Bovendien vindt er Ethnization of 

Islam plaats bij het proces van Othering, doordat het dragen van de hoofddoek op de 

werkvloer door moslimvrouwen of het vieren van islamitische feestdagen door de media 

worden gerepresenteerd als iets cultureel afwijkend. Dit draagt eraan bij dat moslims 

binnen de Nederlandse kranten worden gerepresenteerd als een sociale groep met culturele 

kenmerken die niet overeenkomen met de ‘Nederlandse’ cultuur (Van Sterkenburg, 2011). 

De hoofddoek wordt in de kranten namelijk gerepresenteerd als iets dat niet ‘neutraal’ is en 

tevens worden de religieuze feestdagen van de islam gerepresenteerd als iets dat afwijkt 

van de Nederlandse cultuur.  

  Bij de mediarepresentatie over islamitische feestdagen nemen de kranten zorgen 

vanuit scholen, organisaties of de maatschappij mee, die aantonen dat moslims nog steeds 

als ‘vreemd’ worden gezien door hun religieuze gewoontes. Dunn (2001) gebruikte de 



 56 

categorie ‘vreemd’ om negatieve representatie te herkennen en volgens Bloul (2008) 

kunnen religieuze verschillen ten grondslag liggen aan de tegenstelling in wie als etnische 

minderheidsgroep wordt gezien en wie als etnische meerderheidsgroep. Volgens d’Haenens 

en Bink (2007) is er binnen de Nederlandse media sprake van een discours dat moslims ziet 

als een bedreiging voor de ‘Nederlandse manier van leven’. De Nederlandse kranten die 

binnen dit onderzoek zijn meegenomen, maken gebruik van een soortgelijk discours door te 

belichten dat er vanuit de Nederlandse samenleving weinig begrip is voor de overtuigingen 

van het islamitische geloof. Dit vergroot de tegenstelling van moslims als etnische 

minderheidsgroep en Nederlanders als etnische meerderheidsgroep.   

  Tot slot stelt Bloul (2008) dat de media bijdragen aan islamofobie, doordat ze de 

islam en moslims negatief belichten. Binnen de krantenartikelen over de onderwerpen die 

binnen dit onderzoek zijn meegenomen, is de berichtgeving deels negatief over de islam en 

moslims. Dit kan, zoals Bloul stelt, islamofobie verder aanwakkeren bij mensen. Het 

heersende discours over de islam en moslims wordt dus versterkt door deze gedeeltelijk 

negatieve representatie van de islam en moslims over moskeeën en door negatieve 

geluiden over het dragen van de hoofddoek op de werkvloer of over islamitische feestdagen 

aan te halen. Ogan et al. (2014) stellen dat islamfobie het meest samenhangt met de 

politieke denkbeelden van een persoon. De kranten nemen binnen het negatieve discours 

over de islam en moslims een aantal keer geluiden vanuit de PVV mee, een politieke partij 

die een sterke anti-islam agenda nastreeft. Dit kan ertoe leiden dat islamofobie versterkt 

wordt bij mensen met soortgelijke overtuigingen als de PVV. 

  Naast het proces van Othering, valt het concept van ambivalentie (Bruce, 2013) te 

herkennen in de mediaberichtgeving. De kranten putten uit zowel positieve als negatieve 

discoursen bij de mediarepresentatie over het dragen van de hoofddoek op de werkvloer 

door moslimvrouwen en islamitische feestdagen. De kranten nemen hierbij positieve 

stromingen mee in de berichtgeving, maar zoals eerder benoemd, ontkrachten ze de 

stereotypen niet aangezien ze ook negatieve stromingen meenemen. Aan de ene kant 

wordt het negatieve discours dus tegengesproken door het positieve discours, maar nog 

steeds komt het negatieve discours voor in de mediaberichtgeving. Zo kan de ambivalentie 

waarvan bij de hoofddoekjesdiscussie sprake is enerzijds gekoppeld worden aan literatuur 

van Fekete (2004), die stelt dat de media en politiek aan de hand van de 

hoofddoekjesdiscussie benadrukken dat de multiculturele samenleving onder druk ligt. De 



 57 

Nederlandse kranten van dit onderzoek belichten dat ook in Nederland moslimvrouwen de 

mogelijkheid willen hebben om hun hoofddoek te dragen op de werkvloer, maar dat de 

politiek een verbod hierop instelt. Dit sluit aan op wat Vink (2007) stelt, namelijk dat 

Nederland niet meer een grote voorstander is van culturele diversiteit.  

  Anderzijds geven de kranten het standpunt van de politie weer die juist vindt dat de 

hoofddoek onderdeel moet worden van het uniform, omdat moslims deel uitmaken van de 

multiculturele samenleving. Dit komt overeen met wat auteurs als Akbarzadeh en Smith 

(2005) stellen, namelijk dat Australische moslims binnen kranten in Australië eveneens als 

onderdeel van de samenleving worden gezien. Daarnaast wordt het hoofddoekverbod door 

de kranten soms gerepresenteerd als een vorm van discriminatie. Dunn et al. (2007) 

benoemen dat er binnen een maatschappij onderscheid wordt gemaakt tussen moslims en 

niet-moslims, welke ook gemaakt wordt binnen de discussie over het hoofddoekverbod. De 

kranten nemen tevens negatieve reacties vanuit de maatschappij mee, waarin gesteld wordt 

dat het dragen van een hoofddoek op de werkvloer door moslimvrouwen een uiting is van 

onderdrukking van vrouwen. Dit komt overeen literatuur van d’Haenens en Bink (2007) die 

stellen dat de islam regelmatig wordt geassocieerd met de onderdrukking van vrouwen.  

 Ook in de berichtgeving over islamitische feestdagen is sprake van ambivalentie, 

waarbij enerzijds vooral begrip wordt getoond voor islamitische feestdagen en anderzijds 

vooral zorgen worden geuit over het functioneren of presteren van vastende 

moslimwerknemers of leerlingen. Daarnaast mag Tweede Pinksterdag niet worden ingeruild 

voor een islamitische feestdag volgens de maatschappij, aldus de meeste kranten. Het feit 

dat er volgens de kranten begrip wordt getoond voor de feestdagen van moslims vanuit 

scholen, organisaties en de overheid of de maatschappij laat zien dat deze sociale groep 

deels wordt gezien als onderdeel van de Nederlandse samenleving. Dit valt vooral te 

herkennen in krantenartikelen die schrijven dat het ruilen van Tweede Pinksterdag voor het 

Suikerfeest past binnen de diversiteit van de Nederlandse samenleving. Dit toont dat de 

multiculturele samenleving niet, in tegenstelling tot wat d’Haenens en Bink (2007) stellen, 

slechts negatief wordt gerepresenteerd door de media.  

 Tot slot is er gekeken of de kranten de stem van moslims in hun berichtgeving 

meenemen. Dit betekent dat het perspectief van de moslimgemeenschap ook wordt 

meegenomen in de artikelen. Er wordt wel eens een stem gegeven aan de 

moslimgemeenschap, maar het blijft beperkt. De stem van moslims is minder 



 58 

vertegenwoordigd in de krantenartikelen, terwijl het wel over hen gaat. Zo is de stem van 

moslims minder aanwezig binnen de mediarepresentatie over de islam en moslims dan 

andere stemmen, zoals die van de maatschappij of politiek. Net als in het onderzoek van 

d’Haenens en Bink (2007) spreken moslims, wanneer zij worden aangehaald, in de helft van 

de gevallen op persoonlijke titel en in de andere helft van de gevallen namens islamitische 

organisaties of instellingen. Bij de berichtgeving over de financiering of bouw van moskeeën 

wordt vooral vanuit het bestuur van de moskee gesproken, terwijl bij de ambivalente 

artikelen over de hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen moslims namens zichzelf 

aan het woord komen. Doordat de mening van moslims in de kranten wordt meegenomen, 

wordt de mogelijkheid geboden om vooroordelen af te breken. Voor het discours over de 

islam en moslims betekent dit dat het nog steeds voornamelijk wordt gerepresenteerd 

vanuit het perspectief van journalisten met een westerse achtergrond die bij de kranten 

werken, maar dat er in de betekenisgeving wel enige ruimte wordt gegeven aan de sociale 

groep van moslims zelf.  

 

5.3 Maatschappelijke implicaties 

Dit onderzoek heeft aangetoond dat er dubbelzinnigheid bestaat in de recente 

berichtgeving over de islam en moslims in Nederlandse kranten, die onder te verdelen is in 

een positieve en negatieve stroming en mede afhangt van het onderwerp waarover wordt 

geschreven. Journalisten spelen een grote rol bij zowel deze negatieve als positieve 

representatie uit de krantenartikelen van dit onderzoek. Zo hebben de media, als een van 

de sociale factoren waaruit mensen informatie halen, de verantwoordelijkheid om de islam 

en moslims zo evenwichtig mogelijk in het nieuws te brengen. Desondanks is de 

berichtgeving vaak geschreven vanuit een eenzijdig perspectief (voornamelijk vanuit dat van 

de etnische meerderheidsgroep) en missen journalisten hierdoor mogelijk de andere kant 

van het verhaal. Ook wordt er in de krantenartikelen weinig het woord gegeven aan de 

moslimgemeenschap, waardoor moslims zich minder snel gehoord kunnen voelen. 

 Bovendien kan bepaalde representatie, zoals gevonden werd bij het onderwerp 

moskeeën, moslims verder distantiëren van de maatschappij. Wanneer journalisten het 

proces van Othering versterken, wordt ook het wij-zij onderscheid vergroot. Hierop is meer 

reflectie nodig vanuit de media, omdat het proces van Othering een bepaald vooroordeel in 

zich heeft door negatieve aspecten te linken aan de islam en moslims. Journalisten werken 



 59 

vaak met deadlines en zijn daardoor wellicht geneigd te putten uit makkelijk beschikbare 

discoursen over de islam en moslims die in de samenleving circuleren. Daarom is het goed 

dat journalisten reflecteren op de manier waarop zij schrijven over de islam en moslims en 

zien waar zij (negatieve) verbanden leggen.  

  De resultaten van dit onderzoek laten journalisten die het nieuws produceren zien 

dat ambivalentie binnen de representatie van de islam en moslims in Nederlandse kranten 

de mediastrategie is geworden. Vanuit ambivalentie belichten journalisten meerdere 

aspecten van hetzelfde nieuws. Zo kunnen artikelen die tevens positieve standpunten 

tegenover islamitische feestdagen en het dragen van een hoofddoek op de werkvloer 

meenemen de afstand tussen moslims en andere sociale groepen verkleinen. Daarnaast 

toont dit onderzoek journalisten welke negatieve associaties over de islam en moslims in de 

krantenartikelen te vinden zijn. Op deze manier zijn ze bewust van de manier waarop zij 

binnen de onderwerpen moskeeën, hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen 

schrijven over de islam en moslims.  

 

5.4 Beperkingen en aanbevelingen voor vervolgonderzoek  

Dit onderzoek heeft getracht om een groter geheel te analyseren door de focus te leggen op 

drie verschillende onderwerpen. De geanalyseerde artikelen zijn een selectie van de totaal 

in LexisNexis gevonden berichtgeving over moskeeën, de hoofddoekjesdiscussie en 

islamitische feestdagen in Nederlandse kranten. Binnen dit onderzoek zijn slechts artikelen 

van de vier grootste dagbladen geanalyseerd waarbij er niet is gekeken naar de verschillen 

in berichtgeving tussen de kranten. Ook zijn artikelen over de aanslag in Utrecht niet 

meegenomen binnen de datacollectie, doordat deze buiten de periode van dataverzameling 

viel. Deze aanslag heeft wellicht ook veel berichtgeving in de media rond de sociale groep 

van moslims opgeleverd, maar dit onderzoek heeft de meer ‘alledaagse’ berichtgeving 

onderzocht. Een interessant idee voor toekomstig onderzoek zou dus kunnen zijn om een 

vergelijking te maken tussen de berichtgeving van de nationale dagbladen, waarbij ook 

krantenartikelen over de aanslag in Utrecht meegenomen worden. Op deze manier kan 

onderzocht worden hoe de Nederlandse media in 2019 berichten over dit onderwerp en of 

er verschil zit in de berichtgeving tussen verschillende kranten.  

  Bij de algemene verkenning in LexisNexis viel op dat regionale dagbladen, naast 

nationale dagbladen, veel over de onderwerpen moskeeën, hoofddoekjesdiscussie en 



 60 

islamitische feestdagen berichten. Op basis hiervan is een aanbeveling voor toekomstig 

onderzoek om een vergelijking te maken tussen regionale en nationale dagbladen over hun 

berichtgeving over de islam en moslims. NOS (2019) stelt namelijk dat diverse regio’s 

politiek gezien verschillend tegen de islam en moslims aankijken. Zo is er uit de provinciale 

verkiezingen van maart 2019 naar voren gekomen dat er relatief het meest op de PVV wordt 

gestemd in Limburg en dat er in het westen van het land relatief het meest wordt gestemd 

op Forum voor Democratie (NOS, 2019). Wegens deze regionale verschillen is het tevens 

interessant om te onderzoeken of regionale dagbladen verschillen in de representatie van 

de islam en moslims. Daarnaast kijkt veel wetenschappelijk onderzoek, evenals dit 

onderzoek, enkel naar de mediaberichtgeving en niet naar het perspectief van journalisten 

of de moslims zelf. Daarom is een andere aanbeveling voor vervolgonderzoek om interviews 

met moslims of journalisten af te nemen over hun ervaringen of meningen over de 

mediaberichtgeving.  

  Met dit huidige onderzoek is inzicht verkregen in de representatie van de islam en 

moslims binnen de recente berichtgeving van Nederlandse kranten. In het theoretisch kader 

(p. 7) is benoemd dat representaties gevolgen met zich meebrengen, doordat mensen 

gebruik kunnen maken van de specifieke woorden of beelden die in de krantenartikelen 

aanwezig zijn om de wereld te begrijpen. De specifieke ideeën over sociale groepen kunnen 

bepalen hoe mensen tegen anderen aankijken. Dit houdt dus in dat mensen naar aanleiding 

van de negatieve geluiden bij het onderwerp moskeeën, maar ook bij de 

hoofddoekjesdiscussie en islamitische feestdagen, negatiever tegen de gebedshuizen, het 

dragen van een hoofddoek of de feestdagen gaan aankijken. Daarentegen kunnen de 

positieve geluiden binnen de onderwerpen hoofddoekjesdiscussie of islamitische 

feestdagen ervoor zorgen dat mensen meer begrip krijgen voor de islam en moslims. Op 

basis hiervan is een aanbeveling voor vervolgonderzoek om lezersreacties onder de digitale 

artikelen te analyseren om op deze manier te onderzoeken wat voor discours hierin te 

herkennen valt. Kortom, publieksonderzoek is, evenals meer onderzoek onder journalisten 

zelf, een goede aanvulling. 

 

 

 

 



 61 

Literatuurlijst  

Aguayo, M. (2009). Representations of Muslim bodies in the kingdom: Deconstructing  

  discourses in Hollywood. Global Media Journal, 2(2), 41. http://citeseerx.ist.psu.edu/ 

  viewdoc/download?doi=10.1.1.558.761&rep=rep1&type=pdf 

Ahmed, S., & Matthes, J. (2017). Media representation of Muslims and Islam from 2000 to  

  2015: A meta-analysis. International Communication Gazette, 79(3), 219-244.  

  https://doi.org/10.1177%2F1748048516656305 

Akbarzadeh, S., & Smith, B. (2005). The representation of Islam and Muslims in the  

  media. School of Political and Social Inquiry, 4. https://www.academia.edu/8645594/ 

  The_Representation_of_Islam_and_Muslims_in_the_Media 

Bloul, R. A. (2008). Anti-discrimination laws, Islamophobia, and ethnicization of Muslim  

  identities in Europe and Australia. Journal of Muslim Minority Affairs, 28(1), 7-25.  

  https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/13602000802011036 

Boeije, H. (2010). Analysis in qualitative research. London: Sage.  

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative research in  

  psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa  

Bruce, T. (2013). Reflections on communication and sport: On women and  

  femininities. Communication & Sport, 1(1-2), 125-137. https://doi- 

  org.eur.idm.oclc.org/10.1177/2167479512472883 

Campbell, C. P. (1995). Race, myth and the news. Thousand Oaks: Sage Publications.  

d'Haenens, L., & Bink, S. (2007). Islam in the Dutch press: with special attention to the  

  Algemeen Dagblad. Media, Culture & Society, 29(1), 135-149.  

  https://doi.org/10.1177%2F0163443706072002 

Dunn, K. M. (2001). Representations of Islam in the politics of mosque development in  

  Sydney. Tijdschrift voor economische en sociale geografie, 92(3), 291-308.   

  https://doi.org/10.1111/1467-9663.00158 

Dunn, K. M., Klocker, N., & Salabay, T. (2007). Contemporary racism and Islamaphobia in  

  Australia: Racializing religion. Ethnicities, 7(4), 564-589.  

  https://doi.org/10.1177%2F1468796807084017 

Dwyer, C. (1998). challenging dominant representations of young British Muslim  

  women. Cool places: Geographies of youth cultures, 50. London: Routledge.  

https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/13602000802011036
https://doi.org/10.1111/1467-9663.00158


 62 

Essed, P., & Trienekens, S. (2008). ‘Who wants to feel white?’ Race, Dutch culture and  

  contested identities. Ethnic and Racial Studies, 31(1), 52-72.  

  https://doi.org/10.1080/01419870701538885 

Fekete, L. (2004). Anti-Muslim racism and the European security state. Race & Class, 46(1),  

  3-29. https://doi.org/10.1177%2F0306396804045512 

Forum voor Democratie. (2019). Wet Bescherming Nederlandse Waarden. Geraadpleegd  

  van https://forumvoordemocratie.nl/standpunten/wet-bnw 

Gana, N. (2008). Introduction: Race, Islam, and the task of Muslim and Arab American  

  writing. Pmla, 123(5), 1573-1580. https://doi.org/10.1632/pmla.2008.123.5.1573 

Hall, S. (1973). Encoding and decoding in the television discourse. 

Hall, S. (1978). Policing the Crisis. London: Constable. 

Hall, S. (1992). The West and the Rest: Discourse and power. 

Hall, S. (1997). The work of representation. Representation: Cultural representations and  

  signifying practices, 2, 13-74.  

Heeren, J., & Zick, A. (2014). Misleading images: Results from interviews with media  

  producers, journalists and consumers on Muslims and Islam in German  

  media. Middle East Journal of Culture and Communication, 7(1), 46-63. https://doi- 

  org.eur.idm.oclc.org/10.1163/18739865-00701003 

Hopkins, P. E. (2004). Young Muslim men in Scotland: inclusions and exclusions. Children's  

  geographies, 2(2), 257-272. https://doi- 

  org.eur.idm.oclc.org/10.1080/14733280410001720548 

Ibrahim, D. (2010). The framing of Islam on network news following the September 11th  

  attacks. International Communication Gazette, 72(1), 111-125.  

  https://doi.org/10.1177%2F1748048509350342 

Khatib, L. (2006). Nationalism and Otherness: The representation of Islamic fundamentalism  

  in Egyptian cinema. European journal of cultural studies, 9(1), 63-80.  

  https://doi.org/10.1177%2F1367549406060808 

Lucassen, L. (2005). The immigrant threat: The integration of old and new migrants in  

  Western Europe since 1850. Chicago: University of Illinois Press.  

Martin, P., & Phelan, S. (2002). Representing Islam in the wake of September 11: A  

  comparison of US television and CNN online messageboard  

  discourses. Prometheus, 20(3), 263-269.  

https://doi.org/10.1177%2F0306396804045512
https://forumvoordemocratie.nl/standpunten/wet-bnw
https://doi.org/10.1632/pmla.2008.123.5.1573
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/14733280410001720548
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1080/14733280410001720548


 63 

  https://doi.org/10.1080/08109020210141371 

Matthews, B., & Ross, L. (2010). Research Methods: A Practical Guide for the Social Sciences.  

  Harlow, England: Pearson Education Limited. 

Meijer, I. C., & de Bruin, J. (2003). The value of entertainment for multicultural society: a  

  comparative approach towards ‘white’ and ‘black' soap opera talk. Media, Culture &  

  Society, 25(5), 695-703. https://doi.org/10.1177/01634437030255007 

Mishra, S. (2007). Saving Muslim women and fighting Muslim men: Analysis of  

  representations in the New York Times. Global Media Journal, 6(11), 1-20.  

  http://www.globalmediajournal.com/open-access/saving-muslim-women-and- 

  fighting-muslim-menanalysis-of-representations-in-the-new-york- 

  times.php?aid=35266 

NOM (Nationaal Onderzoek Multimedia). (2018). NOM Mediamerken 2018-IV.  

  Geraadpleegd van https://dundasbi.reports.nl/NOM/Dashboard/Dashboard?  

  guidinput=a79ecc0d-4797-4ef6-9ec8-4a3a0ef83520 

NOS. (2019, 23 maart). De nieuwe politieke kaart van Nederland: versnippering in beeld.  

  Geraadpleegd van https://nos.nl/artikel/2277253-de-nieuwe-politieke-kaart-van- 

  nederland-versnippering-in-beeld.html 

Ogan, C., Willnat, L., Pennington, R., & Bashir, M. (2014). The rise of anti-Muslim prejudice:  

  Media and Islamophobia in Europe and the United States. International  

  Communication Gazette, 76(1), 27-46. https://doi- 

  org.eur.idm.oclc.org/10.1177/1748048513504048 

Phalet, K., & Ter Wal, J. (2004). Moslim in Nederland. De publieke discussie over de islam in  

  Nederland. Een analyse van artikelen in de Volkskrant 1998-2002. SCP  

  werkdocument 106d. ed.). Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau. 

Powell, K. A. (2011). Framing Islam: An analysis of US media coverage of terrorism since  

  9/11. Communication Studies, 62(1), 90-112.  

  https://doi.org/10.1080/10510974.2011.533599 

Rich, E. (1979). User modeling via stereotypes. Cognitive science, 3(4), 329-354.  

  https://doi.org/10.1016/S0364-0213(79)80012-9 

Ruigrok, N., & Van Atteveldt, W. (2007). Global angling with a local angle: How US, British,  

  and Dutch newspapers frame global and local terrorist attacks. Harvard International  

  Journal of Press/Politics, 12(1), 68-90.  

https://doi.org/10.1080/08109020210141371
https://doi.org/10.1177%2F01634437030255007
https://dundasbi.reports.nl/NOM/Dashboard/Dashboard
https://doi.org/10.1016/S0364-0213(79)80012-9


 64 

  https://doi.org/10.1177%2F1081180X06297436 

Saeed, A. (2007). Media, racism and Islamophobia: The representation of Islam and Muslims  

  in the media. Sociology Compass, 1(2), 443-462.  

  https://doi.org/10.1111/j.1751-9020.2007.00039.x 

Said, E. (1978). Orientalism. London: Penguin Books. 

Said, E. (2008). Covering Islam: How the media and the experts determine how we see  

  the rest of the world (Fully revised edition). Random House. 

Sardar, Z. (1999). Orientalism. Buckingham, UK: Open University Press. 

Semetko, H. A., & Valkenburg, P. M. (2000). Framing European politics: A content analysis of  

  press and television news. Journal of communication, 50(2), 93-109. https://doi- 

  org.eur.idm.oclc.org/10.1111/j.1460-2466.2000.tb02843.x 

Scholten, P., & Holzhacker, R. (2009). Bonding, bridging and ethnic minorities in the  

  Netherlands: changing discourses in a changing nation. Nations and  

  Nationalism, 15(1), 81-100. https://doi.org/10.1111/j.1469-8129.2009.00350.x 

Shadid, W. (2005). Berichtgeving over moslims en de islam in de westerse media:  

  Beeldvorming, oorzaken en alternatieve strategieën. Tijdschrift voor  

  communicatiewetenschap, 33(4), 330-346. https://interculturelecommunicatie.com/ 

  download/westerse%20media%20en%20islam.pdf 

Tibi, B. (2010). Ethnicity of fear? Islamic migration and the ethnicization of Islam in  

  Europe. Studies in Ethnicity and Nationalism, 10(1), 126-157.  

  https://doi.org/10.1111/j.1754-9469.2010.01038.x 

Van Sterkenburg, J. (2011). Race, ethnicity and the sport media. Amsterdam: Pallas  

  Publications/Amsterdam University Press. 

Van Sterkenburg, J., Knoppers, A., & de Leeuw, S. (2012). Constructing racial/ethnic  

  difference in and through Dutch televised soccer commentary. Journal of Sport and  

  Social Issues, 36(4), 422-442. https://doi.org/10.1177%2F0193723512448664 

Vink, M. P. (2007). Dutch ‘multiculturalism’beyond the pillarisation myth. Political Studies  

  Review, 5(3), 337-350. https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1111/j.1478- 

  9299.2007.00134.x 

Vreeken, R. (2019, 15 maart). Leiders moslimlanden vinden aanslag Christchurch het gevolg  

  van islamofobie in het Westen. Geraadpleegd van  

  https://www.volkskrant.nl/nieuws-achtergrond/leiders-moslimlanden-vinden- 

https://doi.org/10.1111/j.1754-9469.2010.01038.x
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1111%2Fj.1478-9299.2007.00134.x
https://doi-org.eur.idm.oclc.org/10.1111%2Fj.1478-9299.2007.00134.x


 65 

  aanslag-christchurch-het-gevolg-van-islamofobie-in-het- 

  westen~b358cbe1/?referer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F 

Waardenburg, J. D. J. (2001). Institutionele vormgevingen van de islam in Nederland gezien  

  in Europees perspectief, WRR Werkdocumenten nr. W118, Den Haag. 

Watt, W. M., & Welch, A. T. (1968). What is Islam? London: Longmans. 

Whitaker, B. (2002). Islam and the British press after September 11. Islam and the media.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 66 

Bijlagen 

Bijlage 1. Overzicht van de krantenartikelen  

Onderwerp moskeeën:   

1. Moskeebesturen moeten onder ede gehoord – 21 februari 2019 – De Telegraaf  

2. 'Het bleek toch wel een taai onderwerp'; Koolmees Minister worstelt met 

buitenlands geld moskeeën – 15 februari 2019 – NRC Handelsblad 

3. Kabinet wil giften uit 'onvrije landen' blokkeren; Ongewenst geld – 12 februari 2019 

– NRC Handelsblad  

4. Aboutaleb op het matje na 'foute lobby' – 30 januari 2019 – Algemeen Dagblad 

5. De omstreden lobby van Aboutaleb – 29 januari 2019 – NRC Handelsblad  

6. Teleurstelling groot bij bestuur As-Soennah – 4 oktober 2018 – Algemeen Dagblad 

7. Kolff: Vertrouwen in Dordtse moskee Al Fath – 13 september 2018 – Algemeen 

Dagblad  

8. Moskee Al Fath koopt 'ingepikt' land van Dordt – 5 september 2018 – Algemeen 

Dagblad 

9. ’Geen moskee in volksbuurtje’ – 28 augustus 2018 – De Telegraaf  

10. Moskee El Fath reageert: 'Imam was niet radicaal' – 21 juni 2018 – Algemeen 

Dagblad  

11. Belasting - voordeel As-Soennah ingetrokken – 20 juni 2018 – Algemeen Dagblad  

12. Financiering met vraagteken – 9 juni 2018 – Algemeen Dagblad  

13. Oostenrijk sluit moskeeën – 9 juni 2018 – Algemeen Dagblad  

14. Oostenrijk pakt radicale predikers aan – 9 juni 2018 – De Telegraaf 

15. Moskee geeft inzicht in financiering bouw – 5 juni 2018 – Algemeen Dagblad  

16. Ingrijpen bij moskee is moeilijk – 1 juni 2018 – Algemeen Dagblad  

17. Niet-strafbaar gedrag toch aanpakken – 31 mei 2018 - NRC Handelsblad  

18. Onderzoek NRC Gemeenteraad Den Haag: geen subsidie meer voor As Soennah-

moskee – 18 mei 2018 – NRC Handelsblad  

19. Geen cent meer naar As-Soennah – 18 mei 2018 – Algemeen Dagblad  

20. As-Soennah belooft meer openheid – 5 mei 2018 – Algemeen Dagblad  

 

 



 67 

Onderwerp hoofddoekjesdiscussie:  

1. Het nieuwe Nederland verdient een plaats in de media – 23 juli 2018 – NRC 

Handelsblad 

2. Gelijkheid voor iedereen – 22 november 2017 – De Telegraaf  

3. Discussie barst nu echt los – 21 november 2017 – Algemeen Dagblad  

4. Politiemedewerker eist dat ze hoofddoek mag dragen – 19 oktober 2017 – de 

Volkskrant 

5. Agente: Ik wil mijn hoofddoekje dragen – 19 oktober 2017 – Algemeen Dagblad 

6. Zes vragen over een hoofddoekverbod op school – 4 juli 2017 – Algemeen Dagblad  

7. Commotie over ‘verbod’ hoofddoek – 3 juli 2017 – Algemeen Dagblad  

8. ’Geen straf hoofddoek-agente’ – 22 mei 2017 – De Telegraaf  

9. Hou onze politie neutraal – 20 mei 2017 – De Telegraaf  

10. 'Verbod op hoofddoek mag niet' – 19 mei 2017 – de Volkskrant  

11. Het kan in New York, kan het ook hier? – 19 mei 2017 – de Volkskrant 

12. Hoofddoek bij agenten, maakt dat kans? – 19 mei 2017 – NRC Handelsblad 

13. In Engeland is een hoofddoekje bij de politie normaal – 18 mei 2017 – Algemeen 

Dagblad  

14. ‘Mijn hoofddoek doet er helemaal niet toe’ – 17 maart 2017 – NRC Handelsblad  

15. EURopees hof van justitie Het hoofddoekverbod is een nederlaag voor de 

godsdienstvrijheid – 17 maart 2017 – NRC Handelsblad  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 68 

Onderwerp islamitische feestdagen:  

1. Ramadan: goed eten bij Ramadan – 16 mei 2018 – Algemeen Dagblad  

2. Eindexamen doen op lege maag – 15 mei 2018 – de Volkskrant  

3. Geen nationale vrije dag voor vieren van het Suikerfeest – 8 mei 2018 – NRC 

Handelsblad 

4. Meer Utrechtse scholen geven vrij voor Offerfeest – 30 augustus 2017 – Algemeen 

Dagblad  

5. Feest – 11 juli 2017 – Algemeen Dagblad  

6. Heetste werkdag van de Ramadan – 23 juni 2017 – de Volkskrant 

7. Soms zijn collega’s iets te begripvol – 23 juni 2017 – NRC Handelsblad  

8. Ook iftar politiebond – 21 juni 2017 – De Telegraaf  

9. Metamorfose – 3 juni 2017 – Algemeen Dagblad 

10. Ruil Tweede Pinksterdag in voor Suikerfeest – 1 juni 2017 – NRC Handelsblad  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 69 

Bijlage 2. Codeboom per onderwerp (moskeeën, hoofddoekjesdiscussie en islamitische 

feestdagen)  

Codeboom 1. Moskeeën als bron van zorg  

 

Codeboom 2. Hoofddoek als issue op de werkvloer 

 

 

 

Moskeeën als bron van zorg

Zorgen rondom buitenlandse 
financiering moskeeën in 

Nederland 

Voorbeeld open code: politiek 
wil onderzoek naar 

buitenlandse financiering

Voorbeeld open code: minister 
informeert Tweede Kamer over 

complicaties bij tegengaan 
buitenlandse financiering

Zorgen rondom orthodoxe 
islam in Nederland 

Voorbeeld open code: moskee 
onder vuur na rabiate teksten 

van gastsprekers en imam over 
vrouwenbesnijdenis, overspel 

en ongelovigen 

Zorgen rondom bouw 
moskeeën in Nederland

Voorbeeld open code: politieke 
partij vraagt opheldering bij 
burgemeester voor het land 

inpikken door de moskee 

Hoofddoek als issue op de 
werkvloer

Dragen van hoofddoek is vorm 
van diversiteit

Voorbeeld open code: 
Journalisten met hoofddoek zijn 

in het medialandschap nog 
vrijwel onbekend

Voorbeeld open code: 
Amsterdamse politiechef wil 

hoofddoek bij agenten toestaan 
voor meer diversiteit bij de 

politie 

Hoofddoek als belemmering van 
carrière

Voorbeeld open code: vader was 
overtuigd dat dochter met 

hoofddoek nooit een baan zou 
vinden 

Voorbeeld open code: 
politieagente werd vanwege 

hoofddoek gedwongen 
administratief werk te 

verrichten

Hoofddoekverbod als vorm van 
discriminatie

Voorbeeld open code: College 
voor de Rechten van de Mens 
vindt dat politie een agente 

discrimineert door hoofddoek 
dragen te verbieden 

Zorgen over de hoofddoek op de 
werkvloer

Voorbeeld open code: Europees 
Hof van Justitie bepaalt dat 

werkgevers werknemers mogen 
verbieden een hoofddoek te 

dragen

Voorbeeld open code: minister 
laat Tweede Kamer weten dat 

agenten geen hoofddoek mogen 
dragen en verbod gehandhaafd 

blijft 

Voorbeeld open code: politie 
vindt dat dragen van hoofddoek 

niet past bij onpartijdigheid 

Voorbeeld open code: klanten 
moeten wennen aan dragen van 

hoofddoek zegt werkgever

Zorgen in de maatschappij 
rondom religieuze uitingen van 

de islam op de werkvloer 

Voorbeeld open code: kritiek op 
social media over “islamitische 

oorlogsgewaden” 

Voorbeeld open code: 
Journalisten met hoofddoek 

krijgen problematische reacties 
zoals ‘islamisering’ van 

Nederland 



 70 

Codeboom 3. Islamitische feestdagen als bron van zorg 

 

Codeboom 4. Begrip voor islamitische feestdagen  

 

Islamitische feestdagen als 
bron van zorg 

Islamitische feestdagen als 
bron van zorg bij scholen 

(presteren en aanwezigheid)

Voorbeeld open code: rector 
stuurt gezamenlijke 

moskeebesturen bericht om 
eindexamen onder de 

aandacht te brengen onder de 
gelovigen 

Voorbeeld open code: El-Sayed 
kiest voor de toekomst omdat 
ze combinatie van Ramadan en 

prestatiedruk weet 

Voorbeeld open code: 
directeur spreekt over effect 

Ramadan op 
basisschoolleerlingen

Voorbeeld open code: rector 
zegt dat je geen halve klassen 

wil hebben in school

Voorbeeld open code: lesgeven 
heeft geen zin als kinderen er 
niet zijn vanwege Offerfeest 

Islamitische feestdagen als 
bron van zorg bij organisaties 

en overheid

Voorbeeld open code: op de 
werkvloer met lege maag 
tijdens Ramadan is niet te 

harden 

Voorbeeld open code: niet alle 
werkgevers zijn blij met de 

Ramadan 

Voorbeeld open code: oud-
politieman vindt gebedsoproep 

tijdens iftar te ver gaan

Voorbeeld open code: politieke 
partij verbaast zich over imam 
die gebedsoproep doet tijdens 

iftar

Zorgen in de maatschappij om 
inruilen Tweede Pinksterdag 

voor Suikerfeest 

Voorbeeld open code: Tweede 
Pinksterdag niet ‘schenken’ 

aan andere religie 

Voorbeeld open code: in 
christelijk land als Nederland 
hoort geen feestdag uit een 

andere cultuur 

Begrip voor islamitische 
feestdagen

Begrip voor islamitische 
feestdagen bij scholen

Voorbeeld open code: 
scholen geven alle 

leerlingen vrij voor het 
Offerfeest

Voorbeeld open code: 
islamitische leraren hebben 
recht om vrij te nemen voor 

religieuze feestdag

Voorbeeld open code: 
christelijke scholen gunnen 

islamitische leerlingen 
islamitische feestdagen 

Begrip voor islamitische 
feestdagen bij organisaties 

en overheid

Voorbeeld open code: 
werknemers mogen eerder 
naar huis wanneer ze zich 

niet lekker voelen of te moe 
zijn 

Voorbeeld open code: 
collega’s zijn begripvol 

Voorbeeld open code: 
Amsterdamse politie 

organiseert al zestien jaar 
een iftar 

Inruilen Tweede Pinksterdag 
voor Suikerfeest is vorm van 

diversiteit 

Voorbeeld open code: bij 
vrije dagen meer ruimte 

geven aan veelkleurigheid 
en meerstemmigheid die de 

samenleving kenmerkt 


