
1 
 

Inhoudsopgave 

 

1. Gepubliceerde memoires als onderdeel van de Nederlandse herinneringscultuur van Ravensbrück:         

    Een inleiding op de thesis + theoretische achtergronden     3 

- §1.1. Herinneringscultuur en collectieve herinnering     3  

- §1.2. De identiteitsconstructie van een collectief     6 

- §1.3. Historiografie        9 

- §1.4. Onderzoeksvraag        17 

- §1.5. Bronnen, methode en opzet van de thesis     18 

 

2. Profiel van een plek des onheils: Ravensbrück in historisch opzicht                25 

- §2.1. Chronologisch overzicht                  25 

- §2.2. Wie waren de gevangenen van Ravensbrück?     28 

- §2.3. Het dagelijkse kampleven       32 

- §2.4. De verschrikkingen                  34 

 

3. Beeldvorming over kamp Ravensbrück in memoires geschreven in 1945-1946:  

    Memoires als informatiebron voor de maatschappij       36 

- §3.1. Corrie Ten Boom – Gevangene en toch…     37 

- §3.2. Anne Berendsen – Vrouwenkamp Ravensbrück    43 

- §3.3. Nora Keizer – Danse Macabre      48 

- §3.4. De weergave van Ravensbrück in memoires uit de periode 1945-1914: 

Terugkijken op het gevangenschap in nationale en religieuze kaders         51   

 

4. Beeldvorming over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires 1966-1991: 

    Nadruk op vriendschap en verzet        54 

- §4.1. Taecke Botke – Vergeet het toch maar / Het Revier   56 

- §4.2. Carla van Lier – Schroeiplekken      61 

- §4.3. Tineke Wibaut-Guilonard – Zo ben je daar    65 

- §4.4. Mieke van den Burger-Steensma – Zo was het ongeveer   69 

- §4.5. Jenneke Romkes – Cel 383, zing nog eens     73 

- §4.6. Madelon Verstijnen – Mijn oorlogskroniek    76 

- §4.7. Ravensbrück in memoires uit 1966-1991:  

Hernieuwde maatschappelijke aandacht voor de oorlog     80 

 

 



2 
 

5. Beeldvorming over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires 2001-2005: 

    Herinneringen aan Ravensbrück als leidraad voor een levensgeschiedenis   85 

- §5.1. Silvia Grohs-Martin – Silvie      87 

- §5.2. Menachem Kallus – Als junge im KZ Ravensbrück    92 

- §5.3. Ravensbruck in memoires uit 2001-2005      

Verschil in inhoud, overeenkomstig in vorm     98 

 

6. Slotbeschouwing          103 

Primaire literatuur          113 

Secundaire literatuur          114 

Internet            117 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1.Gepubliceerde memoires als onderdeel van de Nederlandse herinneringscultuur van Ravensbrück: 

 Een inleiding op de thesis en theoretische achtergronden 

 

5 Mei 1945 is een historische datum in de Nederlandse geschiedenis. Nederland werd na vijf jaren van 

bezetting bevrijd van nazi-Duitsland en kon beginnen aan een periode van wederopbouw. Voor 

overlevenden van de concentratiekampen was een voortzetting van het vooroorlogse leven niet  

vanzelfsprekend. Zij hadden voor korte of langere tijd rechtstreeks te maken gehad met extreme 

vormen van geweld en hadden de gruwelen van het leven in een nazi-kamp moeten doorstaan.  

 Een klein deel van deze kampoverlevenden koos ervoor zijn ervaringen uit de kampen op 

schrift te stellen en publiceerde zijn herinneringen. In deze masterthesis zal ik memoires bestuderen 

van personen die gevangen hebben gezeten in Ravensbrück. Dit kamp, gelegen in Duitsland, zo‟n 

tachtig kilometer ten noorden van Berlijn, was in beginsel ingericht voor vrouwen. Later werd er ook 

een apart mannenkamp in Ravensbrück ondergebracht. Er zaten voornamelijk politieke gevangenen 

opgesloten. In totaal hebben er tussen 1939 en 1945 ongeveer 132.000 vrouwen en 20.000 mannen 

gevangen gezeten, waaronder 866 vrouwen en ongeveer 300 mannen uit Nederland.
1
 

 Door de jaren heen zijn er in Nederland diverse memoires verschenen waarin het leven in 

kamp Ravensbrück centraal stond.
2
 De auteurs schreven hun persoonlijke herinneringen op en wilden 

daarna hun ervaringen delen met een groter publiek. Elk boek bevatte zijn eigen verhaal en kende een 

specifieke achtergrond. Hierdoor is het kamp telkens in een nieuw daglicht komen te staan. Ik ga 

onderzoeken hoe de dynamiek in de beeldvorming over het kamp in de memoires, zich verhoudt tot de 

maatschappelijk context van de tijd waarin deze op schrift zijn gesteld. Theorieën over de begrippen 

„herinneringscultuur‟, „collectieve herinnering‟ en „narratieve identiteit‟ helpen mij bij de analyse van 

deze bronnen. De concepten laten zien dat de herinnering grotendeels sociaal is geconstrueerd en dat 

de hedendaagse maatschappelijke context om die reden van grote invloed is op de beeldvorming over 

het verleden. Ook in memoires.  

 

1.1. Herinneringscultuur en collectieve herinnering 

De gepubliceerde memoires over het kamp maken deel uit van een breder kader: de 

herinneringscultuur van Ravensbrück. In de jaren negentig omschreef een aantal Duitse onderzoekers 

van de universiteit in Giessen het concept Erinnerungskulturen als een proces waarin sociale en 

culturele componenten een wederzijdse invloed hebben op het collectieve geheugen.
3
 De term 

herinneringscultuur stelde hen zo in staat zicht te krijgen op de manier waarop een bepaalde groep 

                                                           
1
 Zie de officiele website van de Mahn- und Gedenkstätte Ravensbrück: 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm, (29-11-2008).   
2
 In totaal zijn de memoires van acht Nederlandse vrouwen, één Nederlandse man en één Oostenrijkse vrouw in 

de Nederlandse taal gepubliceerd. Daarnaast heeft de van oorsprong Nederlandse Israëliër Menachem Kallus zijn 

herinneringen aan Ravensbrück in het Duits opgeschreven en uitgegeven.  
3
 Erll, Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, 34. 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm


4 
 

mensen terugkijkt op het verleden in het algemeen en het eigen verleden in het bijzonder.
4
 Historica 

Susan Hogervorst definieerde een herinneringscultuur als „zowel een bepaalde groep van mensen die 

zelf herinneren of zich bij het herinnerde betrokken voelen, als de articulaties en verankeringen van 

deze herinneringen‟.
5
 Het concept herinneringscultuur kan volgens Hogervorst door onderzoekers 

worden gebruikt om antwoord te krijgen op drie belangrijke, met elkaar verbonden vragen: wie 

herinnert, wat wordt herinnerd en op welke manier wordt herinnerd?
6
 De Amerikaanse historicus Wulf 

Kansteiner stelde dat een herinneringscultuur bestaat uit de uitkomsten van een continue 

onderhandeling tussen herinneringsproducenten, herinneringsconsumenten en culturele tradities.
7
 In 

Kansteiners optiek zijn deze drie elementen de basis van een dynamisch herinneringsmodel. In mijn 

masterthesis gebruik ik de term herinneringscultuur als een concept waarin alle door de samenleving 

en cultuur geproduceerde en geconsumeerde aspecten, zowel materieel als immaterieel, van een 

bepaald historisch onderwerp samenkomen. Eén element van de herinneringscultuur van Ravensbrück 

wordt gevormd door de publicaties van herinneringen van overlevenden van het kamp. Memoires zijn 

in deze definitie het product van een herinneringsmaker, in dit geval een auteur, en worden door de 

lezers van de memoires, de herinneringsconsumenten, gebruikt voor hun beeldvorming van het kamp. 

Omgekeerd spelen de auteurs ook in op bestaande beelden van Ravensbrück in de samenleving. Er is 

dus sprake van een wisselwerking tussen de auteur, zijn publiek en de maatschappij.  

 Om mijn definitie van de term herinneringscultuur te verhelderen is het noodzakelijk eerst een 

ander concept te bespreken dat daarmee nauw verbonden is. De Franse socioloog Maurice Halbwachs 

introduceerde in 1925 het concept „collectieve herinnering‟. Volgens hem is een collectieve 

herinnering de constructie van een bepaald beeld van een gebeurtenis of periode uit het verleden van 

een bepaalde groep. Het heeft betrekking op de verzameling van uitingen van historische beelden uit 

het gedeelde verleden van een collectief.
8
 Dit collectief kan alle mogelijke vormen van groepsvorming 

in de samenleving aannemen: van een land, een religie en een politieke partij tot een sportclub, een 

jongerencultuur of een familie. Een deel van de personen van zo‟n collectief voelt zich met elkaar 

verbonden door hetgeen zij gezamenlijk hebben meegemaakt. Zij hebben de collectieve ervaring 

gemaakt. De groep beperkt zich echter niet alleen tot mensen die de gebeurtenis in het verleden 

daadwerkelijk hebben meegemaakt, maar omvat ook andere personen die zich om welke reden dan 

ook verbonden voelen met dat deel van de geschiedenis. Zij delen niet in de collectieve ervaring, maar 

                                                           
4
 De Duitse onderzoekers van de universiteit in Giessen waren niet de eersten die de term herinneringscultuur 

gebruikten. De Duitse cultuurhistoricus Jan Assmann introduceerde de term „herinneringscultuur‟ in 1994, maar 

lichtte zijn ideeën over het concept niet toe met een theoretische definitie. In plaats daarvan koos hij voor het 

gebruik van het gelijkende begrip „cultureel geheugen‟. Hieronder verstond hij een verzameling van alle kennis 

die het handelen en het ervaren van de mens richting geeft en die steeds weer opnieuw van generatie op generatie 

wordt doorgegeven. In J. Assmann, Das Kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in 

frühen Hochkulturen, 29-34.    
5
 Hogervorst, Herinneringsculturen van Ravensbrück in Europa, 1945-2000. 

6
 Hogervorst, „National and International memory cultures of Ravensbrück‟, 2-8. 

7
 Kansteiner, „Finding meaning in memory: a methodological critique of collective memory studies‟, 180. 

8
 Halbwachs, On collective memory, 47. 



5 
 

wel in de collectieve herinnering. De meeste Nederlanders bijvoorbeeld voelen zich verbonden met de 

vaderlandse geschiedenis. Als Brabantse voel ik mij verbonden met het oorlogsverleden van de streek 

waar ik vandaan kom. Ik heb slechts een zeer beperkte beleefde ervaring met de werkelijke 

gebeurtenissen, maar deel wel in de totstandkoming van de collectieve herinnering omdat ik een band 

voel met het verleden van deze collectieven en er een mening over vorm. De individuele herinnering 

maakt deel uit van de collectieve herinnering, maar de collectieve herinnering is dus veel meer dan een 

verzameling van enkel de herinneringen van zogenaamde „ervaringsdeskundigen‟. Het is geen 

vaststaand feit, maar een dynamisch proces waar iedereen aan kan deel nemen en waaraan personen 

hun identiteit ontlenen.  

 Halbwachs betoogde dat de individuele herinnering nauwelijks bestaat. Herinneringen komen 

volgens hem enkel tot stand wanneer mensen met elkaar in aanraking komen; ze worden gevormd 

door sociale interactie.
9
 Gedachten over het verleden worden continu gereproduceerd waarbij steeds 

opnieuw betekenis wordt gegeven aan dat verleden. Op den duur gaan daarmee de vorm en het 

uiterlijk van de gebeurtenis verloren die het in beginsel kende. Dit maakt duidelijk dat een collectieve 

herinnering voornamelijk een constructie is en geen vastgestelde representatie van een ervaring in het 

verleden. Bovendien is de constructie van tijdelijke aard; een collectieve herinnering is continu aan 

verandering onderhevig. Ook uit het gegeven dat herinneringen niet alleen bij een bepaalde groep 

horen, maar dat een groep ook een bepaalde collectieve herinnering kan creëren, blijkt dat aan de 

vorming van een collectieve herinnering een constructief proces ten grondslag ligt.  

 Uitingen van de collectieve herinnering van een bepaalde gebeurtenis of periode uit het 

verleden vormen elementen van de herinneringscultuur van dit onderwerp. In een herinneringscultuur 

komen alle „producten‟ van een collectieve herinnering tot uiting. Het bestaat onder andere uit boeken, 

teksten, liederen, monumenten, tradities en feestdagen. Het bevat zowel materiële als immateriële 

elementen. Wanneer iemand beslist om zijn of haar memoires te publiceren, wordt een bewuste keuze 

gemaakt om de persoonlijke herinneringen met een breder publiek te delen. De auteur wil daarmee een 

bepaalde boodschap op zijn lezers overbrengen. Zijn memoires dragen vervolgens bij aan de 

collectieve herinnering aan een bepaald verleden en zijn daarom een onderdeel van de 

herinneringscultuur van dat verleden.  

 Zoals ik eerder al heb aangehaald, stelde Kansteiner een herinneringscultuur voor als een 

oneindig veranderlijk onderhandelingsproces tussen verschillende partijen en ontastbare elementen.
10

 

Wanneer herinneringen bijvoorbeeld worden geuit door herinneringsproducenten, worden deze 

geïnterpreteerd door andere personen die daarmee herinneringsconsumenten worden. Kansteiner is 

geneigd de herinneringsmakers als manipulatief neer te zetten. Tegelijkertijd hebben de 

herinneringsconsumenten volgens de Amerikaanse historicus vaak te maken met verstrengelde 

belangen. Beide partijen maken bewust dan wel onbewust keuzes in wat op welke manier wordt 

                                                           
9
 Halbwachs, On collective memory, 51. 

10
 Kansteiner, „Finding meaning in memory: a methodological critique of collective memory studies‟, 179. 



6 
 

herinnerd. Daarnaast is het niet zo gemakkelijk een helder onderscheid te maken tussen 

herinneringsproducenten en -consumenten. Herinneringsproducenten geven met hun herinnering aan 

het verleden een bepaalde boodschap af, die door de herinneringsconsumenten weer op een bepaalde 

manier wordt ontvangen. De consumenten laten bewust dan wel onbewust sommige elementen van de 

herinnering weg of voegen eigen gedachten toe waardoor de herinnering wordt vervormd en de 

herinneringsconsumenten zelf een herinneringsproducent worden.
11

 Dit is een onophoudelijk en 

moeilijk te ontleden proces waarvan de uitkomsten de herinneringscultuur van een bepaald onderwerp 

uit het verleden vormen.  

  Keuzes in wat wordt herinnerd, hoe wordt herinnerd en wanneer wordt herinnerd zijn 

bepalend voor de totstandkoming en verandering van een collectieve herinnering en bepalen daardoor 

mede hoe de herinneringscultuur eruit ziet. Een collectieve herinnering is daarom een uiterst 

belangrijk instrument in de herinneringspolitiek van een collectief. Met de term herinneringspolitiek 

worden de door een collectief gemaakte keuzes van elementen in de weergave van het verleden 

aangeduid. De herinneringspolitiek geeft namelijk de identiteit van een collectief weer. Het laat niet 

alleen zien hoe een groep denkt over een bepaalde episode of gebeurtenis uit het verleden, maar het 

zegt ook iets over de positie van het collectief in de hedendaagse maatschappij. Een 

herinneringscultuur verschaft de personen die zich betrokken voelen bij het thema van de 

herinneringscultuur een collectieve identiteit. In de volgende paragraaf zal ik hier verder op ingaan. 

 Hoewel met deze theoretische beschouwing over de concepten herinneringscultuur en 

collectieve herinnering gesteld kan worden dat aan de formulering van een herinnering een 

constructieproces ten grondslag ligt, moet in het licht van het onderwerp van deze thesis, de 

beeldvorming over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires, ook worden benadrukt dat de 

auteurs de herinnering aan hun werkelijk beleefde ervaringen hebben opgeschreven. Hun memoires 

verdienen een genuanceerde benadering; een al te rationele aanpak zou afbreuk doen aan de bedoeling 

van de auteurs: hun herinneringen delen met anderen.    

  

1.2. De identiteitsconstructie van een collectief 

De band tussen collectieve herinnering en identiteit is erg nauw, zo stelde Halbwachs. Uit de 

collectieve herinnering en uit de dynamiek in keuzes over wat, waar en wanneer wordt herinnerd, 

komen elementen van een identiteit naar voren.
12

  

 De mens kijkt in sociale kaders terug op het verleden.
13

 Dit sociale kader geeft betekenis aan 

de interpretatie van het verleden en speelt daarmee tegelijkertijd een rol in de totstandkoming van een 

identiteit in het heden. Een individuele herinnering kan volgens Halbwachs enkel worden begrepen 

wanneer deze geplaatst wordt in een collectieve context. Ik bekijk de memoires daarom vanuit een 

                                                           
11

 Idem, 180.  
12

 Halbwachs, On collective memory, 51 
13

 Idem, 47.  



7 
 

breder maatschappelijk perspectief om te onderzoeken hoe de auteurs een identiteit construeren 

wanneer zij hun herinneringen op schrift stellen.  

 Binnen deze sociale kaders vindt dus de herinnering aan het verleden plaats. Verschillende 

gebeurtenissen worden binnen een kader in een bepaalde volgorde en context gerangschikt, waardoor 

een zogenaamd „plot‟ ontstaat. De aspecten die in de verhaallijn worden opgenomen, zijn meer dan op 

zichzelf staande gebeurtenissen: ze vormen de synthese van een verhaal, een verhaal over de 

geschiedenis van een bepaald collectief.
14

 Omdat een gehele geschiedenis niet is weer te geven, 

worden bij de vorming van elk plot keuzes gemaakt. De manier waarop dit proces van emplotment 

plaatsvindt, zegt niet alleen iets over de betekenis die aan het verleden wordt gegeven, maar ook over 

hoe men in het heden staat. Het vormt de identiteit van een collectief. Filosoof Paul Ricoeur stelde in 

dit verband: „Through narrative we construct an identity‟.
15

 Het proces dat Ricoeur omschreef als de 

creatie van een narratieve identiteit vindt zijn basis in het feit dat de mens houvast zoekt in het 

verleden. Om dit te begrijpen moeten de begrippen historische continuïteit en discontinuïteit uitgelegd 

worden.  

 Socioloog Eviatar Zerubavel verstond onder historische continuïteit het besef dat het verleden 

en het heden geen abrupt gescheiden tijdsvakken zijn, maar dat deze geleidelijk in elkaar overlopen. 

Door een versnelling van de sociale en technologische vooruitgang in de moderne, op de economie 

gerichte maatschappij is de historische continuïteit verstoord en is discontinuïteit ontstaan, zo 

betoogde Zerubavel.
16

 In navolging van de Duitse historicus Reinhard Koselleck zou je kunnen stellen 

dat vanaf het einde van de achttiende eeuw de „ervaringsruimte‟ en de „verwachtingshorizon‟ voor het 

eerst uiteen vallen.
17

 Vanaf toen was de ruimte van de ervaring niet langer gekoppeld aan de horizon 

van de toekomst: de toekomst kon niet meer worden voorspeld aan de hand van het verleden. Om grip 

te krijgen op de veranderlijkheid van de moderne maatschappij werd naar houvast gezocht in het 

verleden. Collectieven vormden hun identiteit aan de hand van een narratief dat ontstond uit de 

versmelting van verschillende afzonderlijke elementen uit het verleden tot één harmonieus geheel. 

Ricoeur betoogde dat de concordante discordantie van de tijd werd veranderd in een discordante 

concordantie van een narratief.
18

 Hij gaf hiermee aan dat het concept tijd waarin gebeurtenissen elkaar 

op een logische wijze opvolgen eigenlijk geen echte eenheid is, terwijl het concept narratief niet-

logisch overeenstemmende punten tot één geheel maakt.   

 Ook in de huidige maatschappij construeren collectieven een identiteit aan de hand van 

mentale bruggen tussen het verleden en het heden. Zerubavel noemde dit de mentale integratie van 

niet aaneengesloten historische tijdstippen.
19

 Bewust dan wel onbewust gebruiken collectieven 

                                                           
14

 Wood, On Paul Ricoeur. Narrative and interpretation, 21. 
15

 Idem, 30. 
16

 Zerubavel, Time maps. Collective memory and the social shape of the past, 38. 
17

 Koselleck, Futures past, 280. 
18

 Wood, On Paul Ricoeur. Narrative and interpretation, 32. 
19

 Zerubavel, Time maps. Collective memory and the social shape of the past, 40. 



8 
 

bepaalde herinneringsstrategieën bij de vorming van hun identiteit. Een voorbeeld van zo‟n strategie is 

het kiezen van een bepaalde plaats die centraal komt te staan in de collectieve herinnering. De Franse 

historicus Pierre Nora heeft met zijn term Lieux de mémoires, plaatsen van herinneringen, een brede 

invulling aan deze herinneringsstrategie gegeven. In Nora‟s definitie zijn de Lieux de mémoires: „any 

significant entity, whether material or non-material in nature, which by dint of human will or the work 

of time has become a symbolic element of the memorial heritage of any community.‟
20

 De 

herinneringsplek kan elke vorm aannemen, blijft niet beperkt tot een topografische plaats en kan per 

toeval ontstaan of door menselijke wil worden gecreëerd. In de herinneringscultuur van Ravensbrück 

is de plaats waar het kamp zich bevond ten tijde van nazi-Duitsland een Lieu de mémoire geworden; er 

is een herinneringscentrum en een monument gebouwd. Het is een plek geworden waar niet alleen 

overlevenden, maar ook andere personen die zich verbonden voelen met de herinneringscultuur van 

Ravensbrück zich mee kunnen identificeren.  

 Wanneer het tijdstip waarop de herinnering plaatsvindt samenvalt met het tijdstip van de 

gebeurtenis in het verleden, is de verbondenheid met dat verleden nog sterker.
21

 Zo vieren de leden 

van het Comité Vrouwen van Ravensbrück elk jaar rond 23 april hun bevrijding. Op 23 april 1945 

vertrok er een groot transport, georganiseerd door het Internationale Rode Kruis met onder andere veel 

Nederlandse vrouwelijke Ravensbrückgevangenen, op weg naar bevrijd gebied.
22

 Met de symboliek 

van het gebruik van deze herinneringsdatum wordt vorm gegeven aan de narratieve identiteit van het 

collectief.  

 De mens is een sociaal wezen; er is sprake van meervoudige identiteitsvorming. Een persoon 

kijkt namelijk altijd terug op het verleden in meerdere sociale kaders. In deze thesis krijg ik onder 

andere te maken met auteurs die bijvoorbeeld zijn opgegroeid in een christelijk milieu, sympathiseren 

met de linkse verzetsbeweging en zich verzetten tegen de traditionele rol van de vrouw. In de 

herinnering aan het verleden komen in dat geval dus gelijktijdig een godsdienstig narratief, een 

politiek narratief en een narratief met betrekking tot gender met elkaar in aanraking. Wanneer 

verschillende narratieven binnen een collectief met elkaar in conflict komen kan er een nieuw plot 

ontstaan, dat een afscheiding van een deel van dat collectief tot gevolg heeft. In zo‟n geval kan er een 

nieuw herinneringscollectief en ook een nieuwe herinneringscultuur ontstaan. Daarnaast kunnen 

sociale kaders van vorm en inhoud veranderen. Dit betekent dat de narratieve identiteit van een 

collectief voortdurend aan verandering onderhevig is.   

 Ricoeur gaat er met zijn theorie over de vorming van een narratieve identiteit van uit dat in 

principe alles te vertellen is. Elke gebeurtenis kan een plaats toegewezen krijgen in een bepaald 

narratief. Vanuit een emotioneel perspectief valt deze stelling echter te betwijfelen. Sommige 

traumatische ervaringen zijn van dien aard, dat zij niet na te vertellen zijn; de herinnering wordt 

                                                           
20

 Nora, Realms of memory, XVII. 
21

 Zerubavel, Time maps. Collective memory and the social shape of the past, 40-48. 
22

 Hogervorst, „National and International memory cultures of Ravensbrück‟, 9.  



9 
 

verdrongen. In deze thesis is het daarom belangrijk niet alleen te kijken naar wat de auteurs in hun 

memoires met een breder publiek willen delen, maar ook naar wat zij níet beschrijven of voor zichzelf 

willen houden. Een gepubliceerde herinnering zegt iets over de identiteit van de auteur en over de 

identiteit van het collectief waartoe hij of zij behoort. Het zegt iets over het verleden en over het 

heden. 

 

1.3. Historiografie 

De Nederlandse herinneringscultuur van Ravensbrück  

Naar de Nederlandse herinneringscultuur van Ravensbrück is eerder al onderzoek gedaan door 

historica Susan Hogervorst. In haar scriptie over het Comité Vrouwen van Ravensbrück (CVR) heeft 

zij aan de hand van het archief van het comité een beeld geschetst van de herinneringspolitiek van 

deze groep vrouwen.  

 Hogervorst beschrijft de verschillende herinneringsstrategieën die het comité, opgericht in 

december 1945, door de jaren heen heeft toegepast en hoe op bepaalde momenten de nadruk werd 

gelegd op het feit dat het een vrouwencomité betrof. Zo werd lange tijd gezwegen over het gegeven 

dat er in Ravensbrück ook mannen gevangen hadden gezeten. Daarnaast stond in de stichtingsakte die 

in 1996 werd ondertekend vermeld dat Ravensbrück een vrouwenkamp was. Bovendien bestond het 

comité tot aan het jaar 2000 enkel uit vrouwen. Hogervorst: „Het CVR is zich dus in al die jaren 

blijven presenteren als vrouwencomité.‟
23

 Hoewel het CVR geen onderscheid wilde maken tussen 

zichzelf en andere vrouwen en dit standpunt ook werd geuit bij de onthulling van het 

Ravensbrückmonument in 1975 – alle vrouwen verdienden evenveel waardering, ook degenen die 

geen actief verzet hadden gepleegd of die niet in een kamp terecht waren gekomen – werd een 

identiteit gecreëerd waarin de vrouwen van Ravensbrück specifiek als verzetsvrouwen werden 

neergezet. Zo hield het CVR verschillende tentoonstellingen waarin de vrouw in het verzet centraal 

stond. In navolging van Kansteiner stelde Hogervorst daarom dat er een voortdurende onderhandeling 

over de herinnering aan Ravensbrück en de identiteit van het comité plaatsvond. Het CVR is in dit 

opzicht een herinneringsproducent in de herinneringscultuur van het kamp.
24

 

 Met deze, veelal op gender gebaseerde opvattingen, speelde het comité een belangrijke rol in 

de ontwikkeling van de collectieve herinnering aan Ravensbrück. Hogervorst signaleerde naast 

herinneringsproducenten en -consumenten ook enkele culturele factoren die van invloed zijn geweest 

op de Erinnerungsarbeit van het CVR, waaronder de veranderende manier waarop in de Nederlandse 

samenleving werd omgegaan met de Tweede Wereldoorlog. Waar direct na de oorlog het „publiek van 

Ravensbrück‟, de herinneringsconsumenten, zich beperkte tot voornamelijk de eigen achterban en 

enkele communistische organisaties, bestonden er in de jaren tachtig op diverse terreinen allerlei 

                                                           
23

 Hogervorst, Vrouwen, verzet en vrede: Gender en de herinneringspolitiek van het Comité Vrouwen van 

Ravensbrück 1945-2005, 105.  
24

 Idem, 106. 



10 
 

maatschappelijke organisaties die aandacht vroegen voor de verwerking van en/of omgang met het 

oorlogsverleden. Het CVR kon daardoor rekenen op maatschappelijke steun en kreeg meer 

bekendheid. Volgens Hogervorst leidde dit ertoe dat de comitéleden in deze tijd kozen voor een 

neutrale opstelling wat betreft hun opvattingen over gender. Het comité wilde namelijk te allen tijde 

voorkomen dat het een slachtofferrol toebedeeld zou krijgen. Toen in 1983 in de CPN-ledenkrant het 

seksuele geweld door de Russische bevrijders van Ravensbrück werd besproken, hield het CVR zich 

dan ook afzijdig. Uitlatingen over deze kwestie zouden de neutrale positie van het comité in gevaar 

kunnen brengen.
25

  

 Een tweede culturele factor die van invloed is geweest op de herinneringspolitiek van het CVR 

is de veranderende invloed van het communisme. Sociologe Jolande Withuis stelde dat het 

communisme vooral tot en met de jaren zeventig zijn stempel heeft gedrukt op de Erinnerungsarbeit 

van het comité.
26

 Sympathie met het communisme werd echter nooit openlijk uitgedragen door het 

CVR: het stond voor een beëindiging van de Koude Oorlog en koos geen partij voor de Sovjet Unie. 

Dat er echter onder de overlevenden van Ravensbrück onenigheid bestond over de mate van 

betrokkenheid met het communisme, blijkt onder andere uit het feit dat er vanaf 1954 twee 

Ravensbrückcomités actief zijn geweest, die volgens Withuis een verschillende mate van 

afhankelijkheid van de Communistische Partij van Nederland kenden. In de jaren tachtig ebde de 

maatschappelijke aandacht voor het communisme weg en werd de ideologie steeds minder een 

probleem voor het CVR, zo betoogde Hogervorst. „Nadat de CPN in 1983 ophield te bestaan kreeg het 

CVR meer vrijheid om een eigen herinneringspolitiek te bedrijven.‟
27

  

 Een laatste culturele factor die de herinneringspolitiek van het comité beïnvloedde was de 

heropleving van het feminisme in de jaren zeventig, zo stelde Hogervorst. Door zichzelf neer te zetten 

als een comité van verzetsvrouwen bood het CVR de in die tijd opkomende vrouwenorganisaties de 

mogelijkheid zich met hen te identificeren. Toch wilde het comité zichzelf niet als een feministische 

organisatie manifesteren. Het CVR wilde de politieke lading die de term „feminisme‟ met zich 

meebracht vermijden, om zo haar neutrale identiteit te behouden.
28

 Deze genderopvattingen zijn van 

invloed geweest op de keuzes die het comité moest maken met betrekking tot zijn 

herinneringsactiviteiten. Daarnaast laat dit ook zien hoe keuzes in de herinneringspolitiek de identiteit 

van een collectief weergeven.  

 In haar promotieonderzoek onderzoekt Hogervorst de nationale en internationale 

herinneringsculturen van Ravensbrück in Europa. Door te kijken naar wanneer en hoe de verschillende 

nationale Ravensbrück comités in Europa en hun overkoepelend orgaan, het Internationale 

Ravensbrück Comité, hun herinneringsrituelen organiseerden, ontstaan diverse beelden van wat de 

                                                           
25

 Idem, 103-110. 
26

 Withuis, „Een betwiste erfenis‟, 300-301. 
27

 Hogervorst, Vrouwen, verzet en vrede: Gender en de herinneringspolitiek van het Comité Vrouwen van 

Ravensbrück 1945-2005, 109. 
28

 Idem, 209. 



11 
 

leden van een bepaald comité op dat moment belangrijk vinden.
29

 Dit in navolging van Zerubavel, die 

stelde dat de hedendaagse visie op de samenleving van een sociale groep bestudeerd kan worden aan 

de hand van een tijdslijn van hun tradities en herinneringsactiviteiten.
30

 Onderlinge verschillen tussen 

de nationale comités in de wijze waarop wordt herinnerd aan de gedeelde ervaringen in het kamp 

duiden op een diversiteit aan strategieën in de nationale herinneringspolitiek.
31

   

 Hogervorst stelt dat het voor het Internationale Ravensbrück Comité welhaast onmogelijk 

bleek om de gedeelde ervaringen te synchroniseren in een internationale collectieve herinnering. Als 

oorzaak hiervoor zijn conflicterende belangen van de verschillende nationale en andere sub- of 

supranationale herinneringsculturen van Ravensbrück aan te wijzen: „Actual political situations 

concerning the Cold War, the social position of the (communist) Ravensbrück associations and the 

ways in which each country looked back at its own war history have been too important to make any 

attempt to unify or synchronize successful.‟
32

 

 

Historisch onderzoek naar memoires met als onderwerp het gevangenschap in een concentratiekamp 

Eerder onderzoek naar memoires met als thema het gevangenschap in een concentratiekamp ten tijde 

van de Tweede Wereldoorlog, heeft resultaten opgeleverd die voor deze thesis van belang zijn. Ik wil 

daarom als eerste historica Esther Captain aanhalen. In 2002 is haar proefschrift Achter het kawat was 

Nederland verschenen waarin zij de uitkomsten van haar onderzoek naar dagboeken en memoires over 

het gevangenschap in Japanse kampen in Nederlands-Indië heeft beschreven. Hoewel de Japanse 

interneringskampen niet over één kam te scheren zijn met de nazi-kampen, zijn de  bronnen waarmee 

het leven in gevangenschap wordt onderzocht gelijk: gepubliceerde memoires. De structuur van haar 

onderzoek helpt mij bij de opzet van mijn scriptie in de breedte. Daarnaast is Captain tot interessante 

conclusies gekomen die te maken hebben met de inhoud en vorm van de geschreven herinnering. Deze 

informatie gebruik ik bij de analyse van mijn primaire bronnen. 

 Captain stelt dat er globaal twee publicatiegolven met betrekking tot memoires van 

geïnterneerden uit Japanse kampen in Nederlands-Indië zichtbaar zijn.
33

 De eerste golf komt vlak na 

de capitulatie van de Japanners in 1946 op en duurt tot 1949. Daarna blijft het stil tot de jaren zeventig 

wanneer de tweede golf zichtbaar wordt waarin voormalig geïnterneerden langzaam maar zeker de 

behoefte krijgen om hun ervaringen onder de aandacht van een groter publiek te brengen. In de jaren 

tachtig zet deze golf pas echt door wanneer er daadwerkelijk meer publicaties plaatsvinden. 

 De memoires uit de eerste golf typeert Captain als „religieus geïnspireerd‟. Het gevangenschap 

werd vaak gezien als een test van God om te zien of de aanval op het Christelijke geloof kon worden 

                                                           
29

 Hogervorst, „National and International memory cultures of Ravensbrück‟, 2-8. 
30

 Zerubavel, Time maps. Collective memory and the social shape of the past, 11-36.  
31

 Hogervorst, „National and International memory cultures of Ravensbrück‟, 2-8. 
32

 Idem, 10.  
33

 Captain, Achter het kawat was Nederland, 133, 229. 



12 
 

doorstaan.
34

 Dit centraal stellen van het geloof had een gunstig effect op de voormalig geïnterneerden. 

Enerzijds maakte het een bepaalde voortgang van het vooroorlogse leven mogelijk, anderzijds werd 

religie als hulpmiddel aangegrepen om betekenis te geven aan de oorlogservaringen. Daarnaast stelt 

Captain dat in de memoires uit deze periode gezwegen werd over thema‟s die onzegbaar waren. De 

gruwelijkheden en mishandelingen werden niet meegenomen in de herinnering aan het kampleven 

omdat ze te pijnlijk waren en omdat men zichzelf of een ander wilde beschermen.
35

 Captain plaatst een 

kanttekening bij de representativiteit van de auteurs: alleen auteurs van Nederlandse afkomst konden 

hun memoires publiceren. De zogenaamde Indo-Europeanen hadden om welvaartsredenen die 

mogelijkheid niet; er bestonden flinke inkomensverschillen tussen bevolkingsgroepen van 

Nederlandse en Indo-Europese afkomst. De laatstgenoemde bevolkingsgroep had geen geld om te 

publiceren en kon er dus ook nauwelijks voor kiezen.  

 Een ander punt dat Captain aanhaalt in haar proefschrift is dat de scheiding tussen de publieke- 

en de privésfeer in de jaren direct na de oorlog erg strikt was. De memoires hadden daarom 

voornamelijk een functie als informatievoorziening voor de samenleving. Schrijven over persoonlijke 

ervaringen enkel om persoonlijke gedachtes te delen, was in die tijd nog geen algemeen geaccepteerd 

inzicht. Pas decennia later zou uit psychologische studies blijken dat het schrijven over ingrijpende 

ervaringen een gunstige invloed op het verwerkingsproces heeft.
36

  

 De tweede publicatiegolf wordt ingezet in de jaren zeventig, wanneer zichtbaar wordt dat 

„voormalig geïnterneerden langzaam maar zeker de behoefte krijgen om hun ervaringen onder de 

aandacht van een groot publiek te brengen.‟
37

 De ervaringsliteratuur uit de periode 1969 –1979 sloot 

voornamelijk aan bij de interesse van lezers uit die tijd. Het feminisme had hier een rol in en was 

duidelijk aanwezig in de gepubliceerde herinnering. Daarnaast speelde de Indische 

emancipatiebeweging een rol in de toename van het Indisch besef. Dit uitte zich ook zo in de 

memoires uit de jaren zeventig.
38

 Met de opkomst van een nieuwe generatie, namelijk de personen die 

als kind geïnterneerd waren geweest, kwam er een andere groep aan het woord en ook zij gingen hun 

herinneringen publiceren. Tot die tijd was er voor de vrouwen een heldinnenrol weggelegd in de 

memoires, maar dit veranderde. Keerpunt in deze ontwikkeling was het jaar 1980. Vanaf toen was er 

een spectaculaire groei zichtbaar in de publicatie van herinneringen aan de interneringskampen in 

Nederlands-Indië. Hier komt de tweede publicatiegolf pas echt tot uiting. De zogenaamde 

kampkinderen lieten een geheel ander perspectief zien en weerlegden de gedachte dat ze te klein 

zouden zijn geweest om zich iets van de oorlog te kunnen herinneren. De mentale schade die zij 

                                                           
34

 Idem, 138. 
35

 Idem, 143. 
36

 Zie onder andere Captain, Achter het kawat was Nederland, 258-263 en Schoutrop & Lange, „Gestructureerd 

schrijven over schokkende ervaringen: resultaten en werkzame mechanismen‟, 77-96.  
37

 Captain, Achter het kawat was Nederland, 284. 
38

 Idem, 262. 



13 
 

hadden overgehouden aan hun internering op jonge leeftijd werd, binnen de ervaringsliteratuur over 

dit onderwerp, hét thema van de jaren tachtig en negentig.
39

 

 Als laatste punt uit Captains werk wil ik aanhalen hoe volgens haar het tijdsbesef in de 

memoires een verdraaid beeld van de herinnering weergeeft. In de memoires domineerde vaak het 

laatste en zwaarste jaar. De honger, ziekte en dood van het jaar 1945 overschaduwde de herinnering 

aan voorgaande jaren. „De internering lijkt dan ook in de memoires vanaf het begin zeer zwaar te zijn, 

terwijl de omstandigheden tijdens het eerste jaar in de meeste kampen nog niet bijzonder slecht waren. 

Dit heeft de beeldvorming rond de Japanse kampen blijvend beïnvloed.‟
40

 Het is aannemelijk te stellen 

dat de uitkomsten van Captains onderzoek naar de memoires van geïnterneerden in Japanse kampen, 

overeenkomsten zullen vertonen met de beeldvorming over Ravensbrück in gepubliceerde memoires 

van kampoverlevenden.  

 Literatuurwetenschapster Bettine Siertsema presenteert in haar dissertatie Uit de diepten de 

uitkomsten van haar onderzoek naar alle Nederlandse egodocumenten met als onderwerp het 

gevangenschap in een Duits concentratiekamp ten tijde van de Tweede Wereldoorlog. Ze is 

voornamelijk geïnteresseerd in de levensbeschouwelijke reactie op de rechtstreekse confrontatie met 

het kwaad. Ze rangschikt haar bronnen naar godsdienst en gaat vervolgens op zoek naar het Godsbeeld 

en mensbeeld zoals dat naar voren komt uit de bronnen. Memoires hebben een groot aandeel in haar 

bronnencorpus.  

 Siertsema‟s boek verscheen in 2007. Op dat moment had ik de onderwerpkeuze voor mijn 

scriptie al gemaakt. Omdat de memoires van Ravensbrück ook binnen Siertsema‟s onderzoekskader 

vallen, heb ik te maken met een overlappend bronnencorpus. Siertsema heeft een gedeelte van de 

bronnen die ik gebruik dus al eens van dichtbij bekeken, maar omdat zij een andere benadering en 

onderzoeksvraag heeft gehanteerd dan ik, verwacht ik in deze scriptie nieuwe uitkomsten te vinden.   

 Siertsema stelt dat er twee publicatiegolven te zien zijn wanneer het gaat om de uitgave van 

egodocumenten met betrekking tot de Tweede Wereldoorlog. De eerste begint net zoals bij Captain 

direct na de oorlog en eindigt in 1947. Hierna is het, op een enkele (rooms-katholieke) uitgave na, 

redelijk stil tot de helft van de jaren zeventig. Vanaf 1976 nemen de publicaties aanhoudend toe en 

vooral vanaf 1991 is er een extra toename in de publicaties zichtbaar. De eerste golf is dus te 

omschrijven als kort en hevig, de tweede golf als lang en exponentieel toenemend. Daarnaast splitst zij 

de publicatiecijfers uit in een verdeling naar levensbeschouwelijke achtergrond waardoor er 

verschillende nuances ontstaan.
41

  

 Hoewel Siertsema‟s focus ligt op de godsdienstige elementen in haar bronnen, heeft ze ook 

enkele interessante conclusies getrokken met betrekking tot het tijdsverloop. Zo blijft het zelfbeeld van 

de auteurs constant positief. Ook wordt in de memoires die vlak na de oorlog zijn uitgebracht vooral 

                                                           
39

 Idem, 262. 
40

 Idem, 135. 
41

 Siertsema, Uit de diepten, 537.  



14 
 

teruggekeken met een wij-perspectief, of worden de individuele gedachten niet expliciet vermeld. 

Daarnaast valt het beeld van de medegevangen positiever uit, naarmate de tijd waarin gepubliceerd 

wordt vordert. Bij Joodse memoires treedt deze verschuiving later op dan bij de overige categorieën.
42

 

Siertsema besteedt extra aandacht aan de rol van de zogenaamde „grijze laag‟. Dit zijn gevangenen die 

een leidende functie hebben gekregen in het kamp, onder andere de Block- en Stubeältesten. Ook hier 

geldt dat de beeldvorming over de grijze laag pas later positiever wordt. Voor omstanders geldt een 

omgekeerd verloop. Hoe later de datum van publicatie, hoe negatiever het beeld van de omstanders 

wordt. Dit zijn aandachtspunten die ik mee kan nemen in mijn analyse van de bronnen. 

  

Geschiedenis van het denken over de periode 1940-1945 

De maatschappelijke context van de tijd waarin de memoires op schrift zijn gesteld, heeft een 

belangrijke rol in de interpretatie van de inhoud. Kennis van de geschiedenis van het denken over de 

Tweede Wereldoorlog in de Nederlandse samenleving is daarom essentieel voor een goed begrip van 

de bronnen. 

 De manier waarop in de Nederlandse samenleving werd teruggekeken op de oorlog is door de 

jaren heen menigmaal veranderd. Volgens historicus Frank van Vree leeft de herinnering aan de 

oorlog voort, maar is de manier waarop dit gebeurt aan verandering onderhevig: „Zelfs degenen die de 

oorlog persoonlijk hebben meegemaakt kijken daar nu vaak met totaal andere ogen op terug: hun 

beelden zijn aangevuld met de herinneringen van anderen of aangepast aan dominante of politiek 

correcte interpretaties van de geschiedenis, accenten zijn anders komen te liggen en verdrongen 

gevoelens hebben een plaats gekregen.‟
43

 Van Vree duidt met dit citaat niet alleen de veranderlijkheid 

van de herinnering, maar geeft hiervoor ook enkele oorzaken aan. Individuele achtergronden worden 

hierin gecombineerd met maatschappelijke context.   

 In zijn oratie „In de ban van goed en fout?‟ kwam historicus Hans Blom in 1983 tot de 

conclusie dat de wetenschappelijke geschiedschrijving over de Tweede Wereldoorlog tot dan toe 

voornamelijk plaatsvond binnen gesloten moralistische kaders waarin bepaald was wie in de periode 

1940-1945 goed dan wel fout was geweest. Volgens Blom zou de aandacht uit moeten gaan naar het 

voelen en denken in bezet Nederland in plaats van het tot die tijd gangbare oordeel naar handelen of 

niet handelen. Om tot nieuwe inzichten te komen riep hij op van deze kaders af te wijken en meer 

analytisch in plaats van moralistisch te werk te gaan.
44

 Hij nam daarmee afstand van de gevestigde 

opvatting van Lou de Jong, die in zijn meesterwerk Het Koninkrijk der Nederlanden in de Tweede 

Wereldoorlog dat in veertien delen tussen 1969 en 1991 werd uitgegeven, een helder onderscheid 

tussen goed en kwaad aan de dag legde, waarmee hij volgens sommigen een stempel drukte op het 

morele maatschappelijke oordeel over het handelen van individuen tijdens de oorlog. Verzetsmensen 

                                                           
42

 Idem, 582. 
43

 Van Vree, In de schaduw van Auschwitz, 14. 
44

 Blom, „In de ban van goed en fout? Wetenschappelijke geschiedschrijving over de bezettingstijd‟, 13. 



15 
 

konden zich identificeren als „goed‟, terwijl collaborateurs op één lijn werden gesteld met het kwaad 

en in deze hoedanigheid als „fout‟ werden betiteld.  

 Deze classificatie in strikt gescheiden groepen had op soortgelijke manier vorm gekregen in 

het maatschappelijk denken over de bezettingsperiode. Volgens historicus Chris van der Heijden was 

er in de samenleving van de jaren vijftig en zestig een mythe ontstaan die het Nederlandse verzet per 

definitie als alomtegenwoordig en alle nationaal-socialisten als dom, onbekwaam en karakterologisch 

slecht beschouwde.
45

  

 Direct na het einde van de oorlog had de Nederlandse overheid een duidelijke richting 

gekozen; de focus lag op de nationale wederopbouw. Individuele belangen waren daarmee 

ondergeschikt geworden aan het nationale belang de economie te versterken en een sociale eenheid te 

creëren.
46

 Volgens onder anderen Jolande Withuis was er in deze periode daarom geen 

maatschappelijke aandacht voor de geleden oorlogsverliezen: „Aan de verliezen en het feit dat 

Nederland zijn joodse burgers niet had weten te beschermen wilde het vaderland bij zijn wederopbouw 

niet worden herinnerd. In het mentale klimaat van die jaren gold bovendien zwijgen als goud en „flink 

zijn‟ als de beste remedie.‟
47

 Van Vree vulde hierop aan dat er tot 1960 in de publieke herinnering 

specifiek geen plaats was voor de vervolging van Joden in de vernietigingskampen. Het terugdenken 

aan de oorlog gebeurde hoofdzakelijk door óf een proces van „normalisering‟ waarbij gepoogd werd 

het gebeurde in te passen in een bestaand wereldbeeld, zo werd in communistische kringen gesteld dat 

het fascisme als werktuig van het kapitalisme was misbruikt, óf men verklaarde het nationaal-

socialisme vanuit een gril van de geschiedenis of een zieke geest van enkelen.
48

 Verantwoordelijkheid 

voor de verschrikkingen werd in deze periode door niemand genomen.  

  Onder invloed van het Eichmann-proces, de publicatie van Jacques Presser‟s Ondergang  en 

de erkenning van psychische oorlogsgevolgen, kwam hierna de Jodenvervolging steeds centraler te 

staan in de maatschappelijke herinnering aan de oorlog. Series en films die werden uitgezonden op het 

nieuwe wijdverbreide televisiemedium versterkten deze ontwikkeling. Volgens historicus Ido de Haan 

was de periode rond het jaar 1970 hierin van cruciaal belang.
49

  

 In de jaren tachtig signaleerde Blom een lichte afname in intensiteit, niet zo zeer in frequentie, 

van de maatschappelijke aandacht voor de oorlog. De centrale plaats van de Jodenvervolging in het 

publieke oorlogsdebat bleef ongewijzigd, maar daarnaast was er ruimte voor herinneringen aan de 

oorlogservaringen van andere collectieven. Met name de overlevenden van de kampen in Nederlands-

Indië kwamen in dit verband in de publieke belangstelling te staan.
50

 Toen in de jaren negentig 

vervolgens de aandacht voor de oorlog in de samenleving weer flink oplaaide, ontstond er onder 

                                                           
45

 Van der Heijden, Grijs verleden 410-411.  
46

 Blom, „De oorlog na de oorlog‟, 124. 
47

 Withuis, Erkenning. Van oorlogstrauma naar klaagcultuur, 7-8. 
48

 Van Vree, In de schaduw van Auschwitz, 13-17.  
49

 De Haan, Na de ondergang, 2. 
50

 Blom, „De oorlog na de oorlog‟, 128. 



16 
 

verschillende bevolkingsgroepen een strijd om erkenning van aangedaan oorlogsleed, zo constateerde 

Withuis.
51

 Het begrip trauma was onlosmakelijk verbonden geworden met de oorlogstijd. Hoewel in 

de jaren zeventig al door psychiaters was erkend dat de geleden verschrikkingen vijfentwintig jaar na 

dato nog steeds voor ernstige psychische klachten konden zorgen – dit werd in die tijd overigens nog 

als kampsyndroom of oorlogsneurose aangeduid – werd pas veel later de verwerking van het trauma 

massaal door collectieven gebruikt om erkenning te vragen voor de geestelijke schade die zij door de 

oorlog hadden opgelopen. Withuis spreekt in dit verband van een traumacultuur.
52

 De Haan 

constateerde dat de Joodse bevolking slechts korte tijd „onder de vlag van het vervolgingstrauma‟ hun 

eigen stem had kunnen laten horen: „Al snel raakte hun zeggenschap over de geschiedenis al weer 

omstreden, doordat concurrerende groepen op dezelfde titel van het slachtofferschap om 

maatschappelijke aandacht en politieke erkenning vroegen.‟
53

 Overigens speelden in kringen van de 

„tweede generatie‟ de oude morele kaders waarbinnen voornamelijk in de jaren vijftig en zestig werd 

teruggedacht aan het nationale oorlogsverleden, nog steeds een rol. Dit waren kinderen van zowel 

oorlogsdaders als -slachtoffers. Ook zij zochten erkenning voor het trauma dat zij aan de gevolgen van 

de oorlog hadden overgehouden.  

 Het maatschappelijk denken over de bezettingstijd heeft blijkbaar altijd plaats gevonden 

binnen een bepaalde ethische context. Gedurende enkele decennia waren de morele kaders zoals Lou 

de Jong deze beschreef een belangrijk referentiekader in de collectieve herinnering aan het verleden. 

In wetenschappelijke kring waren naast die van Blom nog meer stemmen opgegaan die pleitten voor 

een benadering met meer nuance. Ernst Kossmann maakte duidelijk dat er tussen de „goeden‟ en de 

„fouten‟ een breed veld bestond waarin zich de personen bevonden die te maken hadden gehad met 

een proces van „accommodatie‟: aanpassing aan een bezet Nederland, waarbij voornamelijk uit 

noodzaak werd samengewerkt met de Duitse bezetter.
54

 Van der Heijden sloot zich aan bij Kossmann 

en stelde dat er een enorme ruimte werd ingenomen door personen die niet „zwart‟ en niet „wit‟ waren 

geweest, en schetste daarmee het bestaan van een grijze massa. Geheel anders dan De Jongs duidelijke 

onderscheid en heldere ontwikkeling, ontwaarde Van der Heijden slechts wanorde en chaos. Hij 

scheen hiermee een nieuw licht op de discussie. Blijkbaar werden de keuzes en handelingen van 

Nederlanders ten tijde van de oorlog vooral ingegeven door omstandigheden en waren ze in die zin 

gebaseerd op toevalligheden.
55

 Hiermee reduceerde Van der Heijden niet alleen de waarde die door 

velen nog steeds werd toegekend aan het Nederlandse verzet, maar zette hij het merendeel van zijn 

landgenoten uit de oorlogstijd ook nog eens neer als zwakkelingen, té bang om nee te zeggen tegen de 

bezetter; een bittere constatering. 

                                                           
51

 Withuis, Erkenning. Van oorlogstrauma naar klaagcultuur, 77. 
52

 Idem, 98. 
53

 De Haan, Na de ondergang, 229. 
54

 Kossmann, De Lage landen 1780-1980, 157. 
55

 Van der Heijden, Grijs verleden, 15-16. 



17 
 

 Hoe deze nuance precies heeft doorgewerkt in het publieke debat over de oorlog is lastig te 

bepalen. Het moge duidelijk zijn dat er tussen „goed‟ en „fout‟ een grote ruimte bestaat waarbinnen 

talloze identiteitsveranderingen mogelijk zijn. Vast staat in ieder geval dat het onmogelijk is gebleken 

géén moreel oordeel te verbinden aan het terugkijken op de bezettingsperiode. 

 

1.4. Onderzoeksvraag 

Er is dus al geschreven over de Nederlandse herinneringscultuur van Ravensbrück en ook over 

memoires van overlevenden van de Duitse concentratiekampen. Tussen deze twee 

onderzoeksgebieden in ligt ruimte voor mij om een nieuw onderwerp aan te snijden: de beeldvorming 

over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires. Ik maak een analyse van hoe de auteurs 

terugkijken op hun gevangenschap in het kamp, waar zij de nadruk op leggen en welke keuzes zij 

maken in hun schrijfproces. Door vervolgens de memoires met elkaar te vergelijken probeer ik na te 

gaan welke overeenkomsten en verschillen in de verbeelding van het kamp zichtbaar worden en welke 

maatschappelijke factoren hiervan een oorzaak zouden kunnen zijn. Uitgangspunt hierin vormt de 

veronderstelling dat de memoires niet op zichzelf staan. Mijn centrale onderzoeksvraag heb ik daarom 

als volgt geformuleerd: Welke beelden van kamp Ravensbrück en zijn gevangenen komen naar voren 

in gepubliceerde memoires van Nederlandse overlevenden in de periode 1945-2005 en hoe kunnen 

eventuele veranderingen daarin vanuit een maatschappelijke context worden verklaard?    

 Uit een dergelijke analyse ontstaat per publicatie een zeer persoonlijk gevormd beeld van het 

kamp. De specifieke achtergrond van de auteur heeft een grote rol in de totstandkoming van dat beeld. 

Context is hierin allesbepalend. Wanneer memoires worden gebruikt als bron is daarom niet alleen de 

achtergrond van de auteur, maar ook de tijd waarin de herinneringen opgehaald en opgeschreven 

worden van belang. Pijler van de geschiedwetenschap is namelijk het gegeven dat het verleden steeds 

weer opnieuw betekenis krijgt door interpretaties in het heden. Het verleden blijft op deze manier 

steeds weer actueel. Discoursen over de oorlog zijn zo gedurende de halve eeuw na de bevrijding aan 

verandering onderhevig geweest. De heersende opvatting over de periode 1940-1945 verschoof 

langzaamaan van onderwerp, in nadruk en detail. Ik ga na of dergelijke verschuivingen van invloed 

zijn op de inhoud of de vorm van de memoires en of ik verklaringen voor de beeldvorming van het 

kamp in de memoires kan vinden in de maatschappelijke context van de tijd waarin de herinneringen 

op schrift zijn gesteld.   

 Bij dit doel horen enkele deelvragen die mij helpen om tot een juiste analyse te komen. Zo 

vraag ik mezelf af of er consistente beelden gevormd kunnen worden uit de diverse memoires van één 

bepaalde periode en zo ja, hoe deze er dan uitzien. Zijn er verschillen af te leiden uit de 

beeldvormingen van het kamp tussen de publicaties uit verschillende periodes en welke 

maatschappelijke verklaringen zijn hiervoor aan te wijzen? Daarnaast vraag ik me af welke rol 

identiteitsvorming in het herinneringsproces speelt en hoe zich dit uit in de publicaties.  



18 
 

 Mijn doel is niet om nieuwe wetenschappelijke „feiten‟ over Ravensbrück te ontdekken of om 

door een analyse van de memoires een zo waarheidsgetrouw mogelijk beeld van het kamp te schetsen. 

Ik wil onderzoeken hoe de beeldvorming omtrent het kamp zoals blijkt uit de memoires, in verhouding 

staat tot de maatschappelijke ontwikkelingen in de tijd waarin de herinneringen zijn opgeschreven en 

de heersende oorlogsdiscoursen van dat moment. Daarnaast hoop ik een inzicht te verkrijgen in de 

belevingswereld van de auteurs betreffende hun herinneringen aan het kamp. 

 

1.5. Bronnen, methode en opzet van de thesis  

In navolging van Captain bestudeer ik de memoires in een periodeverdeling aan de hand van de 

zogenaamde publicatiegolven. Captain stelde twee publicatiegolven vast. In de publicatiehistorie van 

memoires van Ravensbrück lijken drie publicatiegolven naar voren te komen, al lijkt het niet geheel 

gepast daadwerkelijk van publicatiegolven te spreken, daar de absolute aantallen van de publicaties 

niet groot zijn.  

 

Bronnen 

Direct na de oorlog zijn twee publicaties verschenen. Het gaat om de memoires van de protestantse 

Corrie ten Boom (1945) en de vermoedelijk rooms-katholieke Anne Berendsen (1946). Bij de 

bespreking van de memoires die vlak na de oorlog zijn verschenen wil ik ook het werk van Nora 

Keizer betrekken. Haar memoires zijn in 1999 in Nederland verschenen, maar zijn al in 1946 en 1947 

in Zweden, het land waar Keizer op dat moment woonachtig was, op schrift gesteld. Om onduidelijke 

redenen is het werk pas in 1999 uitgegeven. Vanaf dat moment is het boek onderdeel geworden van de 

herinneringscultuur van Ravensbrück; vanaf dat moment wordt er een boodschap aan de buitenwereld 

afgegeven. Bij mijn interpretatie van de publicatie moet ik echter rekening houden met het feit dat de 

memoires zijn geschreven in een maatschappelijke context van de jaren 1946 en 1947. Omdat ik op 

zoek ga naar maatschappelijke ontwikkelingen in de tijd waarin de herinneringen zijn opgeschreven, 

behandel ik het werk van Keizer tezamen met de direct na de oorlog verschenen publicaties.  

Na de publicaties van Ten Boom en Berendsen duurt het ruim twintig jaar voordat iemand 

opnieuw zijn herinneringen aan het kamp met de buitenwereld wil delen. Deze trend is overigens ook 

te zien in het publicatieverloop van memoires over kampervaringen uit de Tweede Wereldoorlog in 

het algemeen, zoals Siertsema in haar proefschrift stelt.
56

 

 In 1966 verbreekt Taecke Botke de stilte wanneer hij zijn memoires publiceert onder de titel 

Vergeet het toch maar. Opvallend genoeg wordt er in 1978 een nieuwe versie uitgegeven waaraan 

enkele hoofdstukken zijn toegevoegd. Beide boeken zal ik in deze scriptie gebruiken omdat Botke met 

deze heruitgave een duidelijk statement maakt richting zijn publiek. Zoals uit een volgend hoofdstuk 

zal blijken, heeft de auteur een bedoeling met deze toevoeging en geeft hij daarmee uiting aan een 

                                                           
56

 Siertsema, Uit de diepten, 536-537.  



19 
 

bepaalde herinneringspolitiek. In 1978 verschijnt er nog een publicatie van memoires over het leven in 

verschillende nazi-kampen, waaronder Ravensbrück, namelijk die van de Joodse Carla van Lier. Er is 

dus niet echt sprake van een publicatiegolf in de jaren zeventig, maar de interesse voor het delen van 

oorlogsherinneringen is wel aangewakkerd. 

 In de jaren tachtig volgen meer publicaties waaronder die van Tineke Wibaut-Guilonard 

(1983) en Jenneke Romkes (1987). In 1984 schrijft Mieke van den Burger-Steensma haar ervaringen 

op in Zo was het ongeveer. Dit boek is in eigen beheer uitgegeven. Dat betekent dat het niet 

gemakkelijk toegankelijk is voor de maatschappij. Omdat ik ernaar streef alle gepubliceerde memoires 

van Nederlandse overlevenden te gebruiken voor deze scriptie en omdat het mij om de beeldvorming 

van het kamp gaat en om hoe elementen van die beeldvorming verklaard kunnen worden vanuit een 

maatschappelijke context, neem ik ook dit boek van Van den Burger-Steensma op in mijn 

bronnencorpus. Het is interessant om na te gaan of een boek dat is uitgegeven in eigen beheer een 

andere aard heeft dan de boeken die wél expliciet voor een groter publiek zijn geschreven. Wellicht 

kan ik hieruit conclusies trekken over de herinneringspolitiek van de verschillende auteurs. In 1991 

verschijnt een publicatie van Madelon Verstijnen. Hoewel zij maar kort in Ravensbrück gevangen 

heeft gezeten, neemt ze haar ervaringen van het kamp mee in haar memoires.  

 Hierna blijft het weer even stil totdat in 1999 de herinneringen van Nora Keizer worden 

gepubliceerd. Vanaf dit moment wordt het boek onderdeel van de herinneringscultuur van 

Ravensbrück, maar zoals ik heb aangegeven behandel ik het boek bij de vroegste publicatieperiode, 

omdat de tekst eerder al tot stand is gekomen.  

In 2001 verschijnt dan de Nederlandse vertaling van het in 2000 voor het eerst in het Engels 

uitgegeven Silvie, geschreven door de van oorsprong Oostenrijkse Silvia Grohs-Martin. Hoewel zij 

niet de Nederlandse nationaliteit bezit, neem ik haar boek toch mee in deze scriptie, omdat de 

memoires in het Nederlands zijn vertaald en dus onderdeel zijn geworden van de Nederlandse 

herinneringscultuur van Ravensbrück. Silvie heeft in de jaren voordat ze is opgepakt in Nederland 

gewoond en trad in die tijd op in de Hollandse Schouwburg. Ze was actief in het Amsterdamse verzet. 

 Mijn laatste bron is het in 2005 verschenen werk van de van oorsprong Nederlandse 

Menachem Kallus, die na zijn bevrijding is geëmigreerd naar Israël en daar de Israëlische nationaliteit 

heeft aangenomen. Hoewel zijn boek niet in Nederland maar bijvoorbeeld wel in Duitsland is 

gepubliceerd, neem ik zijn werk toch op in mijn bronnencorpus omdat zijn wortels in Nederland 

liggen. Met het gegeven dat Kallus van nationaliteit is veranderd, wordt een bepaalde boodschap 

uitgedragen die mijn interesse wekt. Ik vermoed dat zijn werk ook van invloed is geweest op de 

Nederlandse herinneringscultuur van Ravensbrück. De memoires van Kallus zijn tot op heden de 

laatste Nederlandse publicatie geweest. Met zijn werk eindigt dan ook de periode waarnaar ik 

onderzoek wil doen: 1945-2005. 

 Wat opvalt in deze bronnenselectie is dat acht van de tien gepubliceerde memoires afkomstig 

zijn van vrouwen terwijl slechts twee werken zijn geschreven door een man. Het lijkt daarom 



20 
 

onvermijdelijk dat bij de uitkomsten van de analyse van deze bronnen een genderaspect van belang is. 

Ten eerste bestaat er volgens verschillende wetenschappers een verschil tussen mannen en vrouwen 

wanneer het gaat om de beleving van het gevangen zijn.
57

 Hoewel het aspect gender soms werd 

gebruikt om een handeling te rechtvaardigen, bestond er over het algemeen weinig verschil in de 

behandeling tussen mannen en vrouwen in de nazi-kampen, zo betoogt Pascale Bos in een artikel over 

vrouwen en de Holocaust. De verklaring voor het verschil in beleving moet daarom gezocht worden in 

het geven van een andere betekenis aan de historische ervaringen.
58

 Ten tweede bestaat er een verschil 

tussen de beide seksen in het terugkijken op een gebeurtenis uit het verleden, doordat de herinnering 

wordt gevormd door sociale kaders. Gender is dus, net als andere identiteiten, een significant element 

in de collectieve herinnering. Het speelt een rol bij de ervaringen in het kamp en bij het herinneren van 

de ervaring achteraf. Daarom zal ik dit genderaspect betrekken bij de analyse van de memoires.   

 

Memoires als historische bron  

Memoires bieden een bijzondere mogelijkheid om het verleden te raadplegen. Ze maken onderdeel uit 

van een groep bronnen die onder de naam „Egodocumenten‟ een tegenhanger vormt voor de 

traditionele wetenschappelijke geschiedenisliteratuur. Jacques Presser introduceerde de term 

egodocument in 1958 als verzamelnaam voor autobiografieën, memoires, dagboeken en persoonlijke 

brieven.
59

 Door de veranderende oriëntatie van historici worden teksten niet meer simpelweg als 

leverancier van feiten gebruikt, maar veelal meer om het culturele klimaat en de mentaliteiten van de 

maatschappij in het verleden te onderzoeken. Hierbij wordt gepoogd de belevingswereld van de auteur 

te reconstrueren en op zo‟n manier gegevens te vinden die in andere bronnen ontbreken. De bronnen 

worden dus gebruikt om informatie over het onderwerp van de memoires te verzamelen, maar kunnen 

ook een beeld geven van de tijd waarin de memoires op schrift zijn gesteld. Historicus Rudolf Dekker 

stelde in dit verband dat egodocumenten een link tussen het verleden en het heden kunnen 

bewerkstelligen.
60

  

Volgens sociologe Anna Aalten speelt representativiteit een belangrijke rol in de keuze voor 

het gebruik van autobiografische bronnen in wetenschappelijk onderzoek.
61

 Het feit dat personen aan 

het woord gelaten worden die anders niet gehoord zouden worden is voor mij een belangrijk argument 

om de inhoud van de memoires tot onderwerp van mijn studie te maken. Ook collectieven die tot dan 

toe buiten de geschiedschrijving vielen, krijgen op deze manier een kans hun verhaal te vertellen en 

dragen daarmee bij aan een completer beeld van het verleden. Een ander argument voor het gebruik 

van autobiografische bronnen in wetenschappelijk onderzoek komt van Astrid Erll. Zij betoogde dat 

                                                           
57

 Zie onder anderen Piersma, „Vrouwen en de Tweede Wereldoorlog‟, 54. 
58

 Bos, „Women and the Holocaust‟, 33. 
59

 In Baggerman & Dekker, „De gevaarlijkste van alle bronnen: Egodocumenten: nieuwe wegen en 

perspectieven‟, 7. 
60

 Idem, 9.  
61

 Aalten, „De uitzondering en de regel: het verhaal van juffrouw A.‟, 67. 



21 
 

specifiek in bronnen zoals memoires en autobiografische teksten sociaal-culturele aspecten in de 

herinnering zichtbaar worden. Centraal in deze bronnen staat de narratieve enscenering van het 

herinneringsproces. Dit komt tot uiting in een onderscheid tussen een belevend ik en een verklarend 

ik, waardoor een tweedelig perspectief op de herinneringsproblematiek ontstaat.
62

 Aan de ene kant 

komt daarmee de sociaal ingebedde ervaring van het individu aan bod, maar aan de andere kant speelt 

tegelijkertijd een verklarende en zingevende functie van de auteur een rol. Door deze literaire 

enscenering komt een reconstructie van het verleden symbool te staan voor de toe-eigening van 

datzelfde verleden. Egodocumenten zijn daarom uiterst geschikte bronnen voor een onderzoek naar de 

relatie tussen een (collectieve) herinnering en het op schrift stellen van de ervaring. 

 Memoires zijn van andere aard dan de overige bronnen die onder de categorie egodocumenten 

vallen. Zo verschillen ze van dagboeken doordat de tijd tussen het opschrijven van de herinnering en 

het gebeurde bij een dagboek veel kleiner is dan bij memoires, waar vaak wordt teruggekeken op een 

verder verleden. De maatschappelijke context op het moment van schrijven laat zich dus goed 

onderzoeken door memoires als bron te gebruiken. Een autobiografie is een ander soort bron, omdat 

daarin vaak een reflectie op het hele leven plaatsvindt, waar bij memoires specifiek de aandacht 

uitgaat naar een bepaalde gebeurtenis of episode uit iemands verleden. 

  

Methode 

Door mezelf bij de analyse van de bronnen praktische vragen te stellen over de inhoud en vorm van 

elke publicatie, probeer ik ten eerste inzicht te verkrijgen in de beeldvorming van het kamp en kijk ik 

daarna of ik iets kan zeggen over hoe de auteurs op het moment van schrijven dachten over de oorlog, 

en hoe de maatschappelijke context van die tijd zich tot deze persoonlijke gedachtes verhield. Wie 

zaten er in het kamp gevangen? Hoe gingen gevangenen met elkaar om en wat had dit te maken met 

hun specifieke achtergrond? Welke sfeer wordt beschreven? Hoe kijkt de auteur tegen de kampleiding 

en de „grijze laag‟ aan? Het ligt voor de hand dat ik verschillen zal vinden in de beeldvorming over het 

kamp, omdat elke auteur zijn eigen ervaringen in een persoonlijke context op schrift heeft gesteld. 

Toch verwacht ik ook overeenkomsten te vinden, omdat de auteurs soortgelijke ervaringen beschrijven 

en omdat het herinneringsproces door sociale factoren bepaald wordt. Maatschappelijke 

omstandigheden zullen een rol spelen in de verwoording van oorlogservaringen. Ik ben daarom op 

zoek naar overeenkomsten en verschillen van de beeldvorming door de jaren heen, zodat ik kan 

bepalen hoe sociale factoren en maatschappelijke context van invloed zijn geweest op de beschreven 

beeldvorming van het kamp in de memoires en welke oorlogsdiscoursen hierin zijn terug te vinden. 

Op het gebruik van bronnen voor mijn scriptie pas ik daarom een techniek toe die Marijke Mossink 

eerder beschreef als het gebruik van een spiegel: ik probeer in de memoires te ontdekken hoe in een 

beschrijving van het individuele leven tegelijkertijd bredere maatschappelijke processen of 

                                                           
62

 Erll, Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, 186. 



22 
 

verschijnselen zichtbaar worden.
63

 De auteurs zijn in dit geval mijn spiegels voor een kijkje in de 

samenleving van het verleden. Ik ga in de bronnen op zoek naar de manier waarop de maatschappij 

dacht over (de verwerking van) de Tweede Wereldoorlog op een bepaald moment. Anders gezegd, ik 

ga op zoek naar hoe het discours over de oorlog er op verschillende momenten in naoorlogs Nederland 

uitzag. Memoires zijn in dit opzicht onderdeel van dat grotere geheel, van het oorlogsdiscours. 

Dit brengt mij bij de rol van interpretator van de geschiedenis, en impliciet bij de rol van 

mijzelf als „vertaler‟ van de memoires. Ik heb ervoor gekozen om een kwalitatief literatuuronderzoek, 

een discoursanalyse, uit te voeren. Ik wil onderzoeken hoe de herinneringscultuur van Ravensbrück 

specifiek in de memoires naar voren komt. Behalve een interview met Mieke van den Burger-

Steensma – een van de weinige nog levende overlevenden van Ravensbrück in Nederland – neem ik 

andere bronnen die van invloed zijn op de collectieve herinnering aan het kamp niet mee in mijn 

beschouwing. Ik focus me op hoe de auteurs hun ervaringen verwoorden, waarom zij schrijven wat ze 

schrijven, wat hun bedoeling daarvan kan zijn en wat ik daaruit kan afleiden met betrekking tot hun 

persoonlijke omgang met het verleden enerzijds en hun gedachten over de maatschappelijke situatie op 

dat moment anderzijds. Mijn analyses van de memoires zijn interpretaties van de beschreven 

herinneringen van de auteurs. De interpretatie van de tekst door degene die het leest, kan afwijken van 

de bedoeling van de auteur. Het is onmogelijk exact de bedoeling van de schrijver te achterhalen, laat 

staan weer te geven. Bovendien wil ik benadrukken dat het niet mijn bedoeling is om een reconstructie 

van het werkelijke leven in het kamp te geven, maar dat ik de herinnering aan het kamp onderzoek 

zoals deze uit de memoires naar voren komt. Dit geeft mij een specifiek uitgangspunt in de benadering 

van de bronnen. Barbara Henkes sloeg de spijker op zijn kop toen ze in een artikel over het gebruik 

van autobiografisch werk als bron voor historische studies stelde dat „de nadruk dan niet zo zeer op het 

reconstrueren van de Ware Gebeurtenis ligt, maar eerder op de subjectieve ervaring‟.
64

 Gehele 

objectiviteit in het schrijfproces is dan ook onmogelijk, zowel van de auteur als van mezelf als 

interpretator. Het is mijn taak om de subjectieve ervaring in het schrijfproces van de auteurs naar 

voren te brengen. Ik claim daarmee niet te weten wat de auteur heeft meegemaakt, of heeft bedoeld 

met zijn memoires. Het is mijn eigen interpretatie van de totstandkoming van de collectieve 

herinnering aan het kamp en de bijdrage aan de herinneringscultuur van Ravensbrück.  

Een auteur schrijft met een bepaald publiek in het achterhoofd. Dit geldt ook wanneer het gaat 

om het opschrijven van herinneringen, zoals bij de auteurs van de memoires in deze scriptie. Zij laten 

hun memoires publiceren, omdat zij hun verhaal willen delen en een bepaalde boodschap willen 

uitdragen. Je zou kunnen stellen dat de auteurs hun verhaal aanpassen aan hun publiek. Ook ik ben in 

dit werk een auteur en heb te maken met een persoonlijke achtergrond en een publiek; ook ik bevind 

me in binnen een maatschappelijke context die mijn interpretatie beïnvloedt. Ik ben me ervan bewust 

dat dit een onderdeel kan vormen van een mogelijk interpretatieconflict. Ik schrijf vanuit een 

                                                           
63

 Mossink, „Naar het leven: een inleiding‟, 10.  
64

 Henkes, „Als een Else Bohler in Nederland: tussen schaamte en zelfbewustzijn‟, 38.  



23 
 

historisch wetenschappelijk perspectief; ik bestudeer de maatschappij. Dit geeft een geheel ander 

uitgangspunt dan wanneer iemand zijn persoonlijke ervaringen met een breder publiek wil delen. Dat 

wil echter niet zeggen dat het onmogelijk is om de memoires vanuit een historisch perspectief te 

benaderen, in tegendeel, maar bij de analyse van de bronnen zal ik wel rekening moeten houden met 

verschillende uitgangspunten van de beide schrijvende partijen.  

 

Opzet 

Na dit inleidende gedeelte zal ik in een volgend hoofdstuk, om tot een beter begrip van de inhoud van 

de memoires te komen, aandacht besteden aan de historische achtergrond van Ravensbrück door 

middel van een bespreking van de wetenschappelijke literatuur over het kamp. Hierna zal ik 

aanvangen met de analyse van de primaire bronnen. In drie hoofdstukken schets ik de dynamiek van 

de beeldvorming over kamp Ravensbrück door de verschillende memoires uitgebreid te bespreken. 

 Met een publicatieoverzicht naar jaartal zijn uit de periode 1945-2005 slechts moeilijk 

afgebakende periodes te bepalen. Toch is het noodzakelijk een bepaalde periodisering te hanteren, 

omdat zestig jaar een behoorlijk lange tijd is. Direct na de oorlog zijn de boeken van Ten Boom en 

Berendsen verschenen, waarna het heel lang stil is gebleven. Deze titels staan hierdoor op zich. 

Tezamen met deze publicaties behandel ik ook het werk van Keizer, omdat haar memoires al in 1946 

en 1947 zijn opgeschreven. De herinneringen aan de oorlogservaringen van deze drie vrouwen zijn in 

een vroege naoorlogse context op schrift gesteld, namelijk in de periode 1945-1947. Dit gegeven 

onderscheidt de publicaties van de andere memoires. Vandaar dat ik ervoor kies om in hoofdstuk drie 

de boeken van Ten Boom, Berendsen en Keizer tezamen te behandelen.    

Hierna volgt een periode waar moeilijk regelmaat in te ontdekken is. Ik heb besloten om de 

publicaties van de in 1966/Botke, 1978/herziene druk Botke en publicatie Van Lier, 1981/Wibaut-

Guilonard, 1984/Van den Burger-Steensma, 1987/Romkes en 1991/Verstijnen verschenen memoires 

in één hoofdstuk, hoofdstuk vier, te behandelen. Ik wil hiermee geenszins beweren dat de periode 

1978-1991 in historisch opzicht één geheel vormt. Wat ik hiermee wel wil aangeven is dat de 

memoires met elkaar gemeen hebben dat ze zijn uitgebracht in een periode na lange maatschappelijke 

stilte. Tot de jaren zeventig was het, met uitzondering van de periode direct na de bevrijding, niet 

gebruikelijk om over persoonlijk leed uit de oorlog te praten. De aandacht ging uit naar wederopbouw 

en de herinnering aan verzetshelden. Pas in de jaren zeventig werd er openlijk gepraat over het leed in 

de concentratiekampen. Deze maatschappelijke verschuiving heeft onder andere haar weerslag gehad 

op de wil van de auteur om zijn of haar memoires te publiceren en op hetgeen er met de lezer gedeeld 

werd. Ik vermoed dat er een consistentie bestaat in de aandachtspunten en de vorm van schrijven van 

de memoires uit deze periode, of dat dit in ieder geval bij bepaalde thema‟s het geval is. Ik laat het 

hoofdstuk eindigen met de publicatie van Verstijnen uit 1991, omdat het hierna weer even stil blijft. 

Dit maal voor ongeveer tien jaar. 



24 
 

 In hoofdstuk zes zal ik de laatste memoires beschrijven, gepubliceerd in 2001/Grohs en 

2005/Kallus. Omdat deze boeken zijn uitgegeven in wederom een andere maatschappelijke context in 

vergelijking met de jaren zeventig en tachtig, behandel ik ze in een apart hoofdstuk. Een ander publiek 

en een andere context leiden tot andere keuzes in het schrijfproces.  

Elk hoofdstuk zal ik afsluiten met een concluderende paragraaf. Hierin zal ik vaststellen of er 

een consistent beeld te vormen is over hoe het kamp beschreven wordt in de periode van het 

hoofdstuk. Welke overeenkomsten en verschillen tonen de memoires? En hoe kunnen deze uitkomsten 

worden verklaard vanuit een maatschappelijk perspectief? In het laatste hoofdstuk zal ik in een 

slotbeschouwing de balans opmaken over hoe in de beeldvorming over het kamp zoals blijkt uit de 

memoires, de herinneringscultuur van Ravensbrück zich heeft ontwikkeld. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

2. Profiel van een plek des onheils: Ravensbrück in historisch opzicht 

Kamp Ravensbrück is bekend geworden als het grootste vrouwenkamp van de nationaal-socialisten. 

Het was gelegen in Duitsland, zo‟n tachtig kilometer ten noorden van Berlijn. Het kamp lag dichtbij 

het plaatsje Fürstenberg, aan de Schwedtsee. Omdat de plek enerzijds goed te bereiken was, daar het 

aan het treinspoor Berlijn – Stralsund/Rostock lag, en anderzijds toch was afgeschermd van de 

buitenwereld, omdat de plek omringd werd door een meer en bossen, nam Oswald Pohl, hoofd 

administratie van de Duitse concentratiekampen, eind november 1938 de beslissing op deze plek een 

groot nieuw Konzentrationslager (KZ) op te zetten.
65

 Ongeveer driehonderd tot vijfhonderd 

mannelijke gevangen uit het nabijgelegen kamp Sachsenhausen begonnen met de opbouw van het 

kamp. Zij bouwden eerst twee barakken voor hun eigen onderkomen, en begonnen daarna met het 

basiskamp: zestien woonbarakken, twee werkbarakken met daarin onder andere de keuken en een 

grote doucheruimte, de kampmuur, gebouwen voor de kampleiding en enkele huizen voor de SS-

officieren.
66

 Het kamp werd in mei 1939 door de eerste gevangenen in gebruik genomen.  

   

2.1. Chronologisch overzicht 

In eerste instantie was Ravensbrück bedoeld als een heropvoedingskamp voor vrouwen. Vanaf mei 

1939 arriveerden er op regelmatige basis transporten met vrouwen die om politieke redenen door de 

Nazi‟s gevangen waren genomen. Vóór deze periode bestond er al een vrouwenkamp in Moringen, 

vlakbij Hannover. Het was echter gebruikelijk dat vrouwelijke gevangenen opgesloten werden in 

gevangenissen of tuchthuizen.
67

 De nieuwe concentratie van gevangenen in Ravensbrück had tot doel 

de vrouwelijke gevangenen te straffen voor hun gedrag, hen de nationaalsocialistische moraal bij te 

brengen en hen uit te buiten als arbeidskrachten. Duitsland bereidde zich voor op de oorlog en wilde in 

eigen land orde op zaken hebben.
68

  

 De eerste gevangenen van Ravensbrück waren afkomstig uit Duitsland en Oostenrijk. Met de 

inval van Duitsland in Polen op 1 september 1939, begon de Tweede Wereldoorlog, waarna steeds 

meer transporten met vrouwen afkomstig uit de door de Duitsers bezette gebieden arriveerden. Zo 

kwamen er onder andere ook vrouwen uit Polen, Hongarije, Rusland, Tsjecho-Slowakije, Joegoslavië, 

Frankrijk, België, Nederland en Italië in Ravensbrück gevangen te zitten; in totaal zijn er ongeveer 

dertig nationaliteiten in het kamp geregistreerd geweest.
69

 Het is lastig om exact te bepalen hoeveel 

vrouwen er in het kamp gevangen hebben gezeten, omdat in de laatste maanden van het bestaan van 

Ravensbrück nauwelijks administratie is bijgehouden in verband met de chaos die voortkwam uit de 

grote hoeveelheid transporten afkomstig uit andere kampen. Daarnaast is een deel van de 

                                                           
65

 Strebel, Das KZ Ravensbruck. Geschichte eines Lagercomplexes, 44. 
66

 Plewe & Köhler, Baugeschichte Frauen-Konzentrationslager Ravensbrück, 43-65. 
67

 Fullberg-Stolberg e.a., Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen - Ravensbrück, 7. 
68

 Saidel, The Jewish women of Ravensbrück concentration camp, 13. 
69

 Bernhard Strebel maakt melding van de aanwezigheid van vrouwen uit negenentwintig landen. In Strebel, Das 

KZ Ravensbrück, 111-156. 



26 
 

kampadministratie vlak voor de bevrijding door de SS vernietigd. Schattingen over het totale aantal 

gevangenen lopen daarom uiteen. Het officiële aantal is door de Mahn- und Gedenkstätte 

Ravensbrück, het herinneringscentrum op het terrein waar het kamp eens gevestigd was, vastgesteld op 

132.000 gevangenen, waarvan slechts 40.000 vrouwen hebben overleefd. Dit betekent dat er in het 

kamp zo‟n 92.000 dodelijke slachtoffers zijn gevallen.
70

   

 Wanneer er bouwwerkzaamheden in het kamp verricht moesten worden kwam er een groep 

mannelijke gevangenen uit Sachsenhausen terug naar Ravensbrück. De Nazi‟s haalden hiervoor 

speciaal mannelijke werkers uit een ander kamp omdat simpelweg werd aangenomen dat mannen meer 

ervaring hadden met technische, elektrische karwijen en constructiewerkzaamheden dan vrouwen. Uit 

aantekeningen van de SS uit 1939 blijkt dat het bouwplan van het kamp berekend was op 3000 

gevangenen. Al snel bleek deze berekening echter te krap. Hierdoor waren uitbreidingen voortdurend 

noodzakelijk. In 1941 werd er daarom besloten tot de bouw van een permanent mannenkamp, direct 

gelegen naast het vrouwenkamp. Tussen 1941 en 1945 hebben hier in totaal zo‟n 20.000 mannen 

gevangen gezeten. De meeste van hen kwamen uit Duitsland, Polen, Rusland en Frankrijk en net als in 

het vrouwenkamp waren dit voornamelijk politieke gevangenen.
71

 In beide kampen, dus zowel in het 

mannen- als in het vrouwenkamp, hebben ook Joodse gevangenen gezeten. Vooral in de beginfase van 

het kamp waren dit personen die waren opgepakt op politieke gronden, niet om hun etnische 

afkomst.
72

 De aanwezigheid van het permanente mannenkamp betekende echter niet dat de vrouwen 

geen zwaar werk in het kamp verrichtten. Ook zij moesten zware stenen sjouwen, walsen voortslepen 

en wegen bouwen.  

 Veel vrouwen werden na aankomst in het kamp opnieuw op transport gezet om te werk gesteld 

te worden in een subkamp, een kleiner kamp in een buitengebied, dat formeel onder leiding stond van 

het hoofdkamp Ravensbrück. De eerste subkampen van Ravensbrück zijn ontstaan in 1941-1942. In 

totaal heeft Ravensbrück over een kleine vijftig subkampen de leiding gehad.
73

 De vrouwen moesten 

voornamelijk dwangarbeid verrichten in de oorlogsindustrie. Nederlandse vrouwen zijn vanuit 

Ravensbrück onder andere in Reichenbach, een kamp onder leiding van Gross Rosen, en München-

Giesing, onder leiding van Dachau, terecht gekomen.  

 In 1942 werd Ravensbrück uitgebreid met een apart kamp voor jonge vrouwen, het 

Jugendlager Uckermark. Op ongeveer anderhalve kilometer van het hoofdkamp werden hier in totaal 

tot aan de sluiting van het kamp, eind 1944, ongeveer 1200 meisjes en jonge vrouwen geïsoleerd van 

de buitenwereld. Hun leeftijden liepen uiteen van 14 tot 25 jaar, maar het merendeel van de 

                                                           
70

 Zie de officiele website van de Mahn- und Gedenkstätte Ravensbrück 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm, (29-11-2008).   
71

 Morrison, Ravensbrück. Every day life in a concentration camp, 253. 
72

 Strebel, Das KZ Ravensbrück, 127.  
73

 Morrison, Ravensbrück. Every day life in a concentration camp, 207-210. 

 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm


27 
 

gevangenen bestond uit jonge vrouwen tussen de 18 en 21 jaar.
74

 Zij werden door de Nazi‟s gezien als 

Asoziale, dat wil zeggen dat ze niet pasten in het nationaalsocialistische idee van een homogene 

Arische volksgemeenschap.
75

 De meisjes zouden seksueel aanstootgevend, losgeslagen of crimineel 

zijn. Er zaten ook dochters van politieke tegenstanders gevangen en familieleden van communisten; 

jonge vrouwen die om politieke redenen gevangen waren genomen. Hieruit blijkt al dat de 

onderverdeling van de gevangenen door de Nazi‟s niet heel strikt gebeurde, maar hier kom ik later op 

terug. De jonge vrouwen in kamp Uckermark waren in theorie opgepakt zodat ze een heropvoeding en 

rehabilitatie konden ondergaan, maar in werkelijkheid leefden de meisjes onder Spartaanse 

omstandigheden: ze moesten zware arbeid uitvoeren, er heerste een zeer strenge discipline en er was 

geen enkel contact met elkaar of de buitenwereld mogelijk.
76

 In december 1944 werd het kamp 

ontruimd. De jongeren werden in het hoofdkamp ondergebracht. Het lege Uckermark werd vervolgens 

gebruikt om geselecteerde oudere, zieke en arbeidsongeschikte vrouwen uit het vrouwenkamp naartoe 

te sturen. Voor deze vrouwen betekende dit vrijwel altijd het einde. Door een gebrek aan 

voorzieningen stierven de meesten al snel aan honger, koude en ziekte. Anderen kregen een dodelijke 

injectie of werden naar de gaskamer gestuurd. Deze gaskamer werd in 1944 op het terrein van het 

hoofdkamp gebouwd en werd in januari 1945 in gebruik genomen. Naar schatting zijn hier vijf- tot 

zesduizend vrouwen vermoord.
77

 

 Naarmate de tijd vorderde werden, vanwege het oprukken van de Geallieerden, groepen 

gevangenen afkomstig uit ontruimde kampen in de grensgebieden ondergebracht in Ravensbrück. Zo 

kwam er in september 1944 onder andere een groot transport aan met de vrouwen uit kamp Vught. Er 

was te weinig plek voor de nieuwe vrouwen; de barakken zaten overvol. Daarom werd er een grote 

tent midden op het kampterrein geplaatst om de vrouwen te herbergen. Ze moesten op de grond liggen 

en kregen nauwelijks dekens en eten. De tent werd een broedplaats voor epidemieën. Het kamp werd 

voller en voller. Door de aanhoudende overwinningen van de Russen in het oosten werd onder andere 

Auschwitz in januari 1945 geëvacueerd. De gevangenen uit het kamp die nog niet waren bezweken 

onder de altijd heersende Nazi terreur moesten velen kilometers in de koude lopen zonder dat ze eten, 

drinken of warme kleren kregen. Wie niet meer kon werd langs de weg achter gelaten of 

doodgeschoten. Dagen achtereen trokken de gevangenen op deze manier in westelijke richting. Velen 

lieten hierbij het leven. Deze tochten zijn later bekend geworden als „Dodenmarsen‟. Overlevenden 

werden ondergebracht in de concentratiekampen in Duitsland. Op deze manier kwam er via een 

evacuatietocht ook een grote groep vrouwen uit Auschwitz in Ravensbrück terecht.  

 Eind 1944 werd het kamp opnieuw uitgebreid met een aparte afdeling: het Siemenslager. Dit 

kamp werd ingericht voor vrouwelijke gevangenen die te werk waren gesteld in de Siemens & Halske 

                                                           
74

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 370. 
75

 Herzog & Strebel, „Das Frauenkonzentrationslager Ravensbrück‟, 7. 
76

 Morrison, Ravensbruck. Every day life in a concentration camp, 48. 
77

 Zie Erpel, Zwischen Vernichtung und Befreiung: das Frauen-Konzentrationslager Ravensbrück in der letzten 

Kriegsphase, 88 en Strebel, Das KZ Ravensbruck, 476. 



28 
 

fabriek. Siemens had zich in de herfst van 1942 met een fabriek op het kamp gevestigd omdat er 

sprake was van een tekort aan arbeidskrachten in de industrie.
78

 De vrouwen werkten in de fabriek 

onder andere aan telefoonapparatuur, radio‟s en meetinstrumenten. In het speciale Siemenskamp was 

oplopend naar het einde van de oorlog plek voor zo‟n tweeduizend vrouwen. Het kamp, dat bestond 

uit zes woonbarakken, kwam pal naast de fabriek te liggen. 

 Omdat het hoofdkamp te maken kreeg met overbevolking besloten de Nazi‟s ook in 

Ravensbrück steeds meer gevangenen direct te vermoorden. In December 1944 vonden er massa-

executies plaats en eind januari 1945 werd zoals eerder al aangegeven de gaskamer in gebruik 

genomen. Ravensbrück kreeg steeds meer het karakter van een vernietigingskamp.
79

  

 In het voorjaar van 1945 kwam het einde van de oorlog in zicht. Vanaf begin april werden 

ongeveer zevenduizend gevangenen uit voornamelijk West-Europa en Polen bevrijd door 

onderhandelingen tussen het Internationale Rode Kruis en enkele hoge SS-officieren. Hierin is de 

Aktion Bernadotte beroemd geworden. Na onderhandelingen tussen de Zweedse graaf Bernadotte en 

Heinrich Himmler mochten op 7, 23 en 25 april 1945 transporten met vrouwelijke gevangenen uit 

Ravensbrück naar bevrijd gebied vertrekken. Met bussen en vrachtauto‟s werden de vrouwen naar 

Zweden en Zwitserland geëvacueerd.
80

 Eind april werd kamp Ravensbrück ontruimd en de SS stuurde 

ongeveer vijftien- tot twintigduizend gevangenen lopend in noordwestelijke richting. Het oprukkende 

Russische leger bereikte op 30 april 1945 het door de Nazi‟s verlaten kamp, waar nog ongeveer 

drieduizend zieke gevangenen waren achtergebleven; Ravensbrück werd officieel bevrijd.
81

   

 

2.2. Wie waren de gevangenen van Ravensbrück? 

Gevangenen werden in de concentratiekampen door de Nazi‟s onderverdeeld in verschillende 

categorieën. Op het kampuniform werd een driehoek genaaid, waarmee zichtbaar werd tot welke 

categorie de gevangene behoorde. Zo stond een rode driehoek voor een politieke gevangene, Joodse 

gevangenen droegen een gele driehoek. De kleur paars was voor Jehova‟s Getuigen, zwart voor de 

„asocialen‟, groen voor „criminelen‟ en roze voor homoseksuelen. Een combinatie van kleuren op de 

driehoek was ook mogelijk, bijvoorbeeld wanneer iemand van Joodse afkomst opgepakt was vanwege 

verzetsactiviteiten. Daarnaast werd er in de driehoek meestal een letter geschreven, waarmee de 

nationaliteit werd aangeduid. Zo stond de N voor Nederland en de P voor Polen, etc.
82

 

 De onderverdeling van de categorieën kon nogal ruim worden opgevat. Gevangenen met een 

zwarte driehoek waren in de regel „asocialen‟. De Nazi‟s verstonden hier de personen, vaak vrouwen, 

onder die niet in het morele kader van hun Volksgemeinschaft pasten. Een eenduidige, juridische 

definitie voor de classificatie als „asociale‟ was er echter niet. Dit had tot gevolg dat er een grote 

                                                           
78

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 390. 
79

 Idem, 509. 
80

 Idem, 499-500. 
81

 Erpel, „Kriegsende und Befreiung‟ 1. 
82

 Saidel, The Jewish women of Ravensbrück concentration camp, 26. 



29 
 

diversiteit onder de gevangenen met een zwarte driehoek bestond. Als „asociaal‟ golden niet alleen 

prostituees, daklozen, alcoholisten en bedelaars, maar ook vrouwen die hadden gekozen voor een 

abortus of vrouwen die meerdere seksuele partners hadden. Ook Roma en Sinti vrouwen, vervolgd 

vanwege hun etnische afkomst, droegen een zwarte driehoek op hun kampuniform.
83

 De categorie van 

de politieke gevangenen was ook behoorlijk breed. Hierin werden gevangenen geplaatst die Joden 

hadden geholpen, verzet tegen de nationaalsocialistische ideologie hadden gepleegd, communistisch 

waren, familie in de politieke oppositie hadden of andere vormen van individueel verzet hadden 

geuit.
84

 Een speciale groep politieke gevangenen waren de Nacht- und Nebel gevangenen waarvan het 

moest lijken alsof ze van de aardbodem verdwenen waren. Deze personen mochten geen brieven 

schrijven, post ontvangen en het thuisfront werd niet op de hoogte gesteld van hun situatie. Op bevel 

van Hitler werden verzetsmensen uit West-Europa vanaf december 1941 onder deze noemer gevangen 

genomen.
85

 Opvallend feit in de categorisering van de gevangenen was dat de roze driehoek 

uitsluitend aan homoseksuele mannen werd gegeven. Lesbische vrouwen kregen de zwarte driehoek 

en vielen dus onder de categorie „asocialen‟. De onderverdeling van de gevangenen in de verschillende 

categorieën werd vaak niet consequent doorgevoerd en was ook niet altijd logisch.  

 In Ravensbrück waren de politieke en de „asociale‟ categorieën gevangenen vrij groot. In het 

eerste jaar van het bestaan van het vrouwenkamp vormden de „asocialen‟ meer dan vijftig procent van 

het totale gevangenenaantal, waarvan de helft Roma en Sinti vrouwen. Toen Duitsland Polen 

binnenviel en de Tweede Wereldoorlog begon kwamen er steeds meer buitenlandse vrouwen in het 

kamp terecht. Dit waren vaak politieke gevangenen. Hun aandeel in het kamp steeg tot vijfenzestig 

procent, waarvan Poolse, Oekraïense vrouwen en Russinnen een groot deel uitmaakten.   

 Het aandeel Duitse politieke gevangenen is gedurende het bestaan van Ravensbrück redelijk constant, 

rond de vijftien procent, gebleven.
86

 In de beginjaren van het kamp zaten er ook Joodse vrouwen in 

Ravensbrück gevangen, maar met de aanvang van de systematische Jodenvervolging in het begin van 

1942, nam dit aantal sterk af. In 1945 kwamen er weer meer Joodse vrouwen in Ravensbrück terecht, 

door de evacuaties vanuit de kampen in het oosten. In totaal wordt het percentage Joodse gevangenen 

door historicus Bernhard Strebel op dertien procent geschat.
87

 

 Vanaf 1943 kwamen er steeds meer kinderen in het kamp gevangen te zitten. Historicus Jack 

Morrison stelt dat er in de vroege kampjaren slechts weinig kinderen in de kampen aanwezig waren. 

Dit aantal steeg vanaf 1943 toen de Nazi‟s begonnen met het ontruimen van ghetto‟s in Oost-Europa. 

Vooral in 1944 nam hun aantal relatief snel toe. Hoewel uiteindelijk net als bij de vrouwelijke 

gevangenen vrijwel elk land in Europa door de kinderen vertegenwoordigd was, waren de meeste en 

                                                           
83

 Schikorra, Kontinuitäten der Ausgrenzung: “asoziale” Häftlinge im Frauen-Konzentrationslager 

Ravensbrück, 10 
84

 Saidel, The Jewish women of Ravensbrück concentration camp, 26-40. 
85

 Strebel, Das KZ Ravensbrück, 166-167. 
86

 Idem, 107-110. 
87

 Herzog & Strebel, „Das Frauenkonzentrationslager Ravensbrück‟, 6.  



30 
 

de eerste kinderen van Zigeuner- of Oost-Europese afkomst. Ze kwamen soms met hun moeder het 

kamp in, soms waren ze wees.
88

  

 Er werden ook kinderen in het kamp geboren. In de vroege oorlogsjaren mochten vrouwen hun 

kind nog in een lokaal ziekenhuis ter wereld brengen, maar vanaf 1943 werden de vrouwen onder druk 

gezet om een abortus te laten uitvoeren. Met het snel groeiende aantal gevangenen in 1944 werd een 

beleidswijziging doorgevoerd en werd het de vrouwen toegestaan om te bevallen in het kamp. De 

baby‟s stierven echter vaak binnen enkele dagen door ondervoeding en slechte hygiëne, of werden 

direct na geboorte vermoord.
89

 In totaal zijn er ongeveer 900 kinderen geregistreerd geweest in 

Ravensbrück, waarvan er hoogstwaarschijnlijk slechts dertig het kamp hebben overleefd.
90

        

 Het mannenkamp was ontstaan uit een door de Nazi‟s gevoelde noodzaak tot uitbreiding van 

het vrouwenkamp. De mannelijke arbeiders moesten geherbergd worden. Al snel kregen de eerste 

gevangenen afkomstig uit Sachsenhausen gezelschap van een driehonderd man tellende strafexpeditie 

uit Dachau. Later kwamen meer mannelijke gevangenen uit onder andere Sachsenhausen, Dachau, 

Buchenwald en Auschwitz over naar Ravensbrück. Er zijn in totaal ongeveer 19.600 gevangenen in 

het mannenkamp geregistreerd. De meeste van hen kwamen uit Polen. Zij vormden zo‟n dertig procent 

van het totale aantal gevangenen. Ook mannen uit de Sovjet-Unie (drieëntwintig procent), Duitsers en 

Oostenrijkers (negentien procent) en Fransen (twaalf procent) zaten in grote getale in het mannenkamp 

gevangen. Daarnaast waren er minderheden afkomstig uit Hongarije, Tsjecho-Slowakije, Italië, België 

en Nederland.
91

    

 Veruit de meeste mannelijke gevangenen, zo‟n 17.000 droegen de rode driehoek op hun 

kampuniform, hoewel zij niet allemaal waren benoemd als politieke gevangene. Onder hen waren 

6300 mannen die geen aantekening over hun arrestatiegrond hadden. Buitenlandse gevangenen kregen 

sowieso een rode driehoek toegewezen, wat hun aard ook was. Om en nabij tien procent van de 

gevangenen van het mannenkamp was gearresteerd vanwege hun Joodse afkomst. Zij droegen de gele 

driehoek op hun uniform. Ongeveer zeven procent van de gevangenen kreeg een groene driehoek 

toegewezen. Dit waren voornamelijk mannen die preventief in hechtenis waren genomen. In het kamp 

kregen zij het „criminele‟ label toebedeeld. Zo‟n zevenhonderd gevangenen (vier procent) vielen in de 

„asociale‟ categorie. Het waren vooral Roma en Sinti mannen die de zwarte driehoek moesten dragen. 

Daarnaast zaten er nog enkele Jehova‟s Getuigen (paars), homoseksuelen (roze) en krijgsgevangenen 

in het mannenkamp gevangen. Hun aandelen waren klein. De mannen waren over het algemeen van 

jonge of middelbare leeftijd. Zesentachtig procent van de gevangenen van het mannenkamp was 

tussen de zestien en vijfenveertig jaar oud. Er waren ook wat kinderen terecht gekomen vanuit het 

vrouwenkamp van Ravensbrück.
92

     

                                                           
88

 Morrison, Ravensbruck. Every day life in a concentration camp, 262.  
89

 Pawelke, „Als Häftling geboren - Kinder in Ravensbrück‟, 160. 
90

 Morrison, Ravensbruck. Every day life in a concentration camp, 270-273. 
91

 Strebel, „Das Männerlager im KZ Ravensbrück 1941-1945‟, 147-148. 
92

 Idem, 148-154. 



31 
 

Nederlandse gevangenen in Ravensbrück 

Volgens Dunya Breur, dochter van Ravensbrückoverlevende Aat Breur, hebben zo‟n achthonderd à 

negenhonderd Nederlandse vrouwen gevangen gezeten in Ravensbrück.
93

 In de beginjaren van het 

kamp was het aandeel van de Nederlandse gevangenen gering. Achtereenvolgens kwamen er in 1941, 

dertig Nederlandse vrouwen in het kamp aan, in 1942 ongeveer honderdvijftig vrouwen, waaronder 

negentig Joodse vrouwen en in 1943 nog ongeveer honderd vrouwen. Van deze vrouwen zijn er 

zesenveertig vrijgelaten. Vijfentwintig vrouwen stierven in Ravensbrück, waarvan acht in de 

gaskamer. De Nederlandse Joodse vrouwen, aangekomen vóór 1944, zijn naar Auschwitz 

gedeporteerd en daar vergast.
94

 Met de ontruiming van KZ Herzogenbusch (kamp Vught) komt er op 9 

september een nieuw transport met 653 Nederlandse vrouwen in Ravensbrück aan. Het officiële aantal 

Nederlandse vrouwelijke gevangenen in Ravensbrück is door het Mahn- und Gedenkstätte 

Ravensbrück vastgesteld op 866.
95

 Volgens Breur zijn er in totaal tussen de tweehonderd en 

driehonderd Nederlandse vrouwen in het kamp omgekomen.
96

 

 Dat er ook Nederlandse mannen in het Männerlager gevangen hebben gezeten weten we onder 

andere door de publicaties van de memoires van Ravensbrückoverlevenden Taecke Botke en 

Menachem Kallus. In de wetenschappelijke literatuur over het kamp wordt weinig aandacht besteed 

aan het mannenkamp. Het boek van Jack Morrison en de publicaties van Bernhard Strebel zijn hierop 

uitzonderingen. Morrison maakt echter geen melding van de aanwezigheid van Nederlandse mannen 

in het kamp.
97

 Strebel stelt dat het aantal Italianen, Belgen en Nederlanders voor ieder land 

driehonderd bedroeg.
98

  

 De meeste Nederlandse vrouwelijke gevangenen zijn door het Rode Kruis bevrijd en in 

Zweden of Zwitserland terecht gekomen. Zo ook Nora Keizer, Jenneke Romkes (Zweden) en Carla 

van Lier (Zwitserland). Een enkeling bleef tot de bevrijding achter in het kamp om de zieken te 

verzorgen. Aat Breur was één van hen. Wat er aan het einde van de oorlog precies met de Nederlandse 

mannelijke gevangenen is gebeurd wordt niet duidelijk uit de wetenschappelijke literatuur. 

Vermoedelijk zijn zij op looptransport gestuurd of tot de bevrijding in het kamp achtergebleven. Wat 

wel vaststaat is dat zij niet door de Rode Kruis transporten zijn bevrijd, zoals de Nederlandse 

vrouwen.
99

  

 

 

 

                                                           
93

 Breur, Een verborgen herinnering, 198. 
94

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 148. 
95

 Zie de officiele website van de Mahn- und Gedenkstätte Ravensbrück: 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm (29-11-2008).   
96

 Breur, Een verborgen herinnering, 169. 
97

 Morrison, Ravensbruck. Every day life in a concentration camp, 252-260. 
98

 Strebel, „Das Männerlager im KZ Ravensbrück 1941-1945‟, 148. 
99

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 499-500. 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm


32 
 

2.3. Het dagelijkse kampleven 

De gevangenen in de kampen kregen te maken met terreur. Het strak georganiseerde leven dat zo 

kenmerkend was voor de nationaalsocialistische ideologie, kwam hier ten volste tot uiting. Het hier 

volgende overzicht van het gruwelijke leven in dit kamp bespreek ik vanuit het perspectief van het 

vrouwenkamp. Het leven in het Männerlager komt daarmee in organisatie grotendeels overeen. Waar 

het voor deze thesis in relevantie afwijkt, zal ik dit voor zover dat mogelijk is kenbaar maken.   

 Het hoofdkamp kende een strakke dagplanning. De vrouwen werden ‟s ochtends voor dag en 

dauw, om 04.00, gewekt en kregen meestal een half uur om zich te wassen. Dit was een hele klus, 

want er waren veel te weinig wasbakken voor het grote aantal vrouwen. In dat half uur moesten ze ook 

hun slaapplek, dat nauwelijks een bed te noemen was, tot in de puntjes verzorgd opmaken. Dit werd 

met name in de beginjaren van het kamp streng gecontroleerd. De vrouwen sliepen in houten stellages, 

drie hoog en drie naast elkaar opgesteld. Vaak sliepen er dan zeven vrouwen op een verdieping, waar 

plek was voor drie. De vrouwen kregen ‟s ochtends een beker „koffie‟, een warme zwartkleurige 

drank, en hun broodrantsoen voor die dag.   

 Een vast onderdeel van het ochtendritueel was het eerste appèl. De vrouwen moesten meerdere 

malen per dag geteld worden. Omdat er altijd wel iets was dat niet klopte en omdat de kampleiding de 

vrouwen wilde uitputten, duurden deze appèls vaak enkele uren.  

   Na het ochtendappèl gingen de vrouwen met hun commando‟s naar hun werkplaats. Voor 

alle mogelijke activiteiten waren commando‟s ingesteld, zowel binnen als buiten de kampmuren. De 

vrouwen werden als dwangarbeiders ingezet en moesten zes dagen per week zo‟n acht tot tien uur per 

dag zwaar werk verrichten in onder andere fabrieken en de wegenbouw, dit was de zogenaamde 

Arbeitseinsatz. 
100

 De vrouwen werden daarnaast ook gebruikt voor administratief werk, in de 

schoonmaak, keuken en op het platteland. Als zij na een lange zware dag terugkwamen bij hun barak 

kregen ze een kleine portie kampsoep: een weinig vullende waterige substantie, met wat koolrapen en 

aardappelschillen erin. Soms hadden ze deze soep al voor de lunch gekregen. Hun eetgerei, dat 

meestal bestond uit een klein pannetje en een beker, bonden ze met touwtjes rond hun middel, zodat 

dit niet gestolen kon worden door andere gevangenen. Omdat het werk zwaar was en de hoeveelheid 

eten zeer gering, verzwakten de vrouwen snel.
101

  

 De nijpende hygiënische omstandigheden zorgden ervoor dat de gezondheid van de 

gevangenen nog sneller achteruit ging. Er waren nauwelijks toiletten, door de gevangenen aangeduid 

als latrines, en deze zaten vaak verstopt. Toiletpapier was er al helemaal niet. De wasruimtes waren 

overvol en vanaf eind 1944 werd deze plek gebruikt om de lichamen van overleden vrouwen op te 

bergen. Douchen was slechts één maal per maand mogelijk. Men mocht dan met vijf vrouwen, drie 

minuten een douche nemen.
102

 Dit zorgde ervoor dat ziektes als tuberculose en tyfus zich snel konden 

                                                           
100

 Brandes e.a. „Arbeit im KZ Ravensbruck‟, 1. 
101

 Idem, 4.  
102

 Breur, Een verborgen herinnering, 181. 



33 
 

verspreiden. Luizen en vlooien vormden een ware plaag in het kamp. Vaak werd vrije tijd aangewend 

om elkaar te helpen met ontluizen. Dit was lastig omdat de vrouwen slechts één kledingstel en één 

deken hadden gekregen bij aankomst, de beestjes bleven vaak in hun kleren achter. De kampkleding 

bestond uit een grijs gestreepte jurk, een blauw schort, een witte hoofddoek en een stel ondergoed.
103

 

 Uit memoires van kampoverlevenden is bekend geworden dat de sociale interactie tussen de 

vrouwen het kampleed enigszins deed verzachten waar mogelijk. Het idee niet alleen te zijn, een 

vriendschapsband te kunnen opbouwen en af en toe ook eens met elkaar te lachen, gaf de vrouwen de 

bevestiging die zij nodig hadden om door te zetten: ze waren nog steeds mens.
104

  

  De gevangenen werden dagelijks opgeschrikt door de wreedheid van hun kampleiding. 

Gevangenen werden geslagen, mishandeld en er werd tegen hen geschreeuwd. Hoewel er aanvankelijk 

nog vrouwelijke opzichters in het kamp werkten die zich vrijwillig hadden aangemeld, kwamen er 

richting het einde van 1942 door de invoering van de dienstplicht ook veel vrouwelijke SS‟ers het 

kamp binnen die nog moesten worden opgeleid. Ravensbrück werd een opleidingscentrum voor jonge 

vrouwelijke opzichters die na hun training naar andere kampen werden uitgezonden.
105

  

 Naast de SS‟ers die het kamp officieel bestuurden, werden er ook gevangenen op 

leidinggevende posities gezet. Dit waren de Funktionhäftlinge. Bettine Siertsema noemt deze groep 

gevangenen „de grijze laag‟. Zij bevonden zich ergens tussen de gevangenen en de leidinggevenden 

in.
106

 Zo had elke barak naast een opzichteres, die in dienst was van de SS, ook per Block een 

Blockälteste, en elke Stube een Stubeälteste. De Ältesten waren zelf gevangenen en werden regelmatig 

gewisseld. In het vrouwenkamp werden de ältesten verdeeld over de verschillende bevolkings- en 

gevangenengroepen, maar in de praktijk waren het voornamelijk Duitse, Poolse en Russische vrouwen 

die het baantje als „oudsten‟ kregen, omdat zij in de absolute meerderheid waren. Door hun baantjes 

als Funktionhäftling hadden de „oudsten‟ de macht in handen. In het mannenkamp werden bijna altijd 

gevangenen uit de criminele categorie aangewezen als älteste, terwijl zij in de minderheid waren. De 

Nazi‟s zetten hun verdeel- en heerspolitiek in het mannenkamp nog eens extra kracht bij door met 

opzet „criminele‟ gevangenen op deze posities te plaatsen.
107

  

 Ältesten hadden een moeilijke taak. Ze moesten een middenweg proberen te vinden tussen het 

helpen van hun medegevangenen en het uitvoeren van de leidinggevende taak.
108

 Een harmonieuze 

relatie tussen de älteste en de overige gevangenen bleek vrijwel onmogelijk. De rolverdeling had tot 

resultaat dat de ältesten zich vaak gingen gedragen als echte opzichters. De individuele 

overlevingsdrang bleek sterker dan het groepsbesef; men was uit op eigengewin.  

                                                           
103

 Pflock, „ “Lebens”-bedingungen im Konzentrationslager‟, 2. 
104

 Onder andere Tineke Wibaut Guilonard en Nora Keizer spreken in hun memoires over het belang van de 

vriendschapsbanden in het kamp. Zie Wibaut Guilonard, Zo ben je daar en Nora Keizer, Danse Macabre.  
105

 Heike, „Da es sich ja lediglich um die Bewachung der Häftlinge handelt. Lagerverwaltung und 

Bewachungspersonal‟, 10. 
106

 Siertsema, Uit de diepten.  
107

 Strebel, Das KZ Ravensbrück, 230-231. 
108

 Siertsema, Uit de diepten. 



34 
 

 De kampcommandant, tot de herfst van 1942 Max Kugel, daarna opgevolgd door Fritz Suhren, 

was eindverantwoordelijke voor het reilen en zeilen in Ravensbrück en moest zich verantwoorden aan 

Heinrich Himmler, hoofd van de SS.
109

 

 

2.4. De verschrikkingen 

Het dagelijkse leven in Ravensbrück was in deze nijpende omstandigheden al vreselijk genoeg, maar 

door specifieke gebeurtenissen en eigenschappen van het kamp werd het leven voor de gevangenen 

een ware nachtmerrie. Strebel stelt dat er in de laatste twee jaar van de oorlog in Ravensbrück sprake 

was van „die Holle der Frauen‟, de vrouwenhel.
110

  

 Ravensbrück is na de oorlog bekend geworden als het concentratiekamp waar medische 

experimenten op vrouwelijke gevangenen werden uitgevoerd. Tegen hun wil in werden vrouwen onder 

strikt geheime omstandigheden geopereerd als proefkonijnen voor dubieus medisch onderzoek. 
111

 

Allerlei soorten operaties zijn uitgevoerd: bloedvergiftiging, sterilisatie, operaties op botten, spieren en 

zenuwen enzovoorts. Het doel van sommige operaties is tot op de dag van vandaag nog niet bekend 

geworden. Bij de selectie van de vrouwen werd speciaal rekening gehouden met een goede fysieke 

conditie. Als de vrouwen niet gezond genoeg waren, dan werden zij ingewisseld voor anderen. Strebel 

stelt dat de medische experimenten tussen juli 1942 en augustus 1943 hebben plaatsgevonden. Prof. 

Dr. Karl Gebhardt had de leiding over de operaties. Naast  Gebhardt waren de ss-dokter Schiedlausky, 

zijn assistent Fischer en de kampartsen Rosenthal en Oberheuser betrokken. Volgens Strebel 

bestonden de operaties voornamelijk uit amputaties en het testen van de werking van Sulfonamide, een 

soort chemotherapie.
112

 

 Het kampziekenhuis, vaak aangeduid als het Revier, werd gezien als een plek die vermeden 

diende te worden. Naast het feit dat de verpleging te wensen over liet, werden er regelmatig dodelijke 

injecties gegeven aan zieke vrouwen. Wanneer de vrouwen echt niet anders konden en zij zich 

moesten meldden bij het wekelijkse „spreekuur‟ in de ziekenboeg moesten zij vaak uren naakt en in de 

tocht wachten totdat ze, meestal zonder behandeling, weer werden weggestuurd. Soms kreeg een 

gevangene een „rode kaart‟ waarmee een vrijstelling van het werk verkregen werd. De zieke mocht 

dan een paar dagen overdag in de slaapzaal blijven liggen, zodat ze weer wat kon opknappen.
113

  

 Seksueel geweld tegen vrouwelijke gevangenen is een thema dat in de geschiedenis van vele 

concentratiekampen terugkomt, ook in Ravensbrück. Wanneer de vrouwen gekeurd moesten worden 

werden zij, vaak volstrekt nutteloos, verplicht hun kleren uit te trekken. De vrouwen moesten 

vervolgens naakt langs een groep opzichters paraderen waarna een selectie werd gemaakt voor een 

                                                           
109

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 48. 
110

 Idem, 13. 
111

 Kiedrzynska, „Introduction‟, 14-27, in Ronowicz, Beyond human endurance. The Ravensbruck women tell 

their stories. 
112

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 257. 
113

 Martin, „Menschenversuche im Krankenrevier des KZ Ravensbrück‟ 3.  



35 
 

volgend transport.
114

 Op dezelfde wijze werden in totaal ongeveer honderd vrouwen gerekruteerd om 

in een bordeel van de Werhmacht of de SS te werken.
115

 Ook werden vrouwen gedwongen zich te 

prostitueren voor mannelijke gevangenen uit andere kampen. Bij wijze van beloning voor de 

mannelijke gevangenen moesten deze vrouwen zich aan hen „voorstellen‟.
116

 Door de vrouwelijke 

gevangenen voor te spiegelen dat ze meer eten, betere levensomstandigheden en zelfs hun vrijheid 

weer terug zouden krijgen na enkele maanden werk, probeerde de kampleiding vrijwilligers voor de 

bordelen te werven. De beloften bleken loos te zijn. Vele vrouwen kwamen compleet gebroken terug 

uit de bordelen en werden opnieuw in hechtenis genomen in Ravensbrück. Een ander voorbeeld van 

het geweld dat vrouwen is aangedaan, is de al eerder genoemde dwang voor zwangere vrouwen tot het 

ondergaan van een abortus of een sterilisatie. Vrouwen die niet voldeden aan het profiel van dat ene 

ware Arische ras, mochten geen kinderen krijgen.
117

    

 Straffen voor ongewenst gedrag waren hard. Kleine vergrijpen werden vaak gestraft met 

stokslagen, appèl staan en een vermindering van de hoeveelheid eten. Bij meerdere „vergrijpen‟ 

werden gevangenen verplaatst naar het Strafblok. De toestand was hier nog nijpender dan in de andere 

barakken. De vrouwen moesten enkel zware arbeid verrichten en er was hier weinig mogelijkheid tot 

het onderhouden van sociale contacten. Écht gevreesd was een verplaatsing naar de Bunker. Hier 

kwamen voornamelijk vrouwen terecht die de SS wilde verhoren; politieke gevangenen die wel eens 

belangrijke informatie achter konden houden. Deze kampgevangenis bestond uit kleine isoleercellen, 

er waren geen bedden of dekens, de gevangenen werden gefolterd en doodslag was er aan orde van de 

dag.
118

 

 

De angst voor de dood was continu aanwezig in het kamp. Elke dag stierven er gevangenen van 

honger, uitputting en ziekte. Naarmate de tijd vorderde, werden dit er steeds meer. In de volgende 

hoofdstukken ga ik kijken hoe deze vreselijke omstandigheden in het kamp worden beschreven in de 

memoires van de overlevenden. Waarop leggen de auteurs de nadruk? Wat herinneren ze zich van het 

leven in het kamp: welke ervaringen willen ze met een groter publiek delen en welke juist niet? En 

was er naast al het kampleed ook nog ruimte voor het ontstaan van vriendschappen?  

 

   

 

 

 

 

                                                           
114

 Anschutz e.a., „Dieses leere Gefühl, und die Blicke der anderen. Sexuelle Gewalt gegen Frauen‟, 8.  
115

 Strebel, Das KZ Ravensbrück, 211. 
116

 Schulz, „Weibliche Häftlinge aus Ravensbruck in Bordellen der Männerkonzentrationslager‟, 4. 
117

 Anschutz e.a. „…dieses leere Gefühl…Sexuelle Gewalt gegen Frauen‟, 9-11. 
118

 Strebel, Das KZ Ravensbruck, 281.  



36 
 

3. Beeldvorming over kamp Ravensbrück in memoires geschreven in 1945-1947: 

Memoires als informatiebron voor de maatschappij 

 

De oorlog had grote delen van Nederland flink beschadigd. Huizen, fabrieken en wegen waren 

verwoest. De Nederlandse economie zat in het slop. Er was niet alleen materiële schade, ook in 

mentaal opzicht had Nederland een groot verlies geleden. De Duitse bezetting had zijn sporen in de 

samenleving achtergelaten. Ongeveer 210.000 Nederlanders waren een direct slachtoffer van de 

oorlog: zij verloren hun leven.
119

 Vele anderen waren psychisch aangedaan door hetgeen zij hadden 

meegemaakt, zij het in een concentratiekamp, zij het in bezet Nederland.  

 Maar, het leven ging door. De Nederlandse overheid keek in deze vroeg naoorlogse periode 

hoofdzakelijk vooruit. In het door koningin Wilhelmina aangestelde noodkabinet onder leiding van 

minister-president Schermerhorn lag de nadruk op de toekomst; hoe kon men zo snel mogelijk weer 

het „normale‟ vooroorlogse leven oppakken? Het kabinet, dat voornamelijk uit rooms-katholieke en 

socialistische ministers was samengesteld, kreeg onder andere als taak de berechting van 

collaborateurs door bijzondere rechtbanken en tribunalen te organiseren, maar dit proces kwam slechts 

moeizaam op gang. Het economische herstel kende de hoogste prioriteit. Van afrekening met het 

oorlogsverleden was geen sprake.
120

   

    Ook aan oorlogsslachtoffers werd weinig aandacht besteed. Nederland moest zich verenigen 

als één volk. Voor extra zorg aan minderheidsgroepen als oorlogsslachtoffers in het algemeen en 

overlevenden van de concentratiekampen in het bijzonder, was geen plek. De algemene opvatting was 

dat iedereen onder de oorlog had geleden, niet alleen de mensen die in een kamp terecht waren 

gekomen. Door gezamenlijk hard te werken zou Nederland weer één geheel moeten vormen en de 

oorlogstijd achter zich moeten laten. De overheid wilde met haar beleid de vooroorlogse 

maatschappelijke verdeeldheid van het sociaal-culturele leven in de vier zuilen doorbreken en streefde 

naar meer eenheid. Dit motto bleek bij de eerste verkiezingen na de oorlog in 1946 geen steun bij de 

bevolking te hebben gevonden. Kiezers stemden massaal op hun oude vertrouwde partij en de 

verzuiling keerde terug in de Nederlandse samenleving. Vanaf 1946 had een Rooms-rode coalitie 

tussen de KVP en de PvdA, ook wel „het nieuwe bestand‟ genoemd, het voor het zeggen in de 

Nederlandse politiek. Deze politieke samenwerking tussen de katholieken en de socialisten zou stand 

houden tot 1958.  

 Tegen deze maatschappelijke achtergrond zijn de memoires van Ten Boom, Berendsen en 

Keizer op schrift gesteld. Het waren de eerste memoires over Ravensbrück die in Nederland 

                                                           
119

 Dit aantal komt uit onderzoek van het Centraal Bureau voor de Statistiek. Zie 

http://www.cbs.nl/NR/rdonlyres/1FA7DF00-F612-4F46-8539-E04DCFECD7BA/0/2007k4b15p53art.pdf, (03-

01-2009).  
120

 Historicus Joggli Meihuizen stelt dat een snelle berechting van collaborateurs die de regering in Londen 

beloofd had uitbleef, omdat was gebleken dat vele collaborateurs een belangrijke positie hadden in de 

Nederlandse economie. Dit zou de wederopbouw niet ten goede komen. In Meihuizen, Noodzakelijk kwaad. De 

bestraffing van economische collaboratie in Nederland na de Tweede Wereldoorlog, 255-283. 

http://www.cbs.nl/NR/rdonlyres/1FA7DF00-F612-4F46-8539-E04DCFECD7BA/0/2007k4b15p53art.pdf


37 
 

verschenen (met uitzondering van de memoires van Keizer, zij werden pas in 1999 gepubliceerd, maar 

zijn al in 1946 en 1947 geschreven). Ook over het leven in de andere Duitse concentratiekampen werd 

in de jaren 1945 en 1946 veel gepubliceerd door kampoverlevenden. Blijkbaar bestond bij vele ex-

gevangenen de behoefte hun ervaringen te delen met een groter publiek. Het is zeer wel mogelijk dat 

zij hiermee de samenleving wilden informeren over wat er zich precies in de kampen had afgespeeld. 

Verschillende strafprocessen kwamen op gang en ook de berichtgeving in de kranten bracht wat 

informatie naar voren, maar over het algemeen was er nog niet veel bekend over het leven in de Duitse 

straf- en werkkampen. Hoewel hun motieven voor publicatie moeilijk te achterhalen zijn, was het 

wellicht de bedoeling van de auteurs hier verandering in te brengen en lieten zij om deze reden hun 

stem horen. 

 

3.1. Corrie ten Boom - Gevangene en toch…Herinneringen aan Scheveningen, Vught en Ravensbrück 

(Amsterdam: 1945, 181 p. Met illustraties van Atie Siegenbeek van Heukelom) 

In 1945 zijn de memoires van de Haarlemse Corrie ten Boom uitgegeven. Zij heeft haar herinneringen 

aan de oorlog vrij snel na de Bevrijding opgeschreven en laten publiceren. Ten Boom was net als haar 

vader horlogemaker van beroep. Ze was niet getrouwd en had geen kinderen. Ze woonde samen met 

haar vader en haar oudere zus Betsie. Daarnaast heeft zij nog een broer en zus, maar zij spelen geen 

belangrijke rol in haar memoires. Ten Boom is van protestantse komaf en zeer gelovig. Later zou zij 

bekend worden als evangeliste.   

 Het huis van de familie Ten Boom is tijdens de oorlog een onderduikadres voor Joden. Al snel 

na het uitbreken van de oorlog besluiten zij Joden te helpen, zo schrijft Ten Boom: „Al van vorige 

geslachten is er liefde voor ‟t volk Israël in onze familie.‟ (p. 10). Corrie regelt het reilen en zeilen in 

huis; ze blijkt een heel netwerk in het verzetscircuit te hebben en bepaalt wie van de onderduikers mag 

blijven en wie niet. Wanneer er op 28 februari 1944 een Duitse inval in hun huis plaatsvindt, worden 

de verscholen onderduikers niet gevonden. Corrie, Betsie en vader worden echter gearresteerd. Vanuit 

de gevangenis in Haarlem worden ze al spoedig overgebracht naar de gevangenis in Scheveningen. 

Vader Ten Boom sterft hier al snel na aankomst. Corrie en Betsie worden na enkele weken op 

transport gezet naar Vught. Daar worden ze na een kort verblijf in de „Scheveningse barak‟ (apart deel 

van het kamp waarin de Scheveningse gevangenen in afwachting van hun vonnis verbleven) in het 

reguliere kamp geplaatst. De zussen worden te werk gesteld in de Philips fabriek. Wanneer het gehele 

kamp in september 1944 wordt ontruimd vertrekken de zusjes op transport naar Ravensbrück. Zij 

worden kort in één van de Siemensfabrieken geplaatst, maar komen al snel in het breicommando 

terecht. Betsie haalt het einde van de oorlog niet en overlijdt begin december 1944 aan ziekte en 

uitputting. Corrie wordt uiteindelijk aan het einde van dat jaar onverwacht vrijgelaten. Via een 

driedaagse treinreis komt ze in een Gronings ziekenhuis terecht, waarna ze naar Haarlem kan 

terugkeren.  



38 
 

 Ten Boom geeft nauwelijks data in haar memoires. De datum van de inval in hun woning in 

Haarlem is hierop een uitzondering. In het verdere verloop van haar boek gebruikt ze nauwelijks 

tijdsindicatoren. Ook vermeldt ze haar eigen leeftijd nergens. Ten Boom is in 1983 op 91-jarige 

leeftijd overleden. Dat betekent dat zij in 1892 is geboren en 52 jaar oud was op het moment van 

arrestatie.
121

 Uit haar beschrijvingen kun je wel afleiden dat Ten Boom al een behoorlijk middelbare 

leeftijd bezit. Dit blijkt onder andere uit het verantwoordelijkheidsgevoel dat ze jegens haar 

medemensen uit, uit de leeftijd van haar vader (hij was 84 jaar toen de familie werd opgepakt) en later 

uit de onvrede die zij koestert jegens „de Duitsers‟ vanwege hun hatelijke houding ten opzichte van 

ouderdom. Dit plaatst Ten Boom in tegenstelling tot het respect voor ouderen, dat Nederlandse 

kinderen van jongs af aan in hun opvoeding krijgen aangeleerd. Zoals uit haar beschrijving blijkt richt 

deze Duitse agressie zich ook tot haar persoonlijk vanwege haar leeftijd.  

 Ten Boom is in haar werk weinig expliciet. Ze geeft geen uitgebreide beschrijving van het 

dagelijkse leven in het kamp of van de zware omstandigheden. De tekeningen van Atie Siegenbeek 

van Heukelom, ook overlevende van Ravensbrück, die Ten Boom tussen haar memoires in heeft 

geplaatst ondersteunen deze gedachte. Deze afbeeldingen geven een algemene kijk op hoe het kamp er 

ongeveer uit heeft gezien. Ze tonen geen persoonlijke situaties of expliciete gewelddadigheid. De 

afgebeelde gevangenen zijn ook niet individueel te onderscheiden; ze zijn getekend als identiteitsloze 

objecten, als onderdeel van de massa.  

 Centraal in Ten Booms memoires staat het geloof in God en in Jezus, die zij „de Heiland‟ 

noemt. Ten Boom roept de Heer vaak aan en lijkt dan letterlijk tot en met hem te spreken. Zij richt 

zich tot Hem zowel wanneer haar iets positiefs overkomt als wanneer zij getroffen wordt door de Nazi 

terreur. Al wat op haar pad komt aanvaardt ze als voorbestemd. Zelf schrijft ze over haar 

geloofsrichting: „Ik ben den Gereformeerden te licht, den Vrijzinnigen te zwaar, maar Gods geest geeft 

zegen die daar overheen en misschien doorheen werkt.‟ (p. 70) In voornamelijk Ravensbrück, maar 

ook in Vught lijkt zij de taak op zich te hebben genomen om andere gelovigen te begeleiden en 

ongelovigen te bekeren. Ze organiseert regelmatig gebedsbijeenkomsten waarop zij zelf preekt. De 

ontwikkeling van haar Christelijke missie lijkt het thema van haar boek te zijn, meer nog dan de 

herinneringen aan haar kampervaringen.  

 

De gevangenen van Ravensbrück: Nederlandse geloofsgenoten in een Duivelse omgeving  

Over het algemeen is Ten Booms houding ten opzichte van haar medegevangenen positief. Haar 

denkkader is hoofdzakelijk gebaseerd op Nederland. Ze gaat voornamelijk om met „Hollandse‟ 

vrouwen en geeft weinig blijk van intensief contact met vrouwen uit andere landen. Haar positieve 

benadering geldt dan ook voornamelijk voor de Nederlandse vrouwen. Het geestelijke kampleven 

vormt hierop enigszins een uitzondering. Zo schrijft Ten Boom dat het talenverschil in dit geval niet 

                                                           
121

 Zie de website www.corrietenboom.com (03-01-2009), en Siertsema, Uit de diepten, 376.  

http://www.corrietenboom.com/


39 
 

voor problemen zorgt; het uitspreken van de naam Jesoes Christoes lijkt allen onmiddellijk samen te 

brengen. (p. 135) Toch valt te betwijfelen of Ten Boom in Ravensbrück veel omging met vrouwen met 

een andere nationaliteit. Ze laat zich niet veel uit over buitenlandse vrouwen, maar wát zij erover 

schrijft is voornamelijk negatief. Zo betitelt zij enkele Franse, Hongaarse en Poolse vrouwen 

respectievelijk als gemeen, vuil en vijandig. Duitse medegevangen komen er zonder uitzondering niet 

goed vanaf. Onder de Hollandse en ook de Belgische vrouwen heerst een vriendelijke stemming: „Ze 

zijn dankbaar voor een dak boven hun hoofd.‟ (p. 94) Ze geven een ander af en toe wat cadeau, ze 

troosten elkaar en bidden samen. Ze blijven positief en doen niet onderdanig naar de opzichters. 

Bovendien schrijft Ten Boom dat de „Vughtse‟ vrouwen iets „stoers‟ in de houding hebben. Andere 

gevangenen zijn bijvoorbeeld fier op de manier waarop zij het kamp binnen komen lopen. De 

contacten die Ten Boom met de Nederlandse vrouwen onderhoudt zijn echter niet goed te omschrijven 

als vriendschap. Zelf neemt zij dit woord in ieder geval niet in de mond. Ten Boom beschrijft haar 

medegevangenen meer als geloofs- en lotgenoten. Dit zou kunnen komen door het gegeven dat het 

sociale leven van Ten Boom in Haarlem voornamelijk was geconcentreerd rondom haar familie. 

Vrienden speelden hierin nog niet zo‟n grote rol; een patroon dat voor de maatschappij van die tijd 

niet zo vreemd was.
122

 Toch was, zoals we later in andere memoires zullen zien, vriendschap voor veel 

vrouwen een mogelijkheid om het kampleven wat minder zwaar te maken. Het ligt daarom misschien 

meer voor de hand dat Ten Boom haar medegevangenen bewust als geloofsgenoten heeft willen zien. 

Op deze manier kon ze betekenis geven aan haar gevangenschap. Ze zag het begeleiden van 

medegevangenen in hun geloof als een dankbare taak van God; het gaf haar aanwezigheid in het kamp 

een heilig doel.  

 Ten Booms focus op haar omgang met Nederlandse gevangenen zou verklaard kunnen worden 

vanuit haar levenssituatie. Aangezien zij de vijftig jaar reeds was gepasseerd toen ze in het kamp 

terecht kwam en altijd in een beschermde thuissituatie heeft geleefd is het mogelijk dat Ten Boom tot 

haar komst in Ravensbrück weinig in contact is gekomen met niet-Nederlanders. Dat ze ook in haar 

memoires voornamelijk reflecteert op de Nederlandse gevangenen is daarom niet vreemd. Daarnaast 

speelt ook mee dat Ten Boom samen met haar zus in een transport met meer dan zeshonderd 

Nederlandse vrouwen in Ravensbrück terecht kwam. Zij werden veelal bij elkaar in een barak 

geplaatst. In een naoorlogse context is haar nationale referentiekader mogelijk om deze reden 

nauwelijks veranderd.  

 Pas relatief laat in haar memoires laat Ten Boom zich uit over wie er precies in Ravensbrück 

gevangen zaten. „De meeste zijn politieke gevangenen, maar er zijn ook vele onder, die wegens 

moord, diefstal of andere misdrijven veroordeeld zijn.‟ (p. 147) Volgens haar zijn vrouwen uit alle 

Europese landen en van alle rangen, standen en leeftijden vertegenwoordigd. Ze gaat verder niet 

                                                           
122

 Socioloog E. Hofstee stelde in 1946 dat Nederland een maatschappij was waarin familie- en dorpsrelaties de 

fundamenten van de samenleving vormden. Nederland bevond zich op dat moment in een overgangsfase van 

„traditioneel-ambachtelijk‟ naar „modern-industrieel‟. In E. Karel, „De maakbaarheid van boer en gezin‟, 161-

184.   



40 
 

dieper in op de arrestatiegrond of de classificerende driehoek op de kleding van de gevangenen; het 

lijkt voor haar niet uit te maken hoe of waarom de vrouwen in het kamp terecht zijn gekomen. Wél 

maakt ze onder de gevangenen een redelijk strikt onderscheid tussen goed en kwaad. Zo schrijft zij: 

„Wij politieke gevangenen zijn allen in het strafkamp omdat wij goede dingen hebben gedaan. Wij 

worden onschuldig verdrukt.‟ (p. 149) Zondaars daarentegen beschouwt zij als moreel verwerpelijk. 

Zo worden vrouwen die in het kamp worden geprostitueerd door haar benoemd als „stootploeg‟ en 

„losgeslagen‟. Ook zwangere vrouwen benoemt Ten Boom als hoeren. Ze vindt het echter fijn om 

contact met deze vrouwen te hebben. Door met hen te bidden probeert ze hen op het rechte pad te 

krijgen. Met deze kwalificaties geeft Ten Boom een duidelijk statement af. Vanuit religieus perspectief 

en vanuit de zeer gelovige samenleving die Nederland in 1945 was, lijkt het aannemelijk dat Ten 

Boom zich hier richt tot de lezer en dat zij deze wil behoeden voor een verkeerde levenswijze. Haar 

zelfbeeld is in deze kwestie uitermate positief. Door een goed voorbeeld te geven probeert zij haar 

lezers duidelijk te maken dat God het antwoord heeft op alle levensvragen.  

   

Ten Boom over leiders en Het Lijden 

Over de kampleiding bericht Ten Boom eenduidig. Alle kamphoofden, opzichters en kamppolitie zijn 

zonder uitzondering wreed. „Duits‟ en „wreed‟ lijken hier aan elkaar gelijk te staan. Zowel Duitse 

opzichters en ältesten als Duitse voorvrouwen (gevangenen met de leiding over een werkcommando) 

en „normale‟ Duitse gevangenen worden wreed bevonden. Ook het land als geheel wordt door Ten 

Boom veracht: „We zijn ver, diep in het slechte Duitsland.‟ Deze negatieve classificatie, opgeschreven 

na de Bevrijding, kan behalve met haar persoonlijke ervaringen te maken hebben met de anti-Duitse 

sfeer die er na de oorlog in Nederland heerste. Het is niet onlogisch te veronderstellen dat 

Nederlanders na vijf jaren van bezetting een hekel hadden gekregen aan het vijandelijke volk. Het kan 

zijn dat Ten Booms herinnering aan de Duitsers in Ravensbrück hierdoor is gekleurd en dat zij hen 

allen over de ene spreekwoordelijke kam heeft geschoren. Dit hoeft echter niet per se zo te zijn. De 

negatieve houding ten opzichte van alle Duitsers geldt namelijk niet buiten de kampgrenzen. Wanneer 

zij vrijgelaten, wordt ontmoet zij op haar terugreis bijvoorbeeld een aardige Duitse officier die haar 

aan eten helpt. Ook de Duitse omstanders beschrijft zij niet als negatief maar eerder als passief. 

Wanneer de vrouwelijke gevangenen uit Vught na hun transport op het station in Fürstenberg 

aankomen, zien zij enkele dorpsbewoners voorbijkomen. Zij doen niets, zeggen niets en laten hen met 

rust. Een volgende passage over een extra arbeidsinzet op zondag, waardoor zij buiten het kamp komt, 

geeft eenzelfde beeld weer: „Door de straten lopen kinderen met nette jurkjes aan op hun zondagse 

wandeling. Wat is er vlak bij ons een heerlijk vrij, normaal leven. Het doet mij goed ernaar te kijken. 

Het doet me weldadig aan.‟ (p. 120) De omstanders zelf zijn passief, maar hun aanblik doet Ten Boom 

goed. Er is dus een duidelijk verschil zichtbaar tussen haar beoordeling van Duitsers binnen en buiten 

het kamp.    



41 
 

 Over de gevangenen in functie, de ältesten, is Ten Boom soms positief, soms negatief. De 

meesten zijn net zo erg als de opzichteressen, maar af en toe lijken ook zij menselijk te zijn. Zo schrijft 

ze over „de Slang‟, een Stubeälteste die zo genoemd wordt vanwege haar valse karakter en haar japon 

die op een slangenhuid lijkt, wanneer deze een zwangere vrouw in bescherming neemt: „Is er in de 

slang nog iets van bezorgdheid?‟ (p. 112)  

 Het waarom van haar eigen lijden is voor Ten Boom duidelijk. Haar geloof in God is sterker 

geworden door haar verblijf in Ravensbrück. Ze begrijpt nu het lijden van Jezus beter en ziet hoe groot 

zijn liefde werkelijk is. Ze identificeert zich op sommige momenten zelfs met de lijdende Jezus aan het 

kruis. Ten Boom worstelt in haar memoires echter met de vraag waarom het overige lijden bestaat. In 

deze passages lijkt het er meer op dat zij reflecteert op haar eigen geloofsbelijdenis na de oorlog, dan 

dat ze specifiek terugdenkt aan haar ervaringen in het kamp. Op zulke momenten is zij al bezig met 

haar gevoelde roeping voor de toekomst: ze wil ten eerste haar geloof verspreiden en ten tweede 

spreekt zij de hoop uit een tehuis voor zwakzinnigen te zullen stichten wanneer zij vrijkomt. Aan het 

einde van het boek blijkt dat Ten Boom na de oorlog inderdaad een dergelijke stichting heeft opgezet. 

 Over de verschrikkingen in het kamp is Ten Boom weinig expliciet. Nu en dan geeft ze aan 

dat de  behandeling van de gevangenen wreed is. Er wordt geslagen, geknuppeld en gescholden, maar 

Ten Boom schrikt meer van de boosheid waarmee dit gebeurt, dan van het feitelijke geweld. Het 

ontkleden en de naaktparades worden door haar het meest vernederend en beschamend bevonden. De 

nadruk ligt niet op de ontberingen, maar meer op de omgang met dit leed. Van het bestaan van een 

gaskamer in Ravensbrück lijkt Ten Boom niets te weten, ze schrijft er in elk geval niet over. Daar zij 

aan het einde van december 1944 is vrijgelaten en de gaskamer in Ravensbrück vermoedelijk pas in 

januari 1945 in gebruik is genomen, is het logisch te veronderstellen dat Ten Boom er in het kamp zelf 

niets over heeft gehoord en het om deze reden niet in haar memoires opneemt. Wel schrijft zij over de 

dreiging die de vrouwen voelen elke keer als een transport wordt aangekondigd. Zij vermoeden wel 

dat de personen op de transportlijst vergast zullen worden. Ten Boom noemt echter nergens dat deze 

vergassing in Ravensbrück zou zijn. Ook over de medische experimenten laat Ten Boom weinig los. 

Wát zij erover schrijft suggereert echter wel dat ze van de experimenten afwist. Wanneer ze aankomt 

in de ziekenbarak denkt ze dat in de hel terecht is gekomen. Overal liggen ernstig zieken, maar er is 

geen verpleging. Iemand wordt op een tafel behandeld. Ze heeft gehoord dat de handschoenen die in 

het kampziekenhuis worden gebruikt bij een inwendig onderzoek niet worden gereinigd en na afloop 

zo weer worden gebruikt bij een nieuwe patiënt. Ze noemt „het Revier‟: „het wrede centrum van de 

medische schurken streken.‟ (p. 140) Ook schrijft ze over de zogenaamde Kanienchen (proefkonijnen). 

Deze groep vrouwen, vaak Nacht und Nebel gevangenen, zijn volgens Ten Boom ten dode 

opgeschreven, omdat ze voor vivisectie gebruikt zouden worden. (p. 113) Aan de hand van deze 

uitingen lijkt het aannemelijk dat Ten Boom wist dat er in het kampziekenhuis medische proeven op 

vrouwelijke gevangenen werden genomen, maar dat zij ervoor kiest hier niet expliciet op in te gaan. 

Wat er zich precies heeft afgespeeld wordt namelijk niet omschreven. Ten Boom benadrukt een 



42 
 

positieve instelling ten aanzien van het lijden in het kamp en een overgave aan God. Een uitgebreide 

beschrijving van het aangedane leed paste niet in de boodschap die het boek na de oorlog moest 

uitdragen.  

 

Parallellen met de samenleving van 1945: Ten Booms herinneringskeuzes 

Dat het geloof van Ten Boom centraal staat in haar memoires heb ik al enkele keren aangehaald. Haar 

beschrijvingen van het kamp lijken in dit opzicht in het tijdsbeeld van de periode direct volgend op de 

Bevrijding te passen. Ten Boom draagt een sobere protestantse levensstijl uit, die zich voornamelijk 

richt op de toekomst en die niet te veel wil terugkijken op het aangedane leed.  

 Over de katholieke gevangenen in Ravensbrück schrijft zij het volgende: „Ook de katholieken 

houden regelmatig hun godsdienstoefeningen, die door velen worden bijgewoond. Zij brengen dan 

God lof en bidden met elkaar om kracht voor een ieder in de strijd. Ondanks de uiteenlopende 

geloofsovertuiging, wisselen wij veel van gedachten met elkaar, zoeken overeenkomsten, bespreken 

de verschillen, maar voelen ons één als kinderen van één Vader.‟ Ten Boom geeft hier aan dat hoewel 

de katholieken verschillen van de protestanten, zij goed met elkaar verenigbaar zijn. Zij lijkt zich hier 

aan te sluiten bij het beleid van de naoorlogse overheid, dat streeft naar een Nederland zonder 

verzuiling of zinspeelt in ieder geval op een mogelijkheid tot samenwerking tussen de beide 

christelijke bevolkingsgroepen.   

 Expliciete opvattingen over gender komen niet in Ten Booms memoires voor. Naar het einde 

van haar memoires toe noemt zij wel dat de behandeling van de Nederlandse mannen ten goede is 

veranderd, maar over het waarom van deze uitspraak tast de lezer in het duister. Dit is de eerste keer 

dat ze blijk geeft van de aanwezigheid van mannelijke gevangenen in Ravensbrück, maar ze gaat hier 

in zijn geheel niet op in. Ze laat de mannen niet weg uit haar beschrijving, maar tegelijkertijd komen 

ze er ook niet echt in voor. Blijkbaar doen de mannelijke gevangenen er voor de beleving van haar 

kampervaringen nauwelijks toe. Dat wil niet zeggen dat ze Ravensbrück in haar memoires als een 

specifiek vrouwenkamp neerzet. Noties van vrouwelijkheid blijken enkel uit haar beschrijving van de 

creatieve omgang met voedsel door de vrouwen. Genderopvattingen hebben simpelweg weinig te 

maken met haar doel van schrijven: het uitdragen van haar geloofsovertuiging.  

  Ten Booms nationale referentiekader dat ik in paragraaf 3.1.1. heb besproken verdient nog een 

kanttekening. Nadat Ten Boom te horen heeft gekregen dat ze zal worden vrijgelaten, gaat het gerucht 

door het kamp dat alle Hollanders die na het toetreden van de Verenigde Staten tot de oorlog als 

politieke gevangenen in het kamp gebracht zijn, het ereburgerschap van de VS hebben gekregen. (p. 

161) Ten Boom schrijft hierover zeer enthousiast te zijn. Ze uit hiermee een pro-Amerikaanse 

houding. Hoewel Ten Boom nergens politieke opvattingen meeneemt in haar memoires (het woord 

communisme komt zelfs niet in haar boek voor), mijmert ze in Ravensbrück wel over het maken van 

verre (missie)reizen naar de Verenigde Staten. Wanneer zij haar herinneringen op schrift stelt, 



43 
 

beginnen de nieuwe politieke verhoudingen zich af te tekenen.
123

 Langzaamaan ontstaan er twee grote 

politieke machtsblokken waarin „oost‟ tegenover „west‟ komt te staan. Het is goed mogelijk dat Ten 

Boom hier haar vreugde over de Geallieerde bevrijders en haar politieke voorkeur in de naoorlogse 

wereldorde laat blijken. 

 Later zou Ten Boom een bekend en gerespecteerd schrijfster worden in de Verenigde Staten 

door de vele speeches die ze er heeft gegeven en door de christelijke vergevingsgezinde boodschap die 

ze met dit werk uitdroeg. Je zou zelfs kunnen stellen dat de herinneringen aan haar kampervaringen en 

specifiek haar geloofsuitingen hierover zijn toegeëigend door Amerikaanse evangelisten. Haar 

memoires zijn vertaald en in vele landen uitgebracht. Daarnaast heeft zij nog vele andere werken 

geschreven en uitgebracht. De op haar ervaringen gebaseerde roman The hiding place is in 1975 

verfilmd. Ten Boom is op latere leeftijd naar de Verenigde Staten verhuisd waar ze in 1983 is 

overleden.    

  

3.2. Anne Berendsen - Vrouwenkamp Ravensbrück (Utrecht: 1946, 208 p.) 

Een jaar na de oorlog worden de memoires van de in 1911 geboren kunsthistorica Anne Berendsen 

uitgegeven. Als politieke Nacht und Nebel gevangene wordt ze in 1942 naar Ravensbrück 

getransporteerd. Hoe ze daar terecht is gekomen wordt uit haar beschrijvingen niet duidelijk. Welke 

arrestatiegrond zij heeft wordt ook niet met de lezer gedeeld, maar de indruk wordt gewekt dat ze 

betrokken is geweest bij verzetsactiviteiten. Berendsen is Christen, al wordt uit haar werk niet goed 

duidelijk of zij katholiek dan wel protestants is. Siertsema stelt aan de hand van enkele kleine 

aanwijzingen in de invulling van de geloofsleer vast dat zij rooms-katholiek was.
124

 Berendsen laat 

weinig los over haar persoonlijke leven. Omdat zij steeds in een je-vorm schrijft, is soms niet duidelijk 

wat háár is overkomen, of wat ze over anderen schrijft. Ze wil een algemeen beeld van haar 

herinneringen aan het kamp neerzetten, waar ze tot begin maart 1945 gevangen heeft gezeten. Hierna 

gaat ze op looptransport naar Mauthausen, waar ze op 27 april wordt bevrijd door medewerkers van 

het Internationale Rode Kruis en enkele Canadezen en Zwitsers, die haar naar St. Gallen in 

Zwitserland brengen.  

 Met de publicatie van haar memoires lijkt Berendsen een bijdrage te willen leveren aan het 

voorkomen van een herhaling van de geschiedenis. Ze uit kritiek op de moderne Verlichte 

samenleving en betoogt in enkele beschouwende hoofdstukken waarom dit ten grondslag ligt aan het 

absurdisme van het nationaal-socialisme. Deze beschouwende hoofdstukken worden afgewisseld met 

beschrijvende hoofdstukken. Hierin geeft zij zeer gedetailleerd het dagelijkse leven in het kamp weer. 

                                                           
123

 Ik ga ervan uit dat Ten Boom haar herinneringen op schrift stelt na de Bevrijding. Haar memoires zijn 

gepubliceerd in december 1945. Omdat zij begin januari van dat jaar, dus voor de Bevrijding, weer terug naar 

Nederland is gekeerd, is het mogelijk dat Ten Boom al eerder is begonnen met het schrijven van haar memoires. 

Dit blijkt echter nergens uit. Voor mijn interpretaties ga ik daarom uit van een naoorlogse maatschappelijke 

context.   
124

 Siertsema leidt dit af uit het noemen van „de heilige Franciscus‟ en de afkeuringen van de afname van het 

geloof in de hel en de abstractie van het lege kruis. Zie Siertsema, Uit de diepten, 404. 



44 
 

Doordat Berendsen telkens in de tegenwoordige tijd schrijft en vanuit een later moment van haar 

verblijf in Ravensbrück terugkijkt op het „vroegere‟ kampleven, wordt de indruk gewekt dat haar 

memoires gebaseerd zijn op een dagboek of op aantekeningen die ze in het kamp heeft gemaakt. De 

laatste twee beschrijvende hoofdstukken zijn van data voorzien, wat dit vermoeden versterkt. 

Waarschijnlijk heeft Berendsen de beschrijvende hoofdstukken in Ravensbrück geschreven en later de 

beschouwende stukken ertussen gevoegd. 

 Berendsen is zich bewust van de subjectiviteit van de herinnering. Zo schrijft zij aan het begin 

van haar boek: „De herinnering is een wankel vermogen. Ik weet, dat ik ermee op mijn hoede moet 

zijn. Zij is zoo subjectief, zoo onvast; zij wordt zoo gekleurd en vervormd door den afstand en door de 

ervaringen, die tusschen het toen en nu zijn geschoven. Of is die afstand juist nodig? Wordt de 

waarheid van onze ervaringen eerst openbaar in onze herinnering?‟ (p. 7) Deze reflectie op haar eigen 

schrijven is opmerkelijk. Berendsen is de enige auteur van de drie onderzochte memoires uit deze 

periode die met de vervorming van de herinnering rekening houdt. Ook wanneer de afstand tussen de 

ervaring en het opschrijven ervan relatief niet zo groot is, is het terugkijken op dit verleden volgens de 

auteur een subjectieve bezigheid. Berendsen reflecteert op twee momenten op haar kampervaringen. 

Ten eerste wanneer zij nog in het kamp vastzit en ten tweede wanneer zij weer terug in Nederland is. 

Hoewel het vaak lijkt alsof zij een kampdagboek heeft bijgehouden, kijkt Berendsen wel degelijk op 

beide momenten terug op gebeurtenissen die eerder hebben plaatsgevonden en kun je dus in beide 

gevallen spreken van de totstandkoming van memoires. 

 

Gevangen met Oost-Europese vrouwen: „Een broeinest van kleinzieligheid‟ 

Opvallend in de beschrijving van haar medegevangenen is Berendsens uiterst negatieve houding ten 

opzichte van Duitse vrouwen, vrouwen uit Oost-Europese landen, Roma en Sinti vrouwen en Jehova‟s 

getuigen. Zo noemt zij bijvoorbeeld Poolse vrouwen dierlijk en ongemanierd, Russinnen „aap-

menschen‟, Oekraïners idioot en dom, „Zigeuners‟ lui, Tsjechische vrouwen onbekwaam en 

sarcastisch en Jehova‟s getuigen en Duitse vrouwen zelfvoldaan. Over Noorse vrouwen en Françaises 

is Berendsen juist zeer positief. De Noren noemt zij een prettige groep met een aangeboren beschaving 

en de Françaises gedragen zich het beste. Ze hebben een groot doorzettingsvermogen en blijven onder 

de slechte omstandigheden opgewekt. (p. 83-84) Hieruit spreekt een sterk westers 

superioriteitsgevoel.
125

 Dit wordt versterkt door een uitspraak die zij doet over de verdeling van 

belangrijke posities in het kamp: „Er is een tijd geweest, dat alle belangrijke ambten van het kamp 

door Polen bezet werden – dat spreekt vanzelf, want zij waren zeker de intelligentsten en best 

geschoolden voor de intocht der politieke gevangenen uit West-Europa kwam.‟ (p. 81) Hierbij deelt ze 

Europa in tweeën. „Menschen van den rechteroever van den Rijn‟ laten zich leiden door emotie, terwijl 

                                                           
125

 Haar oordeel over de Belgische vrouwen in Ravensbruck vormt hierop enigszins een uitzondering. Zo schrijft 

Berendsen: „Er zijn vrij veel Belgen, vaak niet fraai van uiterlijk en van taal, dikwijls onhebbelijk en grof, maar 

ook enkelen alleraardigst.‟ (p. 84). 



45 
 

mensen aan de West-Europese kant van de Rijn zich laten leiden door hun geest. West-Europeanen 

zouden in deze vergelijking meer ontwikkeld zijn. Een opmerkelijke uitspraak van Berendsen, juist 

omdat ze zo tegen de rationaliteit en individualisering van de maatschappij betoogt. Overigens laat 

Berendsen zich weinig uit over de „arrestatieaard‟ van haar medegevangenen. Gedrag dat zij afkeurt 

geeft ze soms een „crimineel‟ label, positieve handelingen worden vaak door de politieke gevangenen 

gedaan. Berendsen baseert haar oordeel voornamelijk op de nationaliteit van de gevangene. 

 Over haar eigen landgenoten is Berendsen wisselend positief. Enerzijds prijst ze de onderlinge 

kameraadschap en is zij trots op alle Nederlandse vrouwen die straffen moedig doorstaan: „zij 

vertegenwoordigen ons land goed!‟ (p. 137) Anderzijds oordeelt ze over het transport van Nederlandse 

vrouwen uit Vught: „Maar het convooi uit Vught is misschien, wij weten dat niet, voor een deel zelf 

schuldig. Zij hebben, behoudens de vele uitzonderingen, bij ons geen goede naam. Zij hadden een te 

groot air bij hun aankomst en te weinig kern.‟ (p. 146) De trotse houding waar Ten Boom bij dit 

transport over sprak wordt hier door Berendsen niet als positief en zelfs als enigszins arrogant 

beoordeeld.     

 De medegevangen maken het leven in Ravensbrück volgens Berendsen tot een hel. De 

gedwongen samenstelling van de barakken, het naar eigen zeggen leven met vrouwen zonder fatsoen, 

opvoeding en ontwikkeling lijkt haar ernstig dwars te zitten: „(…) Nu lijden de menschen er nog meer 

door de medegevangenen dan door de SS, die wel ervaren heeft, dat zij veel over kunnen laten aan de 

schurkentroep, die dit kamp over het algemeen bevolkt.‟ (p. 74) Toch is vriendschap met 

(voornamelijk Nederlandse) medegevangenen volgens Berendsen een belangrijke voorwaarde om het 

leven in Ravensbrück enigszins dragelijk te maken. Vriendinnen geven elkaar kracht en maken het 

mogelijk een geestelijke leven te onderhouden. Berendsen ziet hierin een kans te ontkomen aan het 

depersonalisatiestreven van de Nazi‟s.    

 Berendsen oordeelt dus niet zo zeer vanuit een geheel positief nationaal denkkader, maar meer 

vanuit een negatieve uitgangspositie ten aanzien van Oost-Europa. Dit gaat bij haar samen met een 

aversie tegen de communistische gevangenen. Naast een opdeling in nationaliteiten ziet Berendsen 

namelijk ook een verdeling in communistische en niet-communistische gevangenen. Ze beschuldigt de 

communisten ervan hun ideologie nooit in praktijk te brengen en noemt een Duits blok met 

communistes „een broeinest van kleinzieligheid‟. (p. 90) Uit de opvattingen van Berendsen blijkt een 

duidelijk westers superioriteitsgevoel. Het is niet zozeer de angst voor het communisme, maar meer de 

in haar ogen onderontwikkeldheid van de Oost-Europeanen dat haar tot dit standpunt brengt.   

 Berendsen ondertekende haar werk met „herfst  1945‟. In deze periode waarin zij haar 

herinneringen op schrift stelde, waren er diverse ontwikkelingen in zowel de nationale- als de 

wereldpolitiek. Na de Duitse nederlaag werd in de zomer van 1945 op de conferentie van Potsdam 

door Truman, Churchill (later vervangen door zijn opvolger Attlee) en Stalin opnieuw gesproken over 

de toekomst van Duitsland en de voormalig bezette gebieden, nadat de Geallieerden eerder op de 

conferentie van Jalta niet tot een overeenkomst waren gekomen. Eén van de problemen werd gevormd 



46 
 

door de verdeling van Duitsland en de afbakening van de Poolse grenzen. De Verenigde Staten en 

Groot-Brittannië vreesden een grote communistische invloed van de Sovjet Unie op Oost-Europa. In 

Nederland was de Communistische Partij van Nederland in de jaren direct na de oorlog populair 

geworden onder bepaalde lagen van de bevolking. Dit kwam onder andere door het heroïsche karakter 

dat sommige CPN-leden hadden gekregen door hun verzetsdaden ten tijde van de bezetting. Bij de 

verkiezingen in 1946 haalde de partij tien zetels in de Tweede Kamer.
126

 Hun toenemende populariteit 

stuitte echter op weerstand van voornamelijk de liberalen, die zich identificeerden met de westerse 

kapitalistische wereld en zich angstig opstelden ten opzichte van het communisme. Toch begon de 

Koude Oorlog in Nederland pas echt een rol te spelen met de toetreding van Nederland tot de NAVO 

in 1949 en de daarop volgende nucleaire wedloop in de jaren vijftig.
127

 

          

Vrouwenkamp Ravensbrück: een expliciete beschrijving van de dagelijkse verschrikkingen 

Berendsen geeft in haar memoires een gedetailleerde beschrijving van het alledaagse leven in 

Ravensbrück. Ook van de gruwelijkheden, waar ze vooral de nadruk op legt. Een greep uit de 

voorbeelden die Berendsen beschrijft: het kaalscheren, straf staan, stokslagen, Bunkerisolement, 

getrainde honden, gedwongen abortus en executies. Daarnaast beschrijft ze wat ze weet over de 

medische experimenten. Volgens Berendsen werden er voornamelijk op „Poolschen die dikwijls 

slechts geringe overtredingen begaan hebben (lichte vergrijpen zoals het lezen van een pamflet vielen 

hier ook onder) medische proeven gedaan, dat wil zeggen er werden, door specialisten, die daarvoor 

overkwamen, operaties op hen verricht, gewoonlijk aan de beenen, waarbij of stukken spier 

weggenomen, of eenige infectie ingebracht werd, het juiste wist niemand.‟ (p. 64) Berendsen geeft 

later in haar boek aan dat het vaak een slachtpartij was. Eén van de artsen was Dr. Rosenthal, een 

sadistische man die vaak dronken was wanneer hij operaties verrichtte. Over de toestanden in het 

kampziekenhuis is zij treurig en geschokt tegelijk. De lijken worden er op elkaar gestapeld, de hygiëne 

is vreselijk slecht en de verpleging onbekwaam. Wie ziek dreigt te worden doet er alles aan zich beter 

te voelen om maar niet in de ziekenbarak terecht te komen. Berendsen schrijft over de vreselijke 

behandeling van patiënten en zwangere vrouwen: „(…)het is maar beter er niet aan te denken, dat je 

thuis juist bij geboorte en sterven met zooveel liefde omringd wordt. Dat maakt je maar week.‟ (p. 69) 

Uit dit citaat zou je kunnen concluderen dat Berendsen zich in het kamp heeft afgesloten voor 

bepaalde verschrikkingen: een overlevingsstrategie. In haar memoires kiest zij er bewust voor alle 

verschrikkingen wél gedetailleerd te beschrijven. Door aan de buitenwereld te laten zien wat zich 

allemaal in het kamp heeft afgespeeld, probeert Berendsen naar eigen zeggen een herhaling van de 

geschiedenis te voorkomen. Zoals ik eerder al heb aangegeven was er in 1946 naast de informatie van 

enkele kranten en strafprocessen nog niet veel bekend over de kampen. De oorlog was pas een jaar 

voorbij en de focus lag op de wederopbouw. Dit kan een reden zijn geweest voor Berendsen om haar 

                                                           
126

 Zie http://www.parlement.com/9291000/modulesf/g0kh17jn (22-01-2009).  
127

 De Graaff, Hellema, en Van der Zwan (eds.), De Nederlandse buitenlandse politiek in de twintigste eeuw, 23.  

http://www.parlement.com/9291000/modulesf/g0kh17jn


47 
 

ervaringen op deze gedetailleerde wijze met een groter publiek te delen. Wellicht wilde zij de 

samenleving informeren over wat er zich precies in Ravensbrück had afgespeeld in aanvulling op de 

informatie die via de pers in de samenleving terecht kwam.  

 Over de SS‟ers en de kampleiding bericht Berendsen zonder uitzondering negatief. Op enkele 

artsen na worden zij niet individueel benoemd. Ze zijn allen wreed en net zoals bij Ten Boom lijken de 

classificaties „wreed‟ en „Duits‟ hier aan elkaar gelijk te staan. Ook de ältesten worden over het 

algemeen als slecht beoordeeld. Er zaten enkele uitzonderingen bij. Zo wisten de Stubeältesten Rose 

Jochmann en Käthe Peters vaak situaties te redden. Ook twee Poolse verpleegsters in het Revier deden 

hun best de situatie zo ordelijk mogelijk te laten verlopen.  

 Overigens maakt Berendsen geen melding van de aanwezigheid van een gaskamer. Aangezien 

zij het gehele kampleven en voornamelijk de terreur en het geweld zeer gedetailleerd beschrijft, lijkt 

het aannemelijk dat ze van het bestaan van de gaskamer in Ravensbrück niets afwist.  

    

Geloof en noties van gender 

Anne Berendsen was een gelovige vrouw. Dit blijkt voornamelijk uit de beschouwende hoofdstukken. 

De beschrijvende hoofdstukken waarin zij de herinneringen aan haar kampervaringen weergeeft lijken 

echter geen bewijs te leveren voor een overtuigd christelijke levenswijze in het kamp zelf. De 

katholieke noot die het boek wel degelijk bezit is door de auteur dus bewust later toegevoegd. 

Berendsen wil hiermee laten zien dat de steeds individualistisch wordende samenleving de mens geen 

goeds heeft gebracht en dit ook niet zal doen. Ze benadrukt liever de eenheid van de samenleving en 

de eenheid van lichaam en ziel en verzet zich tegen de scheiding van het praktische en het 

theoretische. (p. 23) Haar boek is hiermee een reactie op de moderne samenleving zoals deze er tijdens 

en na de oorlog uitzag.  

 Noties van gender komen in het werk van Berendsen nauwelijks voor. Ze benadrukt slechts op 

één plek dat Ravensbrück een vrouwenkamp is. Opvallend genoeg is dat de titel. Over de gevangenen 

wordt meestal gesproken als mensen of personen en niet specifiek als vrouwen. Berendsen weet van 

het bestaan van het mannenkamp af, maar noemt dit slechts één keer kort. „Wij zien hier af en toe 

mannen uit het kamp dat naast het onze ligt (…).‟ (p. 100) Het gegeven dat Ravensbrück een 

vrouwenkamp is wordt door Berendsen in één fragment als bijzonder negatief ervaren: „Het is en blijft 

miserabel met een troep vrouwen opgesloten te zijn. De kleinzieligheid tiert, met jaloezie, 

geniepigheidjes, hebzucht. Vermoedelijk hebben de mannen het in hun kampen in dit opzicht beter.‟ 

(p. 139) Hieruit lijkt voornamelijk ergernis te spreken. 

 Relaties tussen vrouwen onderling worden ten zeerste door Berendsen afgekeurd. Zo 

classificeert zij de lesbische liefde als een seksuele afdwaling. Wanneer zij twee vrouwen ziet vrijen 

voelt ze dit als een openbaring van de hel. Niet alleen haar katholieke achtergrond, maar waarschijnlijk 

ook de maatschappelijke opschudding die homoseksuele relaties veroorzaakten in de tijd waarin de 

memoires op schrift zijn gesteld, spreekt in deze beoordeling door.  



48 
 

  Berendsen bericht in haar boek hoe vrouwen werden uitgekozen om in een bordeel in een 

mannenkamp (de zogenaamde puffs) te gaan werken en hoe ze na een half jaar stralend terugkwamen 

met een koffer vol chocolade. Het waren volgens Berendsen voornamelijk Duitse politieke 

gevangenen die belangstelling hadden om naar de puffs te gaan. Hoewel Berendsen zich niet expliciet 

afkeurend uitlaat over deze vrouwen, kun je in de ondertoon van het fragment ontdekken dat ze deze 

vrouwen niet hoog aanslaat. Berendsen gaat hier echter voorbij aan het feit dat sommige vrouwen er 

niet voor konden kiezen zichzelf te prostitueren, maar dat ze werden gedwongen.
128

 Misschien wist 

Berendsen niets van deze dwang, maar het zou ook kunnen dat ze hiermee een statement wil maken. In 

haar ogen zijn niet vrouwen als zodanig slachtoffer geworden van het nazi regime, maar is de 

samenleving in zijn geheel op gruwelijke wijze ontleed. De visie dat iedereen onder de bezetting had 

geleden werd gedeeld door de Nederlandse overheid.  

 

3.3. Nora Keizer - Danse Macabre (Den Haag: 1999, 376 p.) 

De Joodse Dora Heger schreef onder het pseudoniem Nora Keizer in 1946 en 1947 haar herinneringen 

aan de oorlog op in Zweden, het land waar ze sinds haar bevrijding woonachtig is geweest. In 1999 

worden deze voor het eerst gepubliceerd. De Haagsche schrijver, tekenaar en auteur van het 

voorwoord Karel Wagemans, wiens moeder een vriendin van Keizer was, heeft enkele voetnoten 

toegevoegd, „die met name bedoeld zijn om bepaalde situaties van toen voor de jongere lezer van nu te 

verduidelijken.‟ (p.5) De oorspronkelijke tekst van Keizer is niet veranderd. Ik behandel haar 

memoires dan ook in dit hoofdstuk, omdat Keizer haar herinneringen tegen een vroeg naoorlogse 

achtergrond heeft opgeschreven. Waarom Keizer haar herinneringen heeft opgeschreven of waarom 

haar memoires pas zo laat zijn gepubliceerd, wordt uit dit boek niet duidelijk.   

 Op 18 augustus 1942 moet Keizer zich in Den Haag melden en wordt zij naar Westerbork 

getransporteerd. Vanwege haar Joodse identiteit wordt zij door de Nazi‟s opgeroepen om in een Duits 

kamp te gaan werken. Keizer is dan 24 jaar. Haar verloofde Ben was eerder al voor de Arbeitseinsatz 

opgeroepen. Hij stierf na een half jaar in Mauthausen. Na drie á vier weken trouwt Keizer in 

Westerbork met de Duitse Ernst, die tot een van de eerste groepen gevangenen behoort. Omdat Ernst 

een baantje heeft in Westerbork wordt verder transport voor beiden uitgesteld. Samen leven zij ruim 

een jaar in redelijke omstandigheden, onder andere in een kamertje voor hen tweeën. Uiteindelijk 

blijkt een transport onafwendbaar en in september 1943 komen beiden in Auschwitz terecht. Ze 

worden van elkaar gescheiden en zien elkaar niet meer terug. Keizer komt in het experimentenblok 

terecht, waar ze enkele prikken krijgt. Nadat ze een poosje haar zwangerschap heeft verzwegen wordt 

haar de keuze tot abortus gegeven. Na lang wikken en wegen besluit ze geheel tegen haar principes in 

de abortus te laten uitvoeren, omdat anders zowel het kind als zijzelf vermoord zouden worden. Met 

                                                           
128

 Historica Christa Schulz heeft de gedwongen prostitutie van vrouwelijke gevangenen uit Ravensbrück 

onderzocht. In Schulz, „Weibliche Häftlinge aus Ravensbrück in den Bordellen der Männerkonzentrationslager‟, 

4. 



49 
 

het oprukken van het Rode Leger wordt in januari 1945 Auschwitz ontruimd. Keizer gaat gedwongen 

op Dodenmars en komt uiteindelijk in Ravensbrück terecht. Bij aankomst in Ravensbrück is zij 

positief gestemd: „Het woord Ravensbrück heeft de stemming zienderogen verbeterd. Over dit kamp 

hebben we reeds in Auschwitz veel horen spreken. Het moet er betrekkelijk goed zijn wat behuizing, 

voedsel en behandeling betreft. Het is een kamp dat eigenlijk voor niet-Joden ingericht is. Dus 

vermoeden wij dat er geen gaskamer zal zijn. We worden er zelfs tamelijk opgewekt van.‟ (p. 312) 

Ravensbrück heeft op dat moment nog een goede naam bij Keizer. Hier komt echter snel verandering 

in. 

 

Keizers verblijf in het Revier 

In Keizers memoires ligt net als in het werk van Anne Berendsen de nadruk op de beschrijving van het 

dagelijkse leven in het kamp. Berendsen berichtte nadrukkelijk over de verschrikkingen, Keizer is in al 

haar beschrijvingen nauwkeurig. Wanneer ze na lang wachten een plekje in een overvol blok krijgt 

toebedeeld, komt ze er achter dat haar voeten zijn bevroren. Op advies van een andere Nederlandse 

gevangene meldt zij zich op 27 januari bij het Revier. Hier zal ze ongeveer twee maanden blijven. Ze 

wordt geopereerd waarbij in totaal zes van haar tenen worden geamputeerd. Over de vreselijk slechte 

hygiënische omstandigheden in het kampziekenhuis wijdt Keizer meerdere malen uit. Zo beschrijft ze 

onder andere uitgebreid hoe meestal de po aan zieken die niet meer kunnen lopen wordt geweigerd en 

spreekt ze op cynische wijze haar twijfels uit over het steriel zijn van de operatie-instrumenten.  

 Het patiëntenverloop in het kampziekenhuis is groot. Keizer schrijft dat er bijna elke dag hele 

en halve bedden vrijkomen van vrouwen die ‟s nachts zijn overleden. Zij worden pas de volgende 

ochtend weggehaald. Het geluid van de lijdende vrouwen houdt iedereen wakker. „De lugubere kar‟, 

waarmee de lijken worden opgehaald, rijdt dagelijks voor.      

 Keizer hoort geruchten van de medische experimenten. Over een Russisch meisje dat een been 

mist schrijft zij: „Er is gefluisterd dat het een gezond been was en dat het is afgezet om er mee te 

„experimenteren‟. Of het waar is weet ik niet, maar is iets hier onmogelijk?‟ (p. 329) Haar eigen 

operatie is dan al geweest. Ze ziet haar amputaties, en de meeste andere operaties, dus niet als 

onderdeel van de medische experimenten. Dit is opvallend te noemen, omdat Keizer ook in het 

experimentenblok van Auschwitz heeft gezeten. Het lijkt daarom aannemelijk dat ze van de medische 

experimenten afwist. Misschien waren de experimenten waarmee ze in aanraking is geweest in 

Auschwitz van andere aard dan die in Ravensbrück en refereert Keizer er om die reden niet aan. Ze 

legt er in ieder geval geen nadruk op en neemt in dit alles allerminst een slachtofferrol aan. Ze schrijft 

dat ze zichzelf vaak moed heeft ingesproken om door te zetten en om te overleven.  

 Het gedrag van verschillende verpleegsters draagt bij aan de erbarmelijke omstandigheden in 

het kampziekenhuis. Keizer beschrijft hen als gemeen, lui en niet meelevend. Ze schelden vaak op de 

patiënten en doen hun taken niet tot nauwelijks. Alleen Mila, de hoofdzuster is vriendelijk en 

behulpzaam. Volgens Keizer zijn er zowel kundige en menselijke artsen, als onhandige en wrede, 



50 
 

maar de negatieve eigenschappen van de doktoren overheersen. Ditzelfde geldt voor de opzichteressen 

en de ältesten waar zij later mee te maken krijgt. Opvallend in haar beschrijving van de leiders in het 

kamp is dat zij ze vaak bij naam noemt. De nationaliteit blijft meestal achterwege. Keizer classificeert 

nauwelijks in „goede‟ en „kwade‟ collectieven. Goed en kwaad loopt in het gehele kampleven door 

elkaar. In Ravensbrück overheerst echter in bijna alles het kwade.  

 

Ravensbrück: Keizers morele en individuele beoordeling van de gevangenen  

Ook als het om haar medegevangenen gaat oordeelt Keizer weinig over collectieven. Ze beoordeelt de 

personen die in haar memoires voorkomen individueel op hun gedrag. Hun nationaliteit staat hier los 

van. Uitzondering hierop vormen de Russische en Poolse vrouwen, zij worden als collectief negatief 

beoordeeld. Zo noemt Keizer hen ruw, lomp en meedogenloos. (p.304) Over de omgang tussen de 

nationaliteiten is zij positief: „Het is me opgevallen dat hier, in tegenstelling tot Auschwitz, een goede 

verstandhouding tussen de verschillende nationaliteiten heerst.‟ (p. 342)  

 De Nederlanders lijken elkaar veel op te zoeken: „De kleine Hollandse kolonie slaat er zich 

over het algemeen vrij goed doorheen.‟ (p. 331) Hoewel dit niet zeer expliciet wordt geuit, is 

vriendschap erg belangrijk voor Keizer. Ze heeft steeds enkele vriendinnen om haar heen, met wie ze 

een vast groepje vormt. De vriendelijke woorden doen haar goed wanneer ze weinig optimistisch is 

over haar toekomst. Toch is ze ook over de Nederlandse vrouwen in het kamp niet geheel positief. 

Wanneer zij ontslagen wordt uit het Revier en aan een Nederlandse medegevangene iets wil vragen 

wordt ze onvriendelijk beantwoord. Ook wordt haar de doorgang naar de slaapzaal versperd. Volgens 

Keizer voelen deze vrouwen zich verheven boven de rest. Het zijn de vrouwen van hooggeplaatste 

ambtenaren. Zij zouden de beschaafde en intelligente klasse vertegenwoordigen. In Keizers 

beschrijving van het voorval kijken zij op haar neer omdat zij er „sjofel‟ uit zou zien. Blijkbaar zijn de 

sociale status en welvaart die iemand voor de oorlog bezat van belang in de keuze met wie men in het 

kamp omging. En blijkbaar heerst er bij de auteur na de oorlog nog steeds verontwaardiging over dit 

voorval, daar zij dit opneemt in haar memoires. Uit andere fragmenten blijkt dat het hebben van 

fatsoen en manieren voor Keizer erg belangrijk is. Ook Anne Berendsen beschreef in haar memoires 

dat het hoewel moeilijk, erg belangrijk voor haar was om nog een beetje fatsoen te bewaren. Het is 

aannemelijk dat dit in de naoorlogse maatschappij nog steeds zo gold, aangezien zowel Keizer als 

Berendsen hier zo expliciet melding van maken. 

 Over de diverse categorieën gevangenen in Ravensbrück laat Keizer zich niet uit. Ze lijkt zich 

enkel bewust van het feit dat het kamp niet was bedoeld voor Joden. Hoewel hieruit een tweedeling 

lijkt te spreken van Joodse en niet-Joodse gevangenen, maakt Keizer nergens een specifiek 

onderscheid. Waarschijnlijk heeft dit te maken met het gegeven dat zij het Joodse geloof niet 

praktiseert; nergens geeft Keizer blijk van een religieuze levenswijze. Op de Tweede Wereldoorlog of 

de nazistische haat jegens de Joden reflecteert zij niet. Ook over politieke zaken laat de auteur zich 

niet uit. Een kleine uitzondering hierop vormt haar reactie op het gerucht van het overlijden van 



51 
 

president Roosevelt: „Als dat zo is, is het een groot verlies voor de wereld.‟ (p. 356) Hieruit spreekt 

een pro-Amerikaanse houding, die in de tijd waarin haar memoires op schrift zijn gezet veelzeggend 

zou zijn. Het zou echter kunnen dat Keizer enkel zo heeft gereageerd omdat de Amerikanen aan 

Geallieerde zijde stonden. Dit wordt uit haar memoires niet echt duidelijk.  

 Expliciete ideeën over vrouwen en vrouwelijkheid komen in Keizers memoires niet voor. Ze 

benadrukt niet dat Ravensbrück een vrouwenkamp is en ze wil de vrouw als zodanig ook niet 

neerzetten als slachtoffer. De auteur is niet te spreken over liefdesrelaties tussen vrouwelijke 

gevangenen onderling, maar zij is niet zo hard in haar oordeel als Berendsen dat was. Ze beschrijft 

deze vrouwen wel als lomp en mannelijk. Keizer lijkt gedurende haar verblijf in Ravensbrück niet op 

de hoogte te zijn geweest van het nabijgelegen mannenkamp. Ze schrijft dat pas wanneer de 

Nederlandse vrouwen, samen met de Belgische en Luxemburgse, worden verzameld om te worden 

opgehaald en bevrijd door het Rode Kruis en zij een juist opgebroken naastgelegen kamp 

binnenwandelen, ze te weten komen van het bestaan van het mannenkamp. Dit is het enige dat zij 

hierover aan de lezer meedeelt. Overigens lijkt Keizer ook niet op de hoogte te zijn geweest van het 

bestaan van een gaskamer in Ravensbrück. Bij de aankondiging van een transport werd wel de angst 

voor vergassing uitgesproken, maar nergens in de memoires wordt aannemelijk gemaakt dat deze 

gaskamer zich op het terrein van Ravensbrück bevond. 

 Keizer zet zichzelf in haar memoires neer als iemand die lang de moed erin heeft gehouden. 

Om kleine incidenten kon ze soms verdrietig worden, maar met grote tegenslagen kon ze goed 

omgaan. Ze had een sterke wil om te overleven. Daar legt ze regelmatig de nadruk op. Doorzetten en 

overleven lijken het thema van haar werk te vormen.  

      

3.4. De weergave van Ravensbrück in memoires uit de periode 1945-1947: Terugkijken op het 

gevangenschap in nationale en religieuze kaders 

In de memoires die in de jaren direct na de oorlog zijn opgeschreven zijn overeenkomsten te 

ontdekken, waarvan enkele elementen zijn te koppelen aan de maatschappelijke context van die tijd. 

Een belangrijke terugkerende factor is de hoofdzakelijk positieve beoordeling van de Hollandse 

medegevangenen. Hoewel elke auteur hier haar eigen nuances in aanbrengt, uiten zij over het 

algemeen een trotsheid op het gedrag van de Nederlandse gevangenen. Hier wordt vaak een anti-

Duitse houding tegenover gezet. Vooral in de boeken van Ten Boom en Berendsen wordt een haat 

jegens alles in het kamp dat Duits is zichtbaar. In de periode direct volgend op de Bevrijding werd er 

in de Nederlandse samenleving een strikt onderscheid gemaakt tussen wie goed en wie fout was 

geweest. Iedereen die in het verzet had gezeten werd als „goed‟ bestempeld, en iedereen die met de 

vijand had geheuld was in dit opzicht „fout‟. Hiermee werd een gegeneraliseerd beeld van zowel het 

Duitse, als het Nederlandse volk gecreëerd, waarin geen aandacht werd geschonken aan de nuances 



52 
 

tussen daders, slachtoffers en omstanders.
129

 Deze opvatting is in de memoires van Ten Boom en 

Berendsen terug te vinden. Bij beide auteurs worden de Duitse SS‟ers, kampleiding en opzichteressen, 

maar ook de Duitse gevangenen zonder uitzondering zeer negatief beoordeeld. In de memoires van 

Nora Keizer is dit veel minder het geval, maar dat komt voornamelijk omdat zij niet zo zeer naar 

collectieven oordeelt. Uitzondering hierop vormen de Russische en Poolse vrouwen in haar boek, die 

zij neerzet als grof en onderontwikkeld. In dit opzicht komen de memoires van de drie vrouwen 

overeen: elke auteur bezit in meer of mindere mate een westers superioriteitsgevoel wanneer het op het 

gedrag van de gevangenen aankomt. Ook is in elke publicatie óf een pro-Amerikaanse (Ten Boom en 

Keizer) óf een anticommunistische houding (Berendsen) zichtbaar.  

 Wat voornamelijk opvalt is het beschrijvende karakter van de dagelijkse omstandigheden in 

het kamp, met de nadruk op de gruweldaden van de Nazi‟s. Vooral de werken van Berendsen en 

Keizer passen in dit profiel. Het lijkt alsof zij met hun publicaties aan de samenleving duidelijk wilden 

maken hoe het er in een concentratiekamp aan toeging, omdat de bevolking hier nauwelijks een 

voorstelling bij kon maken. Het overleven van de dagelijkse verschrikkingen stond hierin centraal. 

Esther Captain schrijft over de memoires van geïnterneerden in Japanse kampen in Nederlands-Indië, 

dat zij in de periode direct na de oorlog voornamelijk werden gebruikt als informatievoorziening voor 

de in het duister tastende samenleving.
130

 Deze constatering lijkt ook te gelden voor de memoires van 

kamp Ravensbrück die in de periode 1945-1947 op schrift zijn gesteld. Hierbij wordt de nadruk gelegd 

op een weergave van de ervaringen als bron van informatie. De publicatie van Corrie Ten Boom is 

hierop een uitzondering. Zij draagt voornamelijk een Christelijke in plaats van een informerende 

boodschap uit. Wat in dit verband wel voor alle drie de publicaties geldt, is de nadruk op het 

overleven. De auteurs willen de gevangenen niet zo zeer neerzetten als slachtoffers, maar geven meer 

aandacht aan de diverse overlevingsstrategieën. Voor elke auteur lijkt te gelden dat er in het kamp zelf 

maar niet te veel moet worden nagedacht over de verschrikkingen en het leed. Zo wordt er nauwelijks 

gereflecteerd op de later bekend geworden medische experimenten. Er gaat een collectieve mentaliteit 

van deze drie werken uit; niet achterom kijken, maar manieren vinden om jezelf mens te blijven 

voelen, om de kou te trotseren, om de pijn te verzachten, om te overleven. Op deze manier wordt er 

door de auteurs een bepaalde identiteit gecreëerd die gebaseerd is op doorzettingsvermogen en 

wilskracht. Een mentaliteit die lijkt aan te sluiten bij de op de toekomst gerichte maatschappij van die 

tijd. Ook in de Nederlandse samenleving werd weinig gereflecteerd op de oorlogswonden; de focus 

lag op het herstel. Daarnaast geeft geen enkele auteur wetenschap van de aanwezigheid van een 

gaskamer op het kampterrein. Dit lijkt echter, in tegenstelling tot het niet benadrukken van de 

medische experimenten, geen bewuste keuze van de auteurs te zijn geweest. Ten Boom is namelijk 

vrijgelaten uit het kamp voordat de gaskamer in Ravensbrück in gebruik werd genomen en het is 

daarom logisch te veronderstellen dat zij niet van het bestaan ervan afwist. Aangezien Berendsen en 

                                                           
129

 Blom, In de ban van goed en fout, 12. 
130

 Captain, Achter het kawat was Nederland, 135-139. 



53 
 

Keizer beiden een zeer nauwkeurige beschrijving van hun herinneringen geven en zij beiden niet naar 

de aanwezigheid van een gaskamer op het kampterrein verwijzen lijkt voor hen hetzelfde te gelden.    

 Het geloof is een andere factor die in de maatschappij van toen erg belangrijk was. Het 

merendeel van de Nederlandse samenleving was katholiek of protestants en hun sociale levens 

speelden zich voornamelijk af in een sterk verzuilde maatschappij. Zowel Ten Boom als Berendsen 

zijn belijdend christen en laten zich in hun memoires sterk leiden door hun geloof. Voor Nora Keizer 

geldt dit niet. Zij komt uit een Joodse familie, maar geeft nergens in haar werk blijk van een religieuze 

levenswijze. Hoogstwaarschijnlijk praktiseerde Keizer het Joodse geloof niet, zoals dat voor de meeste 

Nederlandse Joden gold. Het is echter ook mogelijk dat zij heeft gereageerd op de maatschappelijke 

stilte over de Joodse vervolging die vlak na de oorlog in de Nederlandse maatschappij ontstond. Zoals 

onder andere Van Vree betoogde, was er tot de jaren zeventig geen aandacht voor Joodse opvattingen 

over het leven in een concentratiekamp.
131

  

 Het behouden van fatsoen en waardigheid is iets dat in alle geschreven werken uit deze 

periode terugkomt. Zo beschrijven de vrouwen dat men er alles aan deed niet te vervuilen, netjes te 

eten en er enigszins toonbaar uit te zien. Dit werd geassocieerd met een bepaalde sociale status die 

men wilde verkrijgen of behouden. Vooral Berendsen was hier stellig in en onderscheidde een 

westerse geciviliseerdheid van een oosters aandoend barbarisme. Ook over seksuele relaties tussen 

vrouwelijke gevangenen onderling zijn de drie schrijfsters het eens: dit was onacceptabel. In de tijd 

waarin de memoires op schrift werden gesteld was homoseksualiteit nog helemaal niet algemeen 

geaccepteerd. Geen van de auteurs heeft de intentie Ravensbrück in haar memoires specifiek als 

vrouwenkamp neer te zetten. Hoewel er geen noemenswaardige aandacht wordt besteed aan het 

mannenkamp, wordt het bestaan ervan ook niet weggelaten. Het lijkt erop dat de vrouwen weinig in 

contact zijn gekomen met de mannelijke Ravensbrückgevangenen en dat daarom in verband met het 

doel van publicatie, de samenleving informeren over de dagelijkse gang van zaken in het kamp, het 

mannenkamp als zodanig niet aan bod komt.       

 Concluderend kan gesteld worden dat er een redelijk consistent beeld van kamp Ravensbrück 

wordt gegeven in de memoires uit de periode 1945-1947, waarbij de nadruk ligt op een precieze 

beschrijving van het gebeurde en op het overleven van het gevangenschap. Een positief Nederlands 

denkkader vormt het uitgangspunt. De verschillen in beeldvorming hebben voornamelijk te maken met 

de persoonlijke (geloofs-)achtergrond van de auteurs.   

 

   

   

 

 

                                                           
131

 Van Vree, In de schaduw van Auschwitz, 17.  



54 
 

4. Beeldvorming over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires 1966-1991: 

Nadruk op vriendschap en verzet 

 

De periode die in dit hoofdstuk centraal staat beslaat vijfentwintig jaar; een lange tijd waarin zich 

allerlei sociaal-maatschappelijke ontwikkelingen hebben voorgedaan. Ook het maatschappelijk 

perspectief op de oorlog is in deze periode aan verandering onderhevig geweest. De tijd tussen 1966 

en 1991 vormt in dit opzicht allerminst een geheel. De reden voor de gekozen periodisering heeft 

daarom, zoals ik in hoofdstuk 1 al aangaf, te maken met de publicatiedatum van de memoires van 

Taecke Botke, die in 1966 na twintig jaar „publicatiestilte‟ zijn werk Vergeet het toch maar op de 

markt brengt.  

 Vanaf de jaren zestig kreeg de Nederlandse samenleving te maken met ingrijpende 

veranderingen. De verzuiling werd onder andere onder invloed van economische factoren, een proces 

van ontkerkelijking en de opkomst van een nieuwe generatie geleidelijk aan doorbroken. Sociale 

verhoudingen werden zowel in de publieke- als in de privésfeer minder hiërarchisch. De Koude 

Oorlog, die sinds de beëindiging van de Tweede Wereldoorlog het internationale klimaat had bepaald, 

kreeg een steeds minder prominente plek in het Nederlandse politiek-maatschappelijke veld.  

 In de jaren zestig ontstond er meer maatschappelijke aandacht voor het Nederlandse 

oorlogsverleden.
132

 Van Vree stelde dat onder andere door het proces tegen Adolf Eichmann in Israel, 

het verschijnen van Jacques Pressers Ondergang – een wetenschappelijke studie over de vervolging 

van Nederlandse Joden – en de tussen 1960 en 1965 op televisie uitgezonden serie De Bezetting, deze 

aandacht zich steeds meer was gaan concentreren op de Jodenvervolging. De periode van 

wederopbouw was voorbij en had plaatsgemaakt voor een tijd waarin zich een bepaald 

„bewustwordingsproces‟ van de maatschappij meester had gemaakt.
133

 De oorlog werd niet langer 

verzwegen en langzaam maar zeker drong tot de bevolking door welke massale omvang de nazistische 

vervolgingen hadden gehad.  

 Deze analyse van de maatschappelijke situatie veronderstelde de aanwezigheid van een 

maatschappelijke psyche waarin de herinnering aan de oorlog jarenlang was verdrongen. Vanuit 

wetenschappelijke kring kwam echter ook kritiek op deze redenatie. Zo twijfelde De Haan aan de 

maatschappelijke toepasbaarheid van het begrip collectief geheugen, maar stelde hij in ieder geval dat 

waar het de Jodenvervolging in Nederland betrof, „de samenleving niet één van geest was‟.
134

 Ook 

Withuis zette vraagtekens bij het bestaan van een collectieve psyche.
135

 

 In het jaar 1966 verscheen het in termen van Withuis „baanbrekende‟ artikel van de 

psychoanalyticus en Auschwitz overlevende Eddy de Wind, waarin gesteld werd dat er in stilte nog 

                                                           
132

 Van Vree, In de schaduw van Auschwitz, 97-103.   
133

 Idem, 98. 
134

 De Haan, Na de ondergang, 3.  
135

 Withuis, Erkenning. Van oorlogstrauma naar klaagcultuur, 238-246.    



55 
 

veel onder de oorlog werd geleden.
136

 Volgens De Wind had er een kentering in het geheugen van de 

oorlogsslachtoffers plaatsgevonden. Hun pijn en herinneringen bleken niet te slijten, maar konden „na 

een langere latente periode van betrekkelijk geslaagde aanpassing‟ soms juist weer heviger 

terugkomen dan voorheen.
137

 Dat de oorlog ernstige psychische gevolgen voor haar slachtoffers tot 

gevolg kon hebben, was echter kort na de oorlog ook al door psychologen vastgesteld, zo betoogden 

onder anderen Mooij en Withuis.
138

 Psychologe en historisch onderzoekster Annet Mooij stelde dat de 

naoorlogse belangstelling voor de psychische gevolgen „na verloop van tijd begon te zinken‟, omdat 

de maatschappelijke omgeving van de jaren vijftig er nog niet ontvankelijk voor was: 

„Psychotherapeutische hulpverlening was nog geen vanzelfsprekende methode om 

levensmoeilijkheden te lijf te gaan.‟
139

 Pas met de hernieuwde maatschappelijke aandacht voor de 

bezettingsperiode, steeg ook de wetenschappelijke belangstelling voor de psychische 

oorlogsgevolgen.
140

 Deze ontwikkeling, waarin de schade van de oorlog als het ware herontdekt werd, 

zette door in de jaren zeventig. Het kampsyndroom, dat later bekend werd als oorlogstrauma, verkreeg 

algemene bekendheid en vanuit allerlei hoeken in de samenleving werden belangenorganisaties 

opgericht om oorlogsgetroffenen te verenigen en te helpen. Ook vanuit overheidswege werd een 

nieuwe koers gevaren die erop gericht was oorlogsslachtoffers tegemoet te komen. Behalve de 

hernieuwde belangstelling voor de oorlog en de ontwikkelingen in de geestelijke gezondheidszorg, 

waren ook sociaal-economische, sociaal-culturele en politieke veranderingen oorzaken voor een 

toename in overheidssteun.
141

 De hulp varieerde van persoonlijke financiële uitkeringen via de in 1973 

ingestelde Wet op Uitkeringen Vervolgingsslachtoffers, tot subsidies aan de diverse 

belangenorganisaties.   

 Vooral na de politieke ophef die was ontstaan omtrent de affaire van De drie van Breda was 

de overheid bereid zich in te zetten voor de erkenning van morele en materiële schade bij 

oorlogsslachtoffers.
142

 In 1972 beleefde de discussie omtrent de door toenmalig minister van Justitie 

Van Agt geïnitieerde gratieverlening van de drie Duitse oorlogsmisdadigers uit de Bredase gevangenis 

een hoogtepunt. Maar waar politieke verschillen voorheen resulteerden in verdeeldheid onder 

organisaties van vervolgden en voormalige verzetsgroepen, zorgde het ministeriële voorstel tot 

gratieverlening voor een „effectieve bundeling van krachten‟.
143

 Uit de grote maatschappelijke 

verontwaardiging over deze kwestie bleek dat morele kwalificaties van „goed‟ en „fout‟ de 

samenleving nog steeds scheidden in twee helder definieerbare groepen.    

                                                           
136

 Idem, 37.  
137

 E. De Wind, geciteerd in Withuis, Erkenning, 37. 
138

 Zie Mooij, „De langste schaduw. Het denken over psychische oorlogsgevolgen‟, 261-271 en Withuis, 

Erkenning, 19.  
139

 Mooij, „De langste schaduw‟, 270-271.   
140

 Idem, 275.   
141

 Bossenbroek, De meelstreep, 427-429. 
142

 Withuis, Na het kamp. Vriendschap en politieke strijd, 318. 
143

 Piersma, De drie van Breda. Duitse oorlogsmisdadigers in Nederlands gevangenschap 1945-1989, 123. 



56 
 

 In de jaren zeventig kwamen onder invloed van progressieve linkse bewegingen ook diverse 

emancipatie-initiatieven op gang, waaronder die van de vrouwenbeweging. De tweede feministische 

golf, die haar oorsprong al in de jaren zestig vond, richtte zich op arbeid, onderwijs en politiek; 

onderwerpen die in de eerste feministische golf rond de eeuwwisseling ook al van belang waren. 

Daarnaast vroeg zij aandacht voor de doorbreking van de huiselijke rolverdeling en de vernieuwing 

van de seksuele moraal. 1975 werd door de Verenigde Naties uitgeroepen tot „Internationaal jaar van 

de vrouw‟, een initiatief dat ook in Nederland navolging kreeg. In dit jaar werd door het Comité 

Vrouwen van Ravensbrück een monument opgericht ter nagedachtenis aan hen „die tot het uiterste 

neen bleven zeggen tegen het fascisme‟. Ook organiseerde het comité in 1975 een reis naar de Mahn- 

und Gedenkstätte Ravensbrück, een reis die negatief in de publiciteit kwam omdat sommige 

deelnemers de reis als een communistische manifestatie hadden ervaren.
144

 Hoewel de dooi in de 

Koude Oorlog ervoor had gezorgd dat de Communistische Partij van Nederland minder op verzet 

stuitte in de Nederlandse samenleving en daarmee ook voor minder onrust zorgde binnen het CVR, 

bleek onder andere uit dit voorval dat de leden van het comité en hun achterban nog wel 

meningsverschillen hielden over het communistische gehalte van hun herinneringspolitiek.  

 De jaren tachtig werden gekenmerkt door een terugkerende rechtse, meer conservatieve 

politiek in Nederland onder leiding van Ruud Lubbers en door de economische wereldcrisis tussen 

1979 en 1986. Het communisme van de Sovjet-Unie ging met het aantreden van president Gorbatsjov 

een nieuwe richting op en voerde de perestroika en glasnost politiek door. Tegelijkertijd nam de 

intensiteit waarmee werd teruggedacht aan de oorlog volgens Blom in de jaren tachtig af, maar er bleef 

aanhoudend maatschappelijke belangstelling voor de periode 1940-1945.
145

 Er verschenen ook steeds 

meer memoires over het leven in de diverse concentratiekampen.
146

  

 Het aantal publicaties van Ravensbrückoverlevenden bleef in de periode 1966-1991 redelijk 

constant. Het werk van Botke uit 1966 waarmee ik dit hoofdstuk begin vormt hierop een uitzondering. 

Na zijn publicatie duurde het zo‟n twaalf jaar voordat er, vanaf 1978, met regelmaat door 

overlevenden van Ravensbrück werd gepubliceerd (Van Lier/1978, Wibaut-Guilonard/1981, Van den 

Burger-Steensma/1984, Romkes/1987). In dit hoofdstuk komen de publicaties in volgorde van uitgave 

aan bod. Ik eindig met de bespreking van de memoires van Verstijnen, die in 1991 werden uitgegeven.  

 

4.1. Taecke Botke - Vergeet het toch maar (Maastricht:1966, 144 p.) en Het Revier (Baarn:1978, 98p.)  

In 1966 worden de memoires van de Maastrichtenaar Taecke Botke voor de eerste keer uitgegeven. 

Voor het eerst sinds twintig jaar deelt een overlevende zijn herinneringen aan kamp Ravensbrück weer 

met de samenleving. De memoires van Taecke Botke zijn het eerste product van de tweede 

publicatiegolf, die naar aanleiding van de hernieuwde oorlogsinteresse op gang is gekomen.          

                                                           
144

 Hogervorst, Vrouwen, verzet en vrede. 70. 
145

 Blom, „De oorlog na de oorlog‟, 128. 
146

 Siertsema, Uit de diepten, 537. 



57 
 

 Botke is tandarts van beroep en wordt in die hoedanigheid ook als Funktionhäftling in 

achtereenvolgens Vught, een buitenkamp van Sachsenhausen, Ravensbrück en wederom 

Sachsenhausen te werk gesteld. Botkes memoires bestaan naast een voorwoord uit twintig korte 

fragmenten die elk een beschrijving geven van een bijzonder voorval. De meeste fragmenten spelen in 

kamp Sachsenhausen, maar de gebeurtenissen worden niet duidelijk in een bepaald kamp gesitueerd 

waardoor een diffuus geheel ontstaat. Waarom en wanneer hij is opgepakt wordt in het boek niet 

duidelijk. Tijdsindicaties evenals details over Botkes persoonlijke leven worden nauwelijks gegeven. 

Zeker is dat zijn verhaal in juni 1944 begint als hij vanuit een Limburgse gevangenis naar Vught wordt 

getransporteerd. Over de dagelijkse gang van zaken wordt nauwelijks uitgewijd; Botke beschrijft 

karakteristieke situaties die hem zijn bijgebleven op een luchtige en humoristische manier. Zijn 

„galgenhumor‟ wordt zowel in het voorwoord van de Limburgse journalist en schrijver Frans 

Brunklaus in de eerste versie, als in de openingsspreuk van Botkes studievriend, jurist en Antilliaans 

politicus Cola Debrot in de versie uit 1978 geroemd. In zijn eigen voorwoord schrijft Botke dat hij 

lang heeft gewacht met het opschrijven van zijn herinneringen „omdat het immers niet paste in het 

patroon der concentratiekamp belevenissen‟. (p. 7) Hij was bang dat zijn manier van vertellen de ernst 

en de tragiek van het thema zou ondermijnen. Botke stelt dat hij nooit een dergelijk besef van 

kameraadschap heeft gekend als in de tijd dat hij in de kampen zat opgesloten en dat wanneer de 

kampgenoten elkaar weerzien de macabere episoden zelden ter sprake komen. (p. 7-8) Het kampleven 

was overzichtelijk en helder, met een duidelijk onderscheid tussen goed en kwaad, vriend en vijand. 

Botke beschrijft deze wetenschap als een bevrijdend gevoel. Daarnaast geeft hij aan dat hij zijn 

persoonlijke ervaringen niet wil verdunnen tot algemene theorieën: „Meer dan “dit heb ik 

meegemaakt” heb ik niet willen vertellen.‟ (p.8) Hiermee geeft hij aan geen specifiek schrijf- of 

publicatiedoel te hebben gehad, anders dan het delen van zijn ervaringen. Het tijdstip waarop zijn werk 

is uitgegeven en voornamelijk de inhoud van de herziene versie uit 1978 laten echter zien dat er achter 

de memoires van Botke wel degelijk een bepaalde boodschap schuil gaat.  

 

De gevangenen in de Duitse kampen: een individuele benadering 

Door zijn fragmentarische schrijfwijze ligt de nadruk in Botkes werk vaak op een bepaald personage 

of op een specifieke karaktertrek van een opmerkelijk persoon. Hij oordeelt niet naar collectieven, 

maar probeert juist individuele eigenschappen uit te lichten, zowel in positieve als in negatieve zin. 

Wellicht wilde de auteur hiermee aangeven dat het in het kampleven mogelijk was om mens, om 

individu te blijven. Als voorbeeld hiervan geeft hij onder andere de standvastigheid van een Poolse 

gevangene, die weigert zijn lichaam te verkopen voor extra voedsel. Botke laat zijn waardering voor 

deze Pool duidelijk merken. Hoewel hij zich niet expliciet negatief uitlaat over seksuele handelingen 

tussen de mannelijke gevangenen, en hij het geoorloofd vindt dat ieder het zijne doet om te overleven, 

geeft hij hiermee wel aan dat er wat hem betreft bepaalde grenzen zijn wanneer het om zelfbehoud 

gaat. 



58 
 

 Nationaliteit wordt nauwelijks gebruikt wanneer het gaat om het beoordelen van de 

medegevangenen; het lijkt enkel te bepalen in welke barak zij terecht komen. In Botkes beschrijving 

lijkt het daarom alsof de verschillende nationaliteiten niet veel met elkaar in aanraking komen, maar 

dit valt niet met zekerheid te bepalen. Botke brengt zelf namelijk de meeste tijd door in het 

kampziekenhuis waar hij wel zeer regelmatig in aanraking komt met zijn Poolse en Duitse „collega‟s‟. 

Deze gevangenen in functie worden samen met het „sadistische‟ hoofd van de keuken vooral neergezet 

als grof en gemeen, bijna nog erger dan de SS‟ers. Door zijn baantje als arts en tandarts krijgt Botke 

regelmatig de mogelijkheid andere Nederlanders te helpen met bijvoorbeeld extra voedsel. In dit 

opzicht speelt nationaliteit dus wel een rol; het lijkt ieder land voor zich te zijn: „Elke nationaliteit 

bezat namelijk haar eigen geheime organisatie, die vooral tot doel had de eigen mensen te 

bevoordelen.‟ (p. 79) Overigens prijst Botke het fatsoen en de goede moraal van de Nederlandse 

gevangenen.  

 Hoewel er uit zijn memoires vaak anti-Duitse sentimenten spreken, zoals zijn afkeer van nazi-

idealisme en de als belachelijk bestempelde Duitse taal, koestert hij geen wrok jegens „de Duitsers‟. 

Enkele positieve ervaringen met Duitse individuen zijn hiervan de oorzaak. Wel stelt Botke dat het 

hem onmogelijk lijkt dat de Duitse bevolking niets heeft geweten van de gruwelijkheden in de 

kampen. Zo beschrijft hij dat gevangenen onder escorte door de straten liepen en dat transporten veelal 

in personentreinen plaatsvonden waarin zich op dat moment ook burgers bevonden. Het werd de 

omstanders verboden te kijken; wanneer zij zich hier niet aan hielden, werden er schoten gelost door 

de SS. (p. 41) 

 Over de categorisering van de gevangenen in de Duitse kampen schrijft Botke het volgende. 

Sachsenhausen bood voornamelijk onderdak aan „rode‟, politieke gevangenen. Voor het mannenkamp 

in Ravensbrück gold het tegenovergestelde: er zaten gevangenen van allerlei categorieën, maar 

nauwelijks politieke gevangenen. „Groen, dat de misdadigers sierde en veel rose, de zachte tint der 

homoseksuelen.‟ (p. 70) De laatsten hadden volgens Botke in Ravensbrück de leiding in handen.
147

 Hij 

gaat verder weinig in op de arrestatiegrond van zijn medegevangenen, met uitzondering van de 

beschrijving van het gewelddadige verleden van een Duitse Funktionhäftling; volgens de auteur 

illustratief voor de achtergrond van de „criminele‟ gevangenencategorie. (p. 71) Botke besteedt wél 

veel aandacht aan het seksuele misbruik dat in zowel Ravensbrück als Sachsenhausen aan de orde van 

de dag is. Kapo‟s verleidden gevangenen tot het plegen van seksuele handelingen in ruil voor eten, 

kleding of een betere slaapplek. Omdat Botke als arts in Ravensbrück tot de „prominenten‟ behoort, 

krijgt hij zelf ook een „schandknaap‟ toegewezen, die hij weigert. (p. 71) Hij heeft medelijden met de 

                                                           
147

 Botke stelt dat de gevangenen uit de „homoseksuele categorie‟ de leiding in handen hadden. Deze 

constatering is in tegenspraak met de uitkomsten van wetenschappelijk onderzoek naar het mannenkamp. Zo 

stelden Morrison en Strebel dat de gevangenen uit de „criminele categorie‟, de „groenen‟, de leidinggevende 

posities hielden, waardoor het leefklimaat in het kamp zo‟n ruw karakter kreeg en waardoor de 

overlevingskansen zo klein waren. In Morrison, Ravensbrück. Every day life in a concentration camp en Strebel, 

Das KZ Ravensbruck. Geschichte eines Lagercomplexes. 



59 
 

veelal jonge jongens die de driften van de kampprominenten moeten ondergaan. Dat Botke bang is 

zelf ook slachtoffer te worden van seksueel geweld blijkt nergens uit. Het is denkbaar dat hij door zijn 

functie minder gevaar liep, maar het zou ook kunnen dat de auteur zichzelf niet expliciet wilde 

neerzetten als slachtoffer; zeker niet als slachtoffer van seksueel geweld. 

 

1966 en 1978: „Een wereld van verschil?‟ 

In 1978 worden de memoires van Botke voor de tweede keer uitgebracht. De titel Vergeet het toch 

maar heeft plaatsgemaakt voor Het Revier. Blijkbaar moeten zijn herinneringen niet vergeten worden, 

iets dat de titel van zijn eerste publicatie, overigens geheel onterecht, wel doet vermoeden; liever 

wenst de auteur ze nogmaals te delen met de samenleving. Het voorwoord van Frans Brunklaus dat 

zinspeelt op een wenselijk vergeten van de oorlogsperiode, „behalve dan wat betreft die schijnbaar 

kleine dingen die bewijzen dat we ten goede en ten kwade altijd mens blijven, zelfs als het leven een 

verschrikking wordt‟ (p. 9), wordt vervangen door een openingsspreuk van Cola Debrot waarin de 

„moedige vrolijkheid‟ van de auteur als reden voor zijn overleven wordt geopperd. Ook het opschrift 

van de uitgever op de achterkant van het boek in 1966, waarin Botke wordt geschetst als een zeer 

humoristische man van de kunsten waarbij het woord concentratiekamp nergens valt, is weggelaten. 

Dit wijst erop dat Botke een nuance wil aanbrengen in zijn luchtige en vaak grappige benadering van 

het leven in de kampen. De extra inhoud van de herziene versie uit 1978 laat zien dat de auteur in zijn 

periode van gevangenneming wel degelijk ooggetuige geweest is van verschrikkelijk leed.  

 Botke heeft vijf fragmenten toegevoegd aan zijn script uit 1966. „De Friese jongen‟ en 

„Ravensbrück‟ zijn beide hoofdstukken waarin de donkere kanten van het gedwongen leven in de 

kampen naar voren komt. In het eerste fragment doet Botke verslag van een uiterst gewelddadig 

voorval, waarbij een Friese tiener het slachtoffer wordt van de agressie van medegevangenen. Het 

hoofdstuk met de titel „Ravensbrück‟ begint met de uiterst macabere binnenkomst in het gelijknamige 

kamp. Vijfhonderd mannen worden in een loods geperst waar zij een nacht zonder ventilatie moeten 

doorbrengen. Velen halen de morgen niet. Ook beschrijft Botke in dit hoofdstuk de perverse 

uitspattingen van de kampleiding en het seksuele misbruik dat van de gevangenen wordt gemaakt. In 

zijn hoedanigheid als tandarts wordt hem bevolen het goud uit de monden van lijken te breken. Met 

een smoes redt hij zich uit deze opdracht, maar hij beschrijft wel de gruwelijke aanblik van de 

opgestapelde lijken. Met deze twee aangrijpende fragmenten heeft Botke een bepaalde sfeer aan zijn 

memoires toegevoegd die de dagelijkse verschrikkingen in het kampleven meer omvat. Dit is een 

bewuste aanpassing geweest. In de twaalf jaren tussen zijn beide publicaties is er aanzienlijk meer 

maatschappelijke aandacht gekomen voor oorlogsslachtoffers. In de jaren zeventig wordt bekend dat 

het kampsyndroom juist vele jaren na de traumatische ervaringen naar boven komt. In 1966 was Botke 

een van de eersten die zijn herinneringen aan de oorlog publiceerde en stond hij aan het begin van een 

tweede publicatiegolf. Ondertussen hebben in 1978 veel meer overlevenden hun memoires 

gepubliceerd. Wellicht heeft Botke zijn té luchtige benadering willen veranderen om recht te doen aan 



60 
 

het leed dat velen in de oorlog is aangedaan. De stoere houding die Botke in zijn eerste versie aan de 

dag legde wordt echter niet ondermijnd. Door de beschrijving van het leed en de positieve manier 

waarop Botke hiermee omgaat, krijgen zijn herinneringen in de herziene versie mogelijk een nog 

moediger karakter dan in zijn werk uit 1966.                     

 De toevoeging van het fragment met de titel „Ravensbrück‟ is ook om een andere reden 

opvallend. De meeste situaties spelen in Sachsenhausen. Dit hoofdstuk bevat echter een samenvatting 

van de hem opgevallen gruwelijkheden in Ravensbrück. Waar de overige fragmenten twee of drie 

pagina‟s in beslag nemen, vormt „Ravensbrück‟ een hoofdstuk op zich waar hij in 1978 de ruimte voor 

neemt. Dit in tegenstelling tot zijn eerste boek waarin kamp Ravensbrück nauwelijks voorkomt. Het 

kan haast niet anders dan dat de auteur hier een expliciete keuze heeft gemaakt. Hoewel er in de 

tussentijd al wel nieuwe memoires over andere kampen zijn verschenen, is er door 

Ravensbrückoverlevenden niets meer gepubliceerd. Dit terwijl er wel maatschappelijke aandacht voor 

het kamp is geweest getuige de oprichting van het Ravensbrückmonument op het Museumplein in 

1975. Dit monument, opgericht door het CVR, heeft de inscriptie „Vrouwen van Ravensbrück 1940-

1945‟. Mogelijk heeft Botke willen inspelen op deze maatschappelijke aandacht voor het kamp, door 

dit hoofdstuk aan zijn herziene versie toe te voegen. Wellicht wilde hij hiermee ook aangeven dat er 

niet enkel vrouwen in het kamp gevangen hebben gezeten. Overigens blijkt nergens uit dat Botke van 

de aanwezigheid van het vrouwenkamp in Ravensbrück afwist.           

 Een ander fragment dat aan de herziene uitgave is toegevoegd is „Baudelaire‟. Hierin 

beschrijft Botke dat hij samen met een kampvriend verzen van de Franse dichter Baudelaire uit het 

hoofd leerde en deze tijdens langdurige appèls repeteerde. Ze konden zich met de dichter identificeren 

omdat hij niet in de vooruitgang geloofde en enkel het kwaad zag in de wereld; iets dat nergens zo 

duidelijk zichtbaar werd als in het nazi-kamp. Omdat Baudelaire dit besef combineerde met een 

aanschouwing van de schoonheid der natuur, boden zijn gedichten Botke een mogelijkheid om even 

aan de verschrikkingen van de dag te ontsnappen. De geest kon zich dan losmaken van het vermoeide 

lichaam. Waarschijnlijk wilde Botke ook hiermee aangeven dat ondanks zijn luchtige manier van 

schrijven het leven in het kamp wel degelijk zeer zwaar was en dat het geestelijk ontkomen aan het 

gevangen zijn voor hem van belang was om te overleven.  

 De laatste twee fragmenten die Botke heeft toegevoegd zijn „De kolonelle‟ en 

„Ontwikkelingshulp‟. Beide passages betreffen de situatie in het kamp na de bevrijding. Hierin roemt 

hij de Russische bevrijders, terwijl hij daar in 1966 niet uitgesproken positief of negatief over 

oordeelde. Hij vond het vooral een absurde gedachte dat „de soldaten met de wilde, angstaanjagende 

gezichten en de kleine spleetvormige ogen van de toendra‟s en de steppen achter in het Grote Rusland‟ 

hen, Europeanen, van mede-Europeanen moesten verlossen. (p. 81-82) In zijn werk uit 1978 zijn de 

Russen vooral vriendelijk en vrijgevig; een interessante verandering van gedachten die mogelijk met 

het minder koud worden van de Koude Oorlog te maken heeft gehad.  



61 
 

  In „De kolonelle‟ beschrijft Botke dat er onder de Russische bevrijders ook vrouwelijke 

soldaten en leidinggevenden waren. Een vrouwelijke kolonel („de kolonelle‟) was tot Botkes 

verbazing zwanger. De auteur schrijft nog tot de generatie te behoren die „het niet vanzelfsprekend 

acht dat vrouwen bij voorkeur mannenrollen willen spelen.‟ Mogelijk reageert Botke hier indirect op 

de in de jaren zeventig opgekomen vrouwelijke emancipatiebeweging. Botke voelt zich blijkbaar te 

oud voor deze progressieve ideeën over de rolverdeling van de man en vrouw wanneer hij terugdenkt 

aan deze vrouwelijke Russische soldaten.
148

 Overigens praat hij heel openlijk zijn seksuele ervaringen 

met een Joods-Hongaars meisje na de bevrijding. Dit stond in 1966 al in zijn memoires. Wat dat 

betreft toont Botke zich dus bepaald niet conservatief.  

 Concluderend kan ik stellen dat Taecke Botke met de heruitgave van zijn memoires een 

duidelijk statement heeft gemaakt. Hij wil niet alleen zijn aanvankelijk luchtige kijk op het kampleven 

corrigeren door enkele passages met gruwelijke situaties te beschrijven, ook zet hij de Russische 

bevrijder in een positiever daglicht. Zijn humoristische vertelwijze blijft aanwezig, evenals zijn nadruk 

op het kameraadschap tussen de gevangenen onderling. Botke is de eerste overlevende in de tweede 

publicatiegolf én de eerste mannelijke overlevende die zijn herinneringen aan kamp Ravensbrück heeft 

gepubliceerd.  

 

4.2. Carla van Lier - Schroeiplekken. Ervaringen uit Vught, Westerbork, Auschwitz, Ravensbrück en 

Malchow (Amsterdam: 1978, 87 p.) 

In hetzelfde jaar dat Botkes werk voor de tweede keer wordt uitgegeven, verschijnen de memoires van 

de Joodse Cathrien Lierens onder het pseudoniem Carla van Lier. Een jaar eerder, in 1977, schreef zij 

haar herinneringen op aan de kampen Vught, Westerbork, Auschwitz, Ravensbrück en Malchow, waar 

zij in die volgorde in totaal meer dan twee jaar gevangen heeft gezeten. Op 16 maart 1943 wordt de in 

Amsterdam opgegroeide Van Lier, geboren in 1918, samen met haar kersverse echtgenoot Mourits 

door de Nazi‟s uit huis gehaald en vanuit de Hollandsche Schouwburg (gedurende de bezettingstijd 

door de Duitsers omgedoopt tot Joodsche Schouwburg) naar Vught gedeporteerd. Nadat zij in april 

1945 door het Rode Kruis uit het bevrijde Malchow is gehaald, keert ze via revalidatieziekenhuizen in 

Schwerin, Lüneburg, Etterbeek en Breda op 16 juli 1945 van dat jaar als enige van haar familie terug 

naar Amsterdam. Haar ouders, zus en echtgenoot zijn vermoord in de gaskamers of zijn onderweg 

ernaartoe bezweken aan de nazi-terreur. 

 

 

                                                           
148

 Wanneer Taecke Botke is geboren en hoe oud hij was ten tijde van de oorlog en zijn publicaties is niet 

bekend. Vermoedelijk is hij rond het jaar 1910 geboren. Dit veronderstel ik omdat hij tandheelkunde heeft 

gestudeerd en al tandarts is, dus waarschijnlijk niet na 1915 geboren kan zijn. Daarnaast komt hij in zijn 

beschrijvingen van het kamp redelijk jong en fris over en stelt hij nergens een vrouw of kinderen te hebben. 

Hierdoor wordt het vermoeden gewekt dat hij ten tijde van zijn gevangenneming nog niet op middelbare leeftijd 

is. Bovendien is hij in 1978 nog in leven, wat dit vermoeden lijkt te bevestigen.    



62 
 

De Joodse achtergrond van Van Lier 

Uit de memoires van Van Lier komt duidelijk naar voren dat familie erg belangrijk was voor haar. 

Zowel in haar beschrijvingen van de bezettingstijd als in haar herinneringen aan het leven in de 

kampen, neemt het samenzijn met haar familie en later de zoektocht naar en het gemis van haar 

bloedverwanten een centrale plaats in. Hun Joods-zijn wordt daarin niet zozeer benadrukt, maar lijkt 

wel Van Liers sociale leven te bepalen. Zij trouwt met een Joodse man, zoals ook de rest van haar 

familie in Joodse kringen naar een partner zoekt, en ook het overgebleven deel van haar muziek- en 

vriendenclub is Joods. Hoewel Van Lier er geen blijk van geeft het Joodse geloof aan te hangen, hecht 

zij wel waarde aan de Joodse tradities en doet de nazi-haat jegens het Joodse volk haar pijn. De Joodse 

gemeenschap in Nederland wordt in dit boek als hecht omschreven. Zo helpen de „Joodse broeders‟ 

elkaar gedurende de bezettingstijd te Amsterdam „het hoofd boven water te houden‟. (p. 23) Ook 

wanneer Van Lier in Nederland terugkeert, krijgt zij al snel bezoek van een lid van het Joods comité 

uit Breda, dat zijn hulp aanbiedt. Opvallend genoeg lijkt haar Joodse achtergrond in de beschrijvingen 

van het kamp nauwelijks meer een rol te spelen. Wel blijft haar omgang met familie en andere 

bekenden terugkomen. Hierop ligt in haar kampmemoires voornamelijk de nadruk, veel meer dan op 

de dagelijkse gang van zaken. Van Lier lijkt niet zo gemakkelijk aansluiting te vinden bij onbekenden 

of bij gevangenen met een andere nationaliteit; over hen oordeelt ze ook nauwelijks. Ze heeft een 

Nederlands referentiekader.  

 Van Lier hanteert in haar werk een benadering van de situatie in de kampen die te omschrijven 

is als luchtig, op sommige momenten zelfs zakelijk en, hoewel op een andere manier dan Botke, als 

cynisch humoristisch. Vooral wanneer het gaat om de verschrikkingen die ze ziet in Auschwitz en het 

gruwelijke lot dat haar familie ten deel is gevallen, wordt een vertelwijze gehanteerd die weinig 

emotie laat zien. Ze benoemt deze verschrikkingen wel, maar gaat er verder niet op in. Een voorbeeld 

hiervan is de beschrijving van Van Liers reactie wanneer ze in Auschwitz vraagt of iemand haar zus 

Reina kent: „Neen, die (Reina) was hier niet, ze kenden haar wel. Hier waren alleen maar getrouwde 

vrouwen. Reina was met de vrachtwagen mee, nou die gingen regelrecht naar de oven. Pats, dat kwam 

aan. Even slikken. Verder luisteren maar.‟ (p. 44) De korte zinnen vormen een puntsgewijze 

beschrijving van het gebeurde. Het lijkt alsof het voor de auteur te pijnlijk is om deze werkelijkheid 

met de lezer te delen. Mogelijk laat dit een overlevingsstrategie zien die Van Lier tijdens haar verblijf 

in Auschwitz hanteerde. Om te overleven moest ze doorgaan met de dagelijkse bezigheden in het 

kamp en niet te veel stilstaan bij het leed en het onrecht dat haar werd aangedaan. Deze „strategie‟ 

wordt richting het einde van het boek bevestigd wanneer Van Lier in de verschillende ziekenhuizen op 

fysiek vlak stukje bij beetje opknapt, maar mentaal een grote klap krijgt te verwerken. Iemand had in 

het kampleven eens tegen haar gezegd: „Het is niet ‟t ergste, om hier dood te gaan. Het is veel erger, 

om er levend, maar alleen uit te komen!‟ (p. 92) Van Lier beaamt deze constatering; ze schrijft dat ze 

dan pas beseft dat ze haar hele familie heeft verloren.    



63 
 

 Van Liers zakelijke schrijfstijl verraadt wellicht dat het tijdens het schrijven van haar 

herinneringen in 1977 nog steeds moeilijk voor haar is om aan het verdriet om haar vermoorde familie 

toe te geven. Deze constatering legt mogelijk een fenomeen bloot dat vanaf de jaren zeventig 

langzaam in de publieke belangstelling kwam te staan. Inmiddels was duidelijk geworden dat de 

mentale schade van kampoverlevenden veel groter was dan tot dan toe werd gedacht en dat die schade 

pas op latere leeftijd tot uiting kon komen. Vooral voor de psychische schade van Joodse 

oorlogsslachtoffers, die vanwege hun raciale afkomst stelselmatig werden vermoord en in dat opzicht 

essentieel verschilden van bijvoorbeeld politieke gevangenen, kwam in de jaren zeventig veel 

aandacht. Sommige van hen hadden dingen meegemaakt die té pijnlijk waren om over te praten. Het 

maakte duidelijk dat niet alles uit de geschiedenis te vertellen is. Van Liers zwijgen over haar verdriet 

zou op dit fenomeen kunnen duiden, maar omdat zij zich nergens in haar memoires manifesteert als 

slachtoffer, is dit niet met zekerheid vast te stellen. 

 

Ravensbrück: enkel negatieve herinneringen  

Wanneer kamp Auschwitz in januari 1945 wordt opgebroken komt Van Lier na een loop- en 

treintransport op 24 januari in Ravensbrück aan, waar ze tweeënhalve week zal blijven. Het kamp 

wordt uitermate negatief beoordeeld, vooral de enorme drukte en de bedwelmende hitte in de barakken 

zijn Van Lier bijgebleven. Ze beschrijft geen enkele positieve ervaring in dit kamp. 

  Nieuwelingen zijn in Ravensbrück niet welkom. Wanneer je je plek in de barak verlaat, neemt 

iemand anders deze direct in. De gevangenen hebben volgens de auteur niets voor elkaar over; hulp 

wordt niet geboden. Een extra eetrantsoen dat zij heeft gekregen in verband met een aanstaand 

transport, wordt van haar gestolen terwijl ze slaapt. Spottende gezichten willen een reactie bij haar 

uitlokken, maar Van Lier maakt zich er uiterlijk niet druk om. Hoewel ze eigenlijk „die hoonsmoelen 

in elkaar wil slaan‟, is ze vooral verbaasd dat ze niets heeft gemerkt. (p. 74) Onderlinge saamhorigheid 

is in Van Liers beschrijving van Ravensbrück ver te zoeken. Over nationaliteit wordt überhaupt niet 

gesproken. Ook op de kampleiding in Ravensbrück wordt nauwelijks gereflecteerd. Hun Duitse 

nationaliteit wordt in ieder geval niet benadrukt.    

 Van Lier laat haar vorstwonden en ettervoeten behandelen in het kampziekenhuis van 

Ravensbrück. „Er werd wat aan geknoeid, maar het hielp niet veel. Er was niets beters‟. (p. 73) 

Blijkbaar bestond bij de dienstdoende verpleging wel de wil om te helpen, maar hadden zij de 

middelen niet. Wie de behandeling bij Van Lier uitvoert, wordt niet vermeld. Ook de wantoestanden in 

het Revier noemt zij niet, evenals de medische experimenten. Aangezien zij in Auschwitz zelf in het 

experimentenblok zat, en hier in haar beschrijvingen ook op reflecteert, is het aannemelijk te stellen 

dat zij ten tijde van haar verblijf in Ravensbrück niets heeft meegekregen van de medische proeven die 

ook in dit kamp op vrouwen werden uitgevoerd en dit daarom niet heeft meegenomen in haar 

memoires. 



64 
 

 Pas na een tweede oproep tot geneeskundige hulp ging Van Lier naar het Revier toe: „Het kon 

een valstrik zijn om meteen te worden afgevoerd.‟ (p. 73) Hieruit blijkt dat de angst voor de dood in 

Ravensbrück continu aanwezig was. Van Liers uitgedrukte alertheid staat in schril contrast met de 

manier waarop in het algemeen op de korte periode van gevangenschap in Ravensbrück wordt 

teruggekeken: een tweeënhalve week durende doffe waas van chaos en negativiteit. Blijkbaar blijft de 

wil om te overleven onder alle omstandigheden bij Van Lier bestaan. Zonder dit expliciet te 

benadrukken, toont ze een doorzettersmentaliteit. Dit geldt voor het hele boek. 

 

Roestvlekken 

In het jaar 2000 worden Van Liers memoires opnieuw uitgegeven. Dit maal zijn zesentwintig 

dagboekbrieven, gericht aan de dochter van een bevriend Engels echtpaar, aan haar eerder 

gepubliceerde herinneringen toegevoegd. De brieven, waarschijnlijk geschreven rondom het uitkomen 

van haar eerste boek, beschrijven hoe Van Lier haar terugkomst in naoorlogs Nederland heeft 

ervaren.
149

 Op initiatief van haar neef Joop Gobes zijn de brieven na Van Liers overlijden in 1995 

toegankelijk gemaakt, gebundeld onder de titel Roestvlekken en tezamen met het eerdere 

Schroeiplekken gepubliceerd. In navolging van Kansteiner zou je in dit opzicht kunnen stellen dat de 

eigenaars van de brieven – in eerste instantie herinneringsconsumenten – met de heruitgave een 

vernieuwd beeld van Ravensbrück publiekelijk hebben willen maken, waardoor zij ook 

herinneringsproducenten zijn geworden. Het voorwoord van deze editie is geschreven door de 

directeur van het Centrum Informatie en Documentatie Israel (CIDI), Ronny Naftaniel. Hij benadrukt 

de problematische maatschappelijke situatie die na de oorlog voor de Joodse overlevenden ontstond, 

waarin de overheid enkel de wederopbouw van de samenleving voor ogen had en de meeste 

Nederlanders niet beseften, of niet wilden beseffen, dat de Joodse Nederlanders extra zwaar waren 

getroffen door de nazi-terreur.  

 Van Liers brieven lijken eenzelfde strekking te hebben, zij het in minder rigoureuze 

bewoordingen. Ze beschrijft voornamelijk haar mentale gesteldheid: aan de hand van voorbeelden uit 

het dagelijkse leven maakt zij duidelijk dat haar „mens-zijn‟ sinds de ervaringen in de kampen 

verdwenen is. Handelingen die voorheen heel normaal waren, blijken nu onneembare stappen te zijn 

geworden. De nadruk in haar brieven ligt op de fysieke en psychische problemen die haar 

kampervaringen tot gevolg hebben gehad. Waar dit in de memoires slechts impliciet naar voren kwam, 

voert het in de brieven duidelijk de boventoon. De brieven zijn veel persoonlijker van aard en waren 

niet bedoeld voor publicatie. Van Lier laat hier, anders dan in de gepubliceerde memoires, veel meer 

haar verdriet zien. Het lijkt er daarom op dat ze zichzelf naar de buitenwereld toe bewust niet heeft 

willen neerzetten als slachtoffer. Zo sluit zij haar memoires als volgt af: „Ondanks alles was het zo 

klaar als een klontje, dat het leven niet alleen maar doelloos is, ook al heeft het de schijn ervan. Door 

                                                           
149

 Het vermoeden dat de brieven zijn geschreven rondom het jaartal 1978 komt voort uit enkele tijdsindicaties 

die de auteur in haar de brieven heeft gezet.   



65 
 

alles wat ik heb meegemaakt, heb ik leren beseffen, dat er veel goede momenten in ieder leven zijn, 

dat er veel geluk kan liggen in de ogenschijnlijke kleinigheden. Zou ik juist daarom nog leven?‟ (p. 

105) Het lijkt alsof Van Lier hier probeert zin te geven aan haar verleden, aan de reden van haar 

bestaan. Ze uit een positief standpunt ten opzichte van het leven in het algemeen en haar eigen 

overleven in het bijzonder. Hoewel ze haar hele familie heeft verloren, ziet ze toch positieve 

aanknopingspunten in een voortbestaan.  

 

4.3. Tineke Wibaut-Guilonard - Zo ben je daar: kampervaringen (Amsterdam: 1981, 176 p.)  

(Met tekeningen van Atie Siegenbeek van Heukelom, aangevuld met documenten van vele anderen.) 

De Amsterdamse Tineke Wibaut-Guilonard laat in 1983 haar opgeschreven herinneringen aan haar 

gevangenschap in de nazi-concentratiekampen publiceren. Wibaut was lid van de bekende 

Amsterdamse, overwegend communistische, verzetsgroep CS-6. Ze was voornamelijk betrokken bij 

het vervalsen van persoonsbewijzen. Wanneer de SicherheitsDienst de verzetsgroep in de zomer van 

1943 op het spoor komt, duikt Wibaut onder in Zeist, maar door verraad wordt zij op 17 september 

1943 uiteindelijk toch gevonden en gearresteerd. Na enkele maanden in de beruchte Amsterdamse 

gevangenis aan de Amstelveenseweg te hebben gezeten, wordt zij op transport gezet naar Vught, waar 

ze onder andere aan de knijpkattenband en in de radiobuizenfabriek van Philips werkt. Op dolle 

dinsdag, 5 september 1944, wordt kamp Vught opgebroken in verband met de oprukkende 

Geallieerden. Alle mannen worden op transport naar Duitsland gezet. Een dag later volgen de 

vrouwelijke gevangenen, waaronder Wibaut. Ze komt in Ravensbrück terecht, waar ze drie weken zal 

blijven. Hierna wordt zij samen met vijftig andere Nederlandse vrouwen uit Vught verder 

getransporteerd naar Reichenbach, een buitencommando van Gross-Rosen in Silezië, een provincie 

gelegen in het zuidwesten van Polen, alwaar zij in de Telefunken-fabriek te werk worden gesteld. Hier 

blijven zij bijna een half jaar totdat alle gevangenen op looptransport en in open treinwagons naar 

achtereenvolgens Porta Westfalica, Fallersleben en uiteindelijk Salzwedel gaan. Hier wordt Wibaut op 

14 april 1945 door Amerikaanse legers bevrijd. 

 

Vriendschap en trauma: twee uiterste producten van het kampleven 

In haar boek geeft Wibaut een chronologische beschrijving van haar herinneringen aan de periode 

vanaf haar arrestatie tot aan haar thuiskomst in juni 1945. Op elke pagina wordt aandacht besteed aan 

een bepaalde gebeurtenis of persoon. Vriendschap is een belangrijk thema in haar memoires. 

 In de inleiding duidt Wibaut de morele lading van haar herinneringen al. Ze stelt dat de 

vriendinnen die ze gemaakt heeft in het kamp niet alleen een grote rol spelen in de herinneringen zelf, 

maar ook in het proces waarin de herinneringen tot stand zijn gekomen: „De dingen waarover en 

vooral de manier waarop we nog altijd met elkaar praten, hebben veel van de inhoud bepaald.‟ (p. 7) 

Wibaut schrijft hier dat zij voor de inhoud van haar boek een selectie heeft gemaakt in de veelheid van 

haar herinneringen; ze vertelt een verhaal over „de solidariteit van vele geweldige vrouwen, over de 



66 
 

moed en over de warmte die ze daar in die bitter koude en harde wereld naar elkaar wisten uit te 

stralen.‟ (p. 7) Elementen die niet in deze hommage pasten, zoals kwalijk gedrag van vijandige 

personen, heeft zij niet in haar boek opgenomen. Het is duidelijk dat Wibaut hiermee expliciet de 

onderlinge saamhorigheid en de vriendschappen die in het kamp tot stand kwamen benadrukt. De 

negatieve sociale ervaringen en de grillen van de kampleiding passen niet bij de boodschap die zij met 

het boek wil uitdragen – wellicht ook niet bij hetgeen zij zich wíl herinneren – en krijgen daarom 

nauwelijks aandacht in haar memoires.  

 Deze saamhorigheid tussen de vrouwelijke gevangenen komt vervolgens regelmatig terug in 

de omschrijving van haar kampervaringen. Als voorbeelden geeft ze onder andere het fabriceren en 

geven van cadeautjes bij verjaardagen en het elkaar helpen in moeilijke tijden. Ook besteedt ze 

veelvuldig aandacht aan het fenomeen „kampmoeders‟: vrouwen van middelbare leeftijd die in het 

kamp extra aandacht schenken aan de jongere meiden en op deze manier voor hen een moederrol 

vervullen. Het wij-gevoel dat hieruit spreekt wordt versterkt door de tekeningen en brieven van andere 

kampoverlevenden die afgedrukt zijn tussen de teksten: „Het maakt van mijn herinneringen toch ook 

„ons verhaal‟.‟ (p. 7) Dit citaat van Wibaut laat goed zien dat een herinnering niet op zichzelf staat. 

Haar memoires lijken nu symbool te zijn geworden voor een bepaalde groep van kampoverlevenden: 

de vrouwen die deze documenten hebben afgestaan. Hierdoor is mogelijk een collectieve herinnering 

kunnen ontstaan. Een ander voorbeeld van de saamhorigheid tussen de gevangenen onderling is de 

getoonde solidariteit van eenennegentig vrouwen met één in hun ogen onterecht gestraft persoon. 

Wibaut verwijst hier naar het Bunkerdrama in Vught, waarbij vierenzeventig vrouwen als straf voor 

hun solidariteit een nacht lang in een kleine cel met weinig zuurstof werden opgesloten. In de cel naast 

hen zaten nog eens twaalf vrouwen. Elf vrouwen overleefden de nacht niet. Een verschrikkelijke 

gebeurtenis die Wibaut als zeer traumatisch heeft ervaren. De angst die deze nacht ontstond, heeft zij 

lange tijd bij zich gedragen. Wibaut schrijft dat zij de innerlijke paniek die ze sinds die nacht voelde, 

pas in september 1967 gedeeltelijk heeft kunnen kwijtraken na een bezoek aan het voormalig 

kampterrein en na het zien van de cel waarin het drama zich bijna vijfentwintig jaar daarvoor 

afspeelde. Helemaal kwijtraken zou ze het nooit. (p. 43) 

 Uit deze omschrijving blijkt dat Wibaut stelt getraumatiseerd te zijn door haar ervaringen in de 

concentratiekampen, het Bunkerdrama in het bijzonder. Dit wordt later in het boek nog eens bevestigd 

wanneer de auteur schrijft dat ze pas in 1948 iets over het leven in de kampen kon vertellen. „Niet over 

het feitelijk afschuwelijk gebeuren, dat zou nog tientallen jaren duren, (maar) meer duidingen 

hierover.‟(p. 170) Wibaut deelde haar herinneringen enkel met familie en goede vrienden. In haar 

memoires worden nog meer voorbeelden gegeven die duiden op een ontstaan trauma. Zo heeft ze pas 

in 1981 de kracht gevonden om de fusilladeplek en het graf van de vermoordde CS-6 leden te 

bezoeken. (p. 24) Ook beschrijft Wibaut de vele nachtmerries die ze jarenlang heeft gehad. Na haar 

bezoek aan de bunker hielden deze vreselijke dromen op. Dit bezoek heeft duidelijk bijgedragen aan 

de verwerking van haar negatieve oorlogservaringen.  



67 
 

 Op verschillende plekken in haar boek geeft Wibaut aan de „diepvriestactiek‟ te hebben 

toegepast. Het in het kamp toegeven aan verdriet vergrootte de kans verslagen te worden. Het was 

daarom maar beter niet te veel stil te staan bij de verschrikkingen die ze in de kampen meemaakte. 

Ook in het naoorlogs Nederland heeft zij lange tijd de pijn niet willen, niet kúnnen toelaten. Wibaut 

vond het bijvoorbeeld heel moeilijk om andermans kampmemoires te lezen. „Uit zelfbehoud zette ik 

dan de diepvriezer aan.‟ (p.9) Door deze verwijzingen naar het niet kunnen praten, het niet kunnen 

denken aan de gruwelijke ervaringen, komt ook het begrip trauma centraal te staan in de memoires van 

Wibaut. Dat haar herinneringen haar psychisch altijd parten zijn blijven spelen, lijkt daarmee vast te 

staan.  

 

Verzet versus overleven 

Een derde thema dat als een rode draad door de gepubliceerde herinneringen van Wibaut loopt is 

„verzet‟. Dit begint al in haar beschrijving van de bezettingstijd wanneer ze vertelt over haar werk voor 

de CS-6 groep, vernoemd naar de plek waar de leden vaak samenkwamen, het huis van de beroemd 

geworden verzetsfamilie Boissevain op de Corellistraat 6 te Amsterdam. Wibaut maakt duidelijk dat 

deze groep van oorsprong communistisch was, maar dat ook vele niet-communisten, waaronder 

zijzelf, zich hadden aangesloten. (p. 12) Wanneer zij later in de gevangenis aan de Amstelveenseweg 

vastzit, komt haar het gerucht ter ore dat zij een buitengewoon dapper communiste zou zijn. „Nu was 

ik geen lid van de CPN, maar ik werkte in de CS-6 groep wel samen met een aantal communisten.‟ (p. 

20) Wibaut lijkt hier duidelijk te willen maken dat hoewel ze met communisten samenwerkte, zij zelf 

geen overtuigd communiste was. Wellicht voelde zij de noodzaak dit te expliciteren in haar memoires, 

omdat er in de periode waarin deze tot stand zijn gekomen een onderlinge strijd gaande was tussen 

overlevenden van Ravensbrück. Withuis beschreef dat Wibaut met enkele andere vrouwen hun eigen 

reünies los van het CVR organiseerden, omdat zij zich niet thuis voelden bij de politieke manier 

waarop de veelal communistische vrouwen van het CVR omgingen met het verleden.
150

 Het zou 

kunnen dat Wibaut zich met deze passages wilde distantiëren van het communistische gedachtegoed.  

 In haar beschrijving van het leven in de kampen wordt de verzetsmentaliteit wederom 

benadrukt. Zo vertelt zij over verschillende medegevangenen waarom ze zijn gearresteerd en waaruit 

hun verzetswerk bestond. Ze beschrijft de vrouwen als één: „We hielden de moed er goed in, we waren 

jong, strijdvaardig en zeker van de goede zaak.‟ (p. 37) Daarnaast werd er volgens Wibaut zowel op de 

werkvloer in de Philipsfabriek als bij Telefunken in Reichenbach gepoogd te saboteren.  

 Opmerkelijk is echter de verandering in benadering, in toon en in beschrijving van de sfeer 

onder de vrouwen, wanneer Wibaut bericht over Ravensbrück. Dit kamp wordt veel negatiever 

beoordeeld. Het was grauw en grijs, er heerste dood en verderf. Ravensbrück wordt neergezet als zeer 

chaotisch; het was er overvol. (p. 64) De tekeningen van Atie Siegenbeek van Heukelom die op deze 

                                                           
150

 Withuis, Na het kamp, 118, 277. 



68 
 

pagina‟s worden afgebeeld sluiten hier bij aan. Ze verbeelden vooral de nijpende drukte en de 

grimmige massa. Het nieuwe kamp lijkt in Wibauts herinneringen als een negatief schijnsel aan haar 

voorbij te trekken: „Veel herinner ik me niet van dit alles, voornamelijk het gevoel: hoe houd je hier 

stand.‟ (p. 64) In Ravensbrück is volgens Wibaut dus veel minder ruimte voor verzet, overleven is het 

voornaamste doel geworden. 

 In een à twee pagina‟s wordt door Wibaut beschreven hoe het kampritme in Ravensbrück 

vorm kreeg. Ze noemt de lange appèls, de slechte hygiëne en het vreselijke strafblok. In het Revier 

kon je maar beter niet komen. Wibaut benoemt de vreselijke omstandigheden, erop ingaan doet ze 

echter nauwelijks. Niet op de medische experimenten, hoewel ze in haar inleiding aangeeft dat ze wel 

van de proeven op vrouwen in onder andere Ravensbrück afweet, en ook niet op de Aufseherinnen, 

hoewel ze wel laat doorschemeren dat er veel meer geslagen wordt dan in Vught het geval was. 

Wibaut: „Er was een bunker en een crematorium. Er was zoveel ellende dat je het niet kon bevatten.‟ 

(p. 65) In haar herinneringen uit 1983 kan ze deze gruwelen uit Ravensbrück (nog) niet bevatten en 

wil ze dat wellicht ook helemaal niet. In haar inleiding heeft ze immers aangegeven dat ze bij de 

selectie van haar memoires een positief uitgangspunt voor ogen had. Het is aannemelijk dat ze daarom 

weinig expliciet op de verschrikkingen in Ravensbrück in gaat. Wat mogelijk ook heeft meegespeeld 

is het feit dat ze ongeveer drie weken in het kamp gevangen heeft gezeten, een relatief korte periode in 

vergelijking met haar gevangenschap in Vught en Reichenbach.  

 

De beweegredenen van Tineke Wibaut-Guilonard 

De thema‟s vriendschap, trauma en verzet staan centraal in de memoires van Wibaut, waarbij een 

positief uitgangspunt de nadruk krijgt. Opvallend is het verschil in accent dat de beschrijving van 

kamp Ravensbrück met zich meebrengt in vergelijking met de kampen Vught en Reichenbach. 

Pogingen tot het plegen van verzet maken daar plaats voor een overlevingsinstinct. Overigens hanteert 

Wibaut in haar beschrijving van alle kampen een Nederlands referentiekader. Vrouwen met andere 

nationaliteiten komen nauwelijks in haar herinneringen voor. Dit lijkt logisch, daar Wibaut weinig in 

contact is gekomen met andere nationaliteiten: Vught was een kamp voor Nederlandse vrouwen, in 

Ravensbrück is zij slechts een korte periode geweest en Reichenbach bestond voornamelijk uit 

Facharbeiter afkomstig uit de Philipsfabriek in Vught. Uit haar nationale referentiekader valt daarom 

weinig af te leiden over eventuele maatschappelijke beïnvloeding van de herinnering. 

 Het trauma dat centraal staat in Wibauts memoires lijkt wel op een overeenkomst met de tijd 

waarin de herinneringen zijn opgeschreven te duiden. Zoals eerder al naar voren kwam uit de inleiding 

van dit hoofdstuk, is er in de jaren zeventig en tachtig meer aandacht in de Nederlandse maatschappij 

gekomen voor het trauma dat een deel van de oorlogsslachtoffers in de kampen heeft opgelopen. In 

deze periode werd ook pas echt duidelijk welke vormen de mentale schade van het kampsyndroom 

kon aannemen. Wibaut lijkt daarom met het opschrijven van haar herinneringen, behalve dat zij deze 

vast wilde leggen voor haar kinderen, ook een therapeutisch uitgangspunt te hebben gehad. Het 



69 
 

bezoeken van de plekken waar haar traumatische herinneringen hebben plaatsgevonden en het praten 

met dierbaren over het leven in de kampen hielp haar immers ook met de verwerking van haar 

oorlogservaringen. Uit haar memoires blijkt dat ze het verleden nooit geheel achter zich heeft kunnen 

laten. In 1996 stapte Tineke Wibaut-Guilonard samen met haar man Frank uit het leven. Ze leed aan 

kanker en was ongeneeslijk ziek.                             

 

4.4. Mieke van den Burger-Steensma - Zo was het ongeveer (Oudewater: 1984, 89 p.) 

Een jaar nadat Tineke Wibaut-Guilonard haar memoires heeft gepubliceerd, zet ook Mieke van den 

Burger-Steensma haar persoonlijke herinneringen aan de kampervaringen op papier. De manier 

waarop haar geschreven herinneringen tot stand zijn gekomen is bijzonder en wijkt af van de 

memoires die ik tot nu toe heb besproken. Van den Burger, geboren in 1922, opgegroeid in 

Nederlands-Indië en vanaf 1938 woonachtig in Gouda, heeft vlak na de oorlog in de jaren 1945 en 

1946 correspondentie gehad met een vriend uit Leiden. Op zijn verzoek schreef ze hem brieven met 

herinneringen aan haar oorlogservaringen. Naar eigen zeggen waren dit korte, opsommende 

beschrijvingen; de brieven vormden geen samenhangend verhaal. Toen Van den Burger in 1983 het 

manuscript van de memoires van haar kampvriendin Tineke Wibaut-Guilonard onder ogen kreeg, 

kwam er een golf van herinneringen bij haar naar boven. „Onwillekeurig greep ik naar de pen om 

Tineke‟s memoires aan te vullen met de mijne.‟ (p. 9) Haar kampherinneringen uit de jaren tachtig 

kwamen dus voort uit de herinneringen van iemand anders; Van den Burger wilde de memoires van 

Wibaut aanvullen. Tegelijkertijd bleek haar oude vriend uit Leiden al haar brieven bewaard te hebben. 

Van den Burger: „Wat ik zomaar uit mijn herinneringen had opgetekend, bleek exact te kloppen met 

de schat aan brieven die ik nog steeds in mijn bezit heb: daterend uit de vervlogen tijd.‟ (p. 9) Ze stelt 

dat haar herinneringen, hoewel weggezakt, dus niet vervormd waren. Hiermee lijkt ze haar eigen 

herinneringen als een betrouwbare bron van informatie over het verleden te beschouwen. En wat Van 

de Burger vlak na de oorlog niet kon, lukte nu wel: het beschrijven van emotionele details. (p. 86) Op 

aanraden van haar familie schrijft ze daarom de herinneringen aan haar tijd in gevangenschap in een 

verhalende vorm op, met als titel „Zo was het ongeveer‟.    

 De manier waarop dit boek tot stand is gekomen is niet het enige dat het werk van Van den 

Burger onderscheidt van de andere bronnen in deze thesis. Zoals ik in paragraaf 1.5 al heb uitgelegd 

zijn haar memoires het enige werk in mijn bronnencorpus dat niet is gepubliceerd. De scheidingslijn 

tussen het wel of niet gepubliceerd zijn van een boek valt echter soms niet helemaal duidelijk te 

trekken. Zo is het boek van Van den Burger in eigen beheer uitgegeven. Haar familie heeft tachtig 

exemplaren laten drukken, in telegramstijl en met een kaft. Eén exemplaar ging naar het 

gemeentearchief in Gouda, één exemplaar naar het Nederlands Instituut voor Oorlogsdocumentatie en 

de rest was bestemd voor familie, vrienden en andere bekenden. In de boekhandel hebben haar 

memoires nooit gelegen, maar geïnteresseerden konden en kunnen nu nog steeds haar herinneringen 

lezen. 



70 
 

 Mieke van den Burger-Steensma heeft niet alleen de nazi-kampen overleefd, maar ondertussen 

ook veel van haar lotgenotes; Van den Burger is een van de weinige nog levende Nederlandse 

concentratiekampoverlevenden.
151

 Heden ten dage woont zij samen met haar man in Oudewater. Ik 

heb het genoegen gehad haar op 12 februari 2009 te ontmoeten. Zittend in haar woonkamer deelt ze 

een middag lang haar herinneringen aan de kampen en aan het naoorlogse leven met mij. Ze legt me 

uit dat ze haar opgeschreven verhaal uit 1984 niet wilde publiceren omdat ze veronderstelde dat 

niemand erin geïnteresseerd zou zijn: „De boeken van kampoverlevenden kwamen in die tijd als 

paddenstoelen uit de grond geschoten. Wie zat er nou op de herinneringen van Mieke van den Burger 

te wachten? Tineke (Wibaut) heeft lang moeten zoeken naar een uitgever; niemand wilde het 

publiceren.‟ Van den Burger heeft haar herinneringen in 1984 opgeschreven omdat ze als een golf 

over haar heen kwamen; ze moest er wat mee doen. Ze wilde hiermee ook haar vriendin Tineke 

Wibaut helpen, die zich volgens Van den Burger alles niet meer zo helder kon herinneren. Bovenal 

wilde ze de ervaringen uit haar kamptijd delen met haar kinderen. Zo kwam Zo was het ongeveer tot 

stand. 

 

De memoires van Mieke van den Burger          

Van den Burger heeft dezelfde weg in de kampen afgelegd als Wibaut. Nadat ze in Gouda was 

opgepakt voor het helpen van een ondergedoken Joods vriendinnetje, werd ze al snel naar Vught 

gebracht. Vandaar zijn Van den Burger en Wibaut steeds gezamenlijk op transport gegaan, naar 

Ravensbrück, Reichenbach, Porta Westfalica, Fallersleben en Salzwedel. In haar memoires begint Van 

den Burger steeds met de titel van het hoofdstuk in de tekst van Wibaut en het bijbehorende 

paginanummer, waarna zij daar op reageert of dingen aanvult. Er zijn dan ook duidelijke parallellen in 

de inhoud van beide boeken te ontdekken.  

 Ook Van den Burger legt in haar herinneringen duidelijk de nadruk op de vriendschappen die 

in het kamp ontstonden en op de onderlinge solidariteit tussen de vrouwelijke gevangenen. De 

kampmoeders waren erg belangrijk voor haar, met name mevrouw Haak naar wie Van den Burger 

later één van haar dochters heeft vernoemd. Regelmatig verwijst zij naar hun hulp wanneer het in het 

kampleven voor haar duidelijk werd dat ze nog maar een „jonkie‟ was; bij aankomst in Vught was zij 

negentien jaar. (p. 24-25) Het zijn de kleine dingen waar Van den Burger hoop uit put, die haar even 

afleiden van de dagelijkse gruweltaferelen in de kampen. Zo beschrijft ze onder andere dat ze in de 

Philipsfabriek tussen het werk door cadeautjes fabriceerde voor anderen. Een hanger van plexiglas die 

zij maakte voor haar moeder heeft ze altijd met zich mee weten te smokkelen. Daar uit ze zich best 

trots over. (p. 41) Bij thuiskomst in 1945 heeft haar moeder de hanger een „prachtige traan‟ genoemd. 

Van den Burger vertelt die vorm er niet eerder in te hebben gezien. Ze vond het wel een prachtige 

                                                           
151

 Voor zover ik op het moment van schrijven kan nagaan, zijn van de auteurs uit mijn bronnencorpus behalve 

Mieke van den Burger-Steensma ook Dora Heger (Nora Keizer), Madelon Verstijnen, Silvia Grohs-Martin en 

Menachem Kallus nog in leven.  



71 
 

verbeelding van haar ervaringen en heeft de hanger na de oorlog altijd gekoesterd als een dierbaar 

sieraad. Het was voor haar een tastbare herinnering.  

 Een tweede parallel met het boek van Wibaut is het Nederlandse referentiekader. Aangezien 

zij dezelfde weg zijn gegaan en Van den Burger net als Wibaut dus ook nauwelijks met andere 

nationaliteiten in aanraking is gekomen, is dit gemakkelijk te verklaren. Wel benoemt ze in 

Ravensbrück de hulp van een Duits-Joodse vrouw en een Oostenrijks meisje. Dit laat niet alleen zien 

dat ze personen individueel beoordeelt en niet van een collectief uitgaat, maar duidt daarnaast ook haar 

positieve uitgangspunt. Negatieve ervaringen met vrouwen van een andere nationaliteit en met 

medegevangenen in het algemeen, worden nauwelijks genoemd. Uitzondering hierop vormt de 

algehele afkeer van alles dat Duits is. Van den Burger: „De moffen hebben mij geleerd de medemens 

te haten.‟ (p. 52) De Duitse hiërarchie wordt als achterlijk neergezet en ook over de Duitse omstanders 

oordeelt zij niet mild. Ze gelooft niet dat de Duitse bevolking niet wist wat zich in de kampen 

afspeelde. In de fabrieken van kamp Reichenbach kwam zij dagelijks in contact met Duitse burgers. 

De meeste waren volgens haar ellendelingen. (p. 46) Ook schrijft ze dat het jaren heeft geduurd 

voordat zij de „moffen‟ weer Duitsers noemde. (p. 52) Anno 2009 koestert Van den Burger geen wrok 

meer jegens „de Duitsers‟. Ze stelt dat zij waren geïndoctrineerd door de propagandamachine van het 

nazi-regime. De schuldvraag wordt hier volledig afgewenteld op de nationaalsocialisten.      

 In haar memoires schrijft Van den Burger moedig te willen blijven onder alle omstandigheden. 

Hoewel uit haar boek wel de wil tot het bieden van tegenstand aan de overheerser spreekt, wordt geen 

expliciete verzetsmentaliteit benadrukt zoals bij Wibaut het geval is. Van den Burger lijkt meer te 

berusten in haar lot of lijkt dat in ieder geval met het opschrijven van haar herinneringen te hebben 

gedaan. In dit licht schrijft ze over de onmacht die ze voelt en over de noodzaak tot acceptatie van het 

gebeurde. (p. 35) Overleven was mogelijk door te relativeren, door ups en downs te verwerken. (p. 60)     

 Over Ravensbrück, het kamp waar zij op doortocht naar Reichenbach drie weken gevangen 

heeft gezeten, is Van den Burger zeer kort. Ze noemt wel de medische experimenten en het strafblok, 

maar gaat hier nauwelijks op in. Ze heeft medelijden met de slachtoffers, „het waren geen mensen 

meer‟. (p. 38) Ravensbrück was „een KZ van Duitse makelij in optima forma‟. (p. 37) Hoe het kamp er 

echter uitzag of hoe het er aan toe ging, wordt niet beschreven. Wibaut doet dit op de door Van den 

Burger verwezen pagina wel kort, dus wellicht vond zij het niet nodig dit nog eens te herhalen. Het 

kan ook zijn dat Van den Burger met het positieve uitgangspunt in haar achterhoofd met opzet weinig 

aandacht besteedt aan het kamp. Wanneer ze er later op terugblikt is dit namelijk zeer negatief: 

„Ravensbrück: dat grauwe, intens smerige kamp vol deerniswekkende gevangenen – dat helse oord 

verderop.‟ (p. 57) 

 Aan het einde van haar memoires stelt Van den Burger dat zij de achter haar liggende 

kampjaren ziet als een goede leerschool, die van haar een dankbaar mensenkind hebben gemaakt. (p. 

88) Hieruit spreekt berusting. Blijkbaar heeft het zo moeten zijn, en zo is het ook gebeurd.  

 



72 
 

Oog in oog met een overlevende van kamp Ravensbrück: een gesprek met Mieke van den Burger-

Steensma 

In het gesprek dat ik met Van den Burger heb, licht ze haar gedrukte herinneringen uit 1984 toe en 

vertelt ze me over haar naoorlogse confrontaties met het verleden. Ze bevestigt de focus op de 

toekomst die direct na de bevrijding in de Nederlandse maatschappij heerste: „In het begin van de 

oorlog ging ieder zijn eigen weg. Je keek niet te veel achterom. Het leven ging door.‟ Dat dit 

uitgangspunt destijds werd gedeeld door de overheid heeft Van den Burger aan den lijve ondervonden. 

Haar terugkeer naar Nederland was behalve slecht geregeld ook kil en de overheid stak geen helpende 

hand uit. Over deze behandeling van de Nederlandse oorlogsslachtoffers is zij heden ten dage nog 

steeds diep teleurgesteld. Pas toen de hernieuwde aandacht voor de periode 1940-1945 in de jaren 

zeventig kwam opzetten, ontstond volgens Van den Burger bij de overheid en ook in de samenleving 

een besef van de geleden oorlogsschade. Slachtoffers stonden op en praatten over hun ervaringen. 

Volgens Van den Burger kónden zij er eerder vaak niet over praten, het was al die jaren té pijnlijk 

geweest. Als voorbeeld hiervan geeft ze haar kampvriendin Tineke Wibaut, die leed aan het 

kampsyndroom. In deze periode kwam Van den Burger weer opnieuw in contact met oude bekenden 

uit het kamp. Enkele dierbare kampvriendinnen was zij altijd blijven zien, maar door de publicatie van 

het werk van Wibaut zijn de vriendschapsbanden met anderen lotgenotes weer opnieuw aangehaald.  

 Ik vraag naar Van den Burgers band met de Joodse gemeenschap. In haar memoires uit 1984 

staan namelijk enkele citaten van Joodse personen waardoor de indruk wordt gewekt dat Van den 

Burger zich erg betrokken voelt met het lot van het Joodse volk; een onderwerp dat in die tijd erg 

speelde. De vervolging van de Nederlandse Joden was centraal komen te staan in de herinnering aan 

de oorlog. Ze legt mij echter uit dat deze assumptie een enigszins verkeerd beeld geeft. Natuurlijk 

vond ze het verschrikkelijk wat de Nazi‟s het Joodse volk hadden aangedaan en trok ze zich hun lot 

erg aan, maar Van den Burger had gewoon haar vriendinnetje willen helpen dat toevallig Joods was. 

De citaten waren van kennissen geëmigreerd naar Israël. Hun Joods-zijn speelde voor Van den Burger 

niet echt een rol, ze waren vrienden. In het verlengde hiervan maakt Van den Burger in ons gesprek 

een sprongetje in de tijd. Ze reflecteert op de verschrikkingen die heden ten dage verspreid over de 

wereld nog steeds plaatsvinden, op het geweld dat mensen elkaar aandoen. Ze kan daarom niet 

begrijpen dat ook Israël, waarvan de inwoners weten hoe het is om vervolgd te worden, geweld 

gebruikt tegen zijn vijanden. Haar standpunt ten opzichte van het Joodse volk zoals blijkt uit haar 

memoires, wordt door deze uitleg meer genuanceerd. 

 Ideologische kwesties speelden volgens Van den Burger in het kamp nauwelijks een rol. 

Iedereen was gelijk en onderworpen aan dezelfde terreur. De verzuiling die het vooroorlogse leven had 

bepaald, was in het kamp niet te ontdekken. Na de oorlog werden politieke meningsverschillen opeens 

wel belangrijk. De communistische overlevenden namen de overhand in het organiseren van 

herinneringsactiviteiten, maar Van den Burger deed hier niet aan mee. De reden dat ze nooit lid is 

geworden van het CVR is vooral een gevoelskwestie: bij de communistische aard van het comité 



73 
 

voelde ze zich niet thuis. Daarnaast wilde ze ook niet op een dergelijk politieke manier terugkijken op 

de oorlog. Van den Burger zegt niet te geloven in een waarschuwing voor de toekomst. Ze is ervan 

overtuigd dat iedere generatie haar eigen fouten maakt en dat deze doof is voor de lessen uit het 

verleden. Dit gevoel is naarmate zij ouder wordt alleen maar versterkt.  

 Sinds enkele jaren is Van den Burger bezig met een uitgebreidere beschrijving van haar 

kampherinneringen, omdat ze vindt dat ze met Zo was het ongeveer uit 1984 nog niet alles heeft 

verteld. In tegenstelling tot toen, is ze nu wel van plan haar memoires te laten uitgeven. Ze heeft 

gemerkt dat de nieuwste generaties steeds meer interesse tonen voor de oorlog. Het geeft haar 

voldoening bij te kunnen dragen aan de informatievoorziening over deze periode uit de geschiedenis. 

Hoe deze aangevulde herinneringen eruit gaan zien zal de toekomst moeten uitwijzen, maar hieruit zou 

je wel kunnen opmaken dat Van den Burger misschien toch de hoop koestert een steentje bij te kunnen 

dragen aan de preventie van een toekomstige herhaling van het verleden. Het feit dat zij sinds enkele 

jaren betrokken is bij de educatieve reizen naar Ravensbrück voor Pabo-studenten – georganiseerd 

door verschillende instanties waaronder het CVR – bevestigt dit vermoeden.     

 

4.5. Jenneke Romkes - Cel 383, zing nog eens. Een leven met de oorlog (Amsterdam: 1987, 226 p.)  

De Friese Jenneke Romkes komt al op jonge leeftijd in contact met het gewapende verzet van 

Friesland en Drenthe, doordat haar ouderlijke huis in Leeuwarden tijdens de bezetting wordt gebruikt 

als onderduikadres voor Joden en verzetsmensen. Hun gezin, bestaande uit vader, moeder, zus Jannetje 

en enkele kleinere broertjes, is zeer hecht en lijkt model te staan voor de verzetsgeest in de 

bezettingstijd. Romkes raakt actief betrokken bij diverse ondergrondse acties. Wanneer zij uiteindelijk 

het initiatief neemt een verrader te liquideren, wordt ze door een ongelukkige samenloop van 

omstandigheden in de zomer van 1943 op achttienjarige leeftijd door de SD gearresteerd, voordat ze 

haar plan tot uitvoering kan brengen. Na in de gevangenissen van Zwolle, Arnhem en Scheveningen te 

hebben gezeten komt ze in juni 1944 in Vught terecht. Wanneer dat kamp wordt opgebroken, vertrekt 

ze op transport naar Ravensbrück waar ze uiteindelijk in april 1945 door het Rode Kruis wordt bevrijd 

en naar Zweden wordt gebracht. In 1987 verschijnen de memoires over haar leven in de oorlog. Hierin 

besteedt ze ook veel aandacht aan haar jeugdjaren en aan haar ervaringen na de bevrijding in Zweden 

en Nederland.  

 

Ravensbrück: „een Duitse hel op aarde‟ 

In haar beschrijving van Ravensbrück is Romkes zowel uitgebreid als expliciet. Ze lijkt precies te 

weten wat zich waar in het kamp bevindt en doet gedetailleerd verslag van de dagelijkse gang van 

zaken. De gruwelijke nazi-terreur bepaalt een groot deel van haar herinneringen aan Ravensbrück. De 

kampleiding, SS‟ers en opzichteressen zijn onverdeeld sadistisch van aard en deinzen er niet voor 

terug geweld te gebruiken. Ze beschrijft dat zij zelf ook enkele malen is geslagen. Romkes zet haar 

oordeel over de Aufseherinnen kracht bij door Ilse Koch als voorbeeld te stellen. Volgens de auteur 



74 
 

was na de oorlog gebleken dat Koch lampenkappen liet maken van de getatoeëerde huid van overleden 

gevangenen.
152

 Overigens komen de Duitse omstanders, op enkele civilisten in de Siemens fabriek van 

Ravensbrück na, er ook niet goed vanaf. Romkes geeft onder andere het voorbeeld van een Duits 

jongetje dat tijdens een transport met de trein mee rent en de gevangenen Schweinhunde noemt. Zo 

ontstaat er een algeheel negatief beeld in haar boek, niet alleen van de Nazi‟s, maar ook van „de 

Duitsers‟ als bevolkingsgroep. 

 De toestanden in het kampziekenhuis zijn verschrikkelijk: „alles lag door en op elkaar te 

sterven. Ze moesten naakt, ‟s nachts appèl staan.‟ (p. 142) In het Revier werden ook de proeven op 

vrouwen uitgevoerd. Romkes refereert verschillende malen aan de medische experimenten die hier 

werden gedaan. Dit blijkt al wanneer zij kamp Ravensbrück in haar boek voor de eerste keer noemt: 

„We gingen op transport naar Ravensbrück, een experimentenkamp.‟ (p. 137) De ernstig zieken kregen 

in het kampziekenhuis een dodelijke injectie of werden naar de gaskamer gestuurd. Romkes wist dus 

van het bestaan van de gaskamer af en komt er ook enkele keren op terug. Te allen tijde probeert 

Romkes een opname in het Revier te vermijden, ook al is ze ziek.  

 De expliciete omschrijving van de verschrikkingen lijkt opzettelijk te zijn. Wanneer Romkes 

terugkijkt op een vreselijk incident in februari 1945 waarbij alle zieken uit een bepaalde barak werden 

vergiftigd met een wit poeder, stelt zij op dat moment gezegd te hebben: „Als we hier levend 

uitkomen, moeten we vertellen wat we gezien hebben.‟ (p. 143) Hieruit zou je kunnen opmaken dat 

het informeren van de samenleving voor de auteur een reden is om de memoires te publiceren. Ze wil 

dat de bevolking te weten komt welke afgrijselijke dingen zich in het kamp hebben afgespeeld. 

Waarom ze hier zo lang mee heeft gewacht wordt daarmee nog niet duidelijk.  

 Over haar medegevangenen oordeelt Romkes niet zozeer in collectieven, ze beschrijft meer 

individuele ontmoetingen of gebeurtenissen. Uitzondering hierop vormt een groepje Russinnen, met 

wie zij veel lijkt om te gaan. Er spreekt zeker geen negatief oordeel uit haar ervaringen met deze 

vrouwen, Romkes lijkt eerder trots dat ze met hen in contact heeft kunnen komen; de Russinnen zijn 

sterk en beoordelen haar overeenkomstig. Romkes geeft geen duidelijke blijk van een Nederlands 

referentiekader.  

 Hoewel ze wel regelmatig de onderlinge solidariteit benadrukt - de gevangenen helpen elkaar 

waar mogelijk - lijkt er in de herinneringen aan haar tijd in Ravensbrück geen plaats te zijn voor 

hechte vriendschap. Romkes stelt dat er uit zelfbehoud onder de gevangenen soms sprake van rivaliteit 

was. Het systeem van de Nazi‟s was er op uit de gevangenen tegen elkaar uit te spelen: „Jouw plek 

ging ten koste van iemand anders.‟ (p. 140) Hieruit lijkt een bepaalde individuele overlevingsdrang te 

spreken. Dit wordt bevestigd wanneer Romkes vertelt over haar tactiek geen emotie toe te laten. De 

dagelijkse confrontatie met de gruwelijkheden in het kampleven kon je maar beter niet aangaan. (p. 

                                                           
152

 In het naoorlogse proces tegen Koch zijn haar diverse criminele daden ten laste gelegd. Dat zij lampenkappen 

liet maken van getatoeëerde mensenhuid is echter nooit onomstotelijk vast komen te staan, waardoor er een 

mythe is ontstaan omtrent Ilse Koch. Zie onder andere Erpel, Im gefolge der SS: Aufseherinnen des KZ 

Ravensbrück. 



75 
 

141) Ze beschrijft dat andere gevangenen haar hierdoor „hard‟ en „kil‟ vonden, maar Romkes zag dit 

als een mogelijkheid om door te kunnen zetten.  

 

Het verhaal van Romkes 

Wat vooral opvalt in de memoires van Jenneke Romkes is haar nadruk op verzetsdaden, zowel vóór 

haar arrestatie als tijdens haar verblijf in de kampen. Ze zet zichzelf neer als een zeer dapper, sterk en 

soms zelfs heroïsch persoon: haar memoires bevatten relatief veel heldhaftige verhalen. Eén van deze 

verhalen is een verslag van haar periode in de Scheveningse gevangenis. Om wat afleiding te zoeken 

tussen de verhoren en martelingen door, zingt Romkes vaak. Blijkbaar werd dit gewaardeerd in de 

overige cellen, want eens roept er iemand: „Cel 383, zing nog eens, lach nog eens. We zijn zo triest. 

Maar niet in het Duits.‟ (p. 94) Romkes heeft de titel van haar boek aan dit voorval opgehangen.  

 Richting het einde van de memoires wordt duidelijk waarom de auteur zo lang heeft gewacht 

met het opschrijven van haar herinneringen. Romkes geeft hier namelijk enkele fragmenten weer die 

zij vlak na haar bevrijding in Zweden heeft opgeschreven en die ze in 1987 van nieuw commentaar 

heeft voorzien. Romkes corrigeert hierin haar eigen herinneringen en stelt dat het onmogelijk was om 

direct na de ervaringen „de werkelijkheid‟ te beseffen. (p. 167) De auteur doelt hier op haar omgang 

met het leed ten tijde van haar gevangenschap; blijkbaar drong het gebeurde op dat moment nog niet 

tot haar door. Geopperd wordt dat haar geest uit zelfbescherming geen nieuwe informatie meer heeft 

opgenomen. (p. 168) De aanvullende stukjes, die in Romkes woorden „de werkelijkheid‟ laten zien, 

gaan vooral over de dappere manier waarop andere vrouwen werden geholpen, waardoor het moedige 

zelfbeeld wordt bevestigd. (p. 167) Deze correctie is opvallend. Het laat zien dat herinneren een 

veranderlijk proces is.  

 Een ander opmerkelijk gegeven is haar negatieve oordeel over de zusjes Ten Boom. 

Verschillende malen verwijst zij naar het volgens haar afkeurenswaardige gedrag van Corrie ten Boom 

en haar zus. Ze verwijt hen niet naar hun geloof te handelen. Zo omschrijft zij onder andere het 

voorval in Vught, waarbij Corrie slechts onder druk een plakje van een aan haar gestuurde cake met 

een hulpbehoevende gevangene wilde delen. Ook stelt Romkes dat de gezusters het hardste hun best 

deden om tijdens appèls altijd in het midden te komen en zo het minste slaag te krijgen. Het ergste 

vond Romkes de uitgesproken christelijke visioenen van Ten Boom, die nooit waar bleken te zijn en 

alleen maar voor oproer zorgden. Dit was een reden voor Romkes om haar voorspellende dromen niet 

met anderen te delen. In tegenstelling tot die van Ten Boom, stelt Romkes in haar memoires dat haar 

voorspellingen wel uitkwamen. Dit tot haar grote spijt; het waren visioenen van de verschrikkingen in 

het kamp.  

 Romkes afwijzende oordeel van het gedrag van Ten Boom kan mogelijk verklaard worden 

vanuit religieus perspectief. Romkes is zeer protestants-christelijk opgevoed. Na haar thuiskomst in 

Nederland stort zij in; ze heeft te veel meegemaakt. Mogelijk heeft haar verblijf in Zweden hierin de 

doorslag gegeven: ze is verkracht door een Zweedse man. In haar familie vindt ze nauwelijks steun, zij 



76 
 

veroordelen haar dat ze met een man heeft geslapen. Ook bij God kan ze geen houvast vinden. De 

indruk wordt gewekt dat Romkes zich steeds meer van haar geloof afwendt. Mogelijk verklaart dit 

haar reactie op de christelijke boodschap die Ten Boom in het kamp uitdroeg.  

 Als laatste wil ik de aard van Romkes boek aanhalen. Haar memoires bevatten niet alleen haar 

herinneringen aan de kampen, maar bestrijken een veel grotere periode uit haar leven; het is een 

levensverhaal. Ze beschrijft niet alleen haar jeugdjaren en die van haar vader, maar in het kort ook 

haar terugkomst en het verdere verloop van haar leven. De memoires hebben daardoor meer het 

karakter van een autobiografie gekregen. Romkes wil laten zien waar zij vandaan komt en daarnaast 

met een groter publiek delen wat haar beweegredenen waren om in het verzet te participeren. De 

Jodenvervolging wordt daarin niet expliciet als reden aangehaald. Algemene naastenliefde lijkt haar 

drijfveer te zijn. 

 

4.6. Madelon Verstijnen - Mijn oorlogskroniek. Met de ontsnapping Buchenwald – Colditz 15-21 april 

1945 (Voorburg: 1991, 96 p.) 

In 1991 verschijnen de memoires van Madelon Verstijnen: een hommage aan haar tijdens de oorlog 

overleden broer Eric. Verstijnen studeerde Arabisch en Assyrisch aan de universiteit van Leiden. Het 

achteropschrift vermeldt dat Verstijnen na de oorlog werkzaam is geweest als vertaler bij Europese 

instellingen en ook als administratieverantwoordelijke bij enkele internationale bedrijven. Hier wordt 

Verstijnen gepresenteerd als een intelligente, geschoolde vrouw. Op de eerste pagina stelt de auteur 

dat haar werk is „geboekstaafd voor kinderen, kleinkinderen en andere belangstellenden‟. In beginsel 

heeft Verstijnen haar herinneringen dus opgeschreven voor haar familie en dierbaren, maar zij hield 

ook een breder publiek in het achterhoofd. Het boek is in eigen beheer uitgegeven en is aanvankelijk 

in vier boekhandels in de provincie Zuid-Holland verkrijgbaar geweest.  

 Verstijnen, geboren in 1917, groeide op in een warm gezin bestaande uit vader, moeder, broer 

Eric en zijzelf, waarin veel aandacht bestond voor de kunsten. Haar memoires beginnen direct met de 

beschrijving van haar gevangenneming door de Duitsers in Parijs. Op 7 maart 1945 is ze met een 

vriendin uit Leiden naar Frankrijk gereisd om een vergadering van een bepaalde groep bij te wonen. 

De aard van deze groep blijft in het midden, maar zeer waarschijnlijk behoorde zij tot het 

internationale verzet, aangezien haar broer Eric, die al langere tijd actief was in de Franse 

ondergrondse, ook aanwezig was én aangezien het Verstijnens plan was om via Spanje naar Engeland 

te vluchten. Zo ver komt het echter niet want op de ontmoetingsplek, een hotel in Parijs, worden zij 

gearresteerd door de Duitse politie; iemand heeft verraad gepleegd. Volgens Verstijnen wrijven de 

Duitsers in hun handen van voldoening. (p. 7) Via gevangenissen in Fresnes (vlak bij Parijs) en 

Romainville, komt ze samen met haar vriendin Guigui achtereenvolgens in Saarbrücken, Ravensbrück 

en uiteindelijk Buchenwald terecht. In laatstgenoemd kamp zit Verstijnen het langst gevangen, van juli 

1944 tot april 1945. Wanneer zij vervolgens op „dodenmars‟ gestuurd wordt (Verstijnen gebruikt dit 



77 
 

woord zelf niet in verband met de negatieve implicaties van het woord) weet ze met acht andere 

vrouwen te ontsnappen.  

 

Weinig aandacht voor Ravensbrück, wel een duidelijk oordeel   

Over haar verblijf in Ravensbrück bericht Verstijnen summier. In haar memoires neemt het verslag 

van dit kamp slechts een halve pagina in beslag. Later in het boek, wanneer ze thematisch te werk 

gaat, blikt ze nog een enkele keer op Ravensbrück terug. Blijkbaar speelt het kamp in haar 

herinneringen niet zo‟n grote rol. Het feit dat ze, relatief kort in vergelijking met haar gevangenschap 

in Buchenwald, namelijk een maand, in Ravensbrück gevangen heeft gezeten en dat dit in een 

quarantainebarak was, zijn hiervoor hoogstwaarschijnlijk als belangrijkste redenen aan te wijzen. 

Wellicht heeft Verstijnen ook niet al te diep willen ingaan op de verschrikkingen die zich in het kamp 

afspeelden – ze benoemt Ravensbrück als „een uiterst luguber kamp, geen vogel of vlinder zou er 

willen neerstrijken‟ (p. 9) – omdat dit niet paste in de strekking van haar boek: haar familie uitleggen 

hoe zij de periode in de kampen heeft beleefd. 

 Omdat ze in een quarantainebarak zaten, mochten ze in Ravensbrück behalve voor appèls niet 

naar buiten. Wie „ze‟ precies zijn is niet duidelijk, maar het zijn in ieder geval Verstijnen en haar 

vriendin Guigui, waarschijnlijk aangevuld met andere vrouwen uit het transport vanuit Saarbrücken. 

Als enige positieve noot noemt zij de stiekeme bliksembezoekjes van de Haagse Sabine Zuur, die bij 

hen op het raam tikte en dan een babbeltje kwam maken. Deze gesprekjes bezorgden Verstijnen 

heimwee omdat zij praatten over hun buurt in Den Haag. Van deze Sabine hoorde zij ook dat Trix 

Terwindt, een Nederlandse spionne en parachutiste betrokken bij het Englandspiel, in Ravensbrück 

gevangen zat. Dit impliceert dat Verstijnen Terwindt kende en bevestigt het vermoeden dat Verstijnen 

in het verzet actief is geweest. Hoewel ze zelf niet ingaat op de reden van haar arrestatie, lijkt ze wel 

aan de lezer duidelijk te willen maken dat dit haar verzetsactiviteiten zijn geweest. Over andere 

medegevangenen in Ravensbrück schrijft Verstijnen niet. Ze zegt zich weinig van andere Nederlandse 

vrouwen te kunnen herinneren. Dit zou enerzijds kunnen duiden op een Nederlands referentiekader: ze 

focust zich in de beschrijving van haar herinneringen op haar landgenoten. Anderzijds zou je hier ook 

uit kunnen opmaken dat ze weinig in contact is gekomen met Nederlandse lotgenotes en wellicht meer 

omging met gevangenen met andere nationaliteiten. In haar beschrijving van kamp Ravensbrück laat 

zij zich hier niet over uit.  

  Wanneer Verstijnen later in haar werk reflecteert op de Aufseherinnen, stelt ze zich van 

Ravensbrück niet veel meer te kunnen herinneren, behalve enkele forse strafmaatregelen. Als 

voorbeeld hiervan geeft zij het opsluiten in een klein hok zonder lucht. (p. 14) Ravensbrück wordt hier 

neergezet als een gewelddadig kamp. Dit wordt versterkt doordat de opzichteressen in de andere 

kampen en gevangenissen niet en masse als negatief worden beoordeeld, met uitzondering van de uit 

Auschwitz overgekomen Aufseherinnen van het experimentenblok. Vooral in de gevangenissen uitten 

de bewaaksters zich betrokken bij de gevangenen. Ze ziet een duidelijk verschil tussen de gedwongen 



78 
 

gerekruteerde bewaaksters en de vrijwillig aangemelde Duitse nazi-vrouwen. Laatstgenoemden zijn 

vaker kwaadaardig in hun gedrag.  

 Het laatste dat Verstijnen over Ravensbrück schrijft is dat gevangenen er gedrogeerd werden: 

er werd kamfer door de thee gedaan waardoor de vrouwen niet alleen suf werden, maar waardoor ook 

hun menstruatie verdween. Verstijnen stelt dat dit eigenlijk maar goed was, „want in Ravensbrück 

hadden de meesten nog nooit van het begrip hygiëne gehoord‟. (p. 46) Het ongesteld zijn zou voor 

veel problemen hebben gezorgd.  

 Hoewel het kamp maar kort aan bod komt, wordt er wel een duidelijk negatief beeld geschetst. 

Verstijnen omschrijft Ravensbrück als een luguber en gewelddadig kamp, waar weinig sociale 

interactie mogelijk is.  

 

Vrouwelijkheid, Russinnen en andere objecten van Verstijnens oordeel 

Over Buchenwald laat Verstijnen zich meer genuanceerd uit. Aan de hand van een thematische 

indeling schetst ze met voorbeelden uit de dagelijkse gang van zaken een beeld van het kamp. Hieruit 

kunnen enkele conclusies getrokken worden die de uitgangspunten van de auteur duiden.  

 Het thema vrouwelijkheid is expliciet aanwezig in de memoires van Verstijnen. Zo beschrijft 

ze dat zij hardnekkig een bh bleef dragen, terwijl ze deze al lang niet meer nodig had. Ze wilde koste 

wat kost haar vrouwelijkheid bewaren; een manier voor haar om zich mens te blijven voelen. 

Daarnaast beschrijft ze het fenomeen dat vrouwen in de kampen, niet alleen in Buchenwald, hun gemis 

aan schoonheid compenseerden door naar elkaar te kijken. (p. 24) Van tevoren werd gevraagd of men 

naar de persoon in kwestie mocht kijken. Gêne was er, behalve bij een eerste ervaring, nauwelijks. De 

gevangenen probeerden volgens Verstijnen hiermee te ontkomen aan de eentonige en lelijke aanblik 

van het kamp en voor een kort moment stil te staan bij de schoonheid van de mens. Ook noemt 

Verstijnen het ontstaan van relaties tussen vrouwelijke gevangenen. Ze oordeelt hier zeker niet 

negatief over. Er was geen erotiek om de erotiek. De intieme contacten die ontstonden waren 

gebaseerd op hetzelfde gevoel als vrouwen voor een man konden hebben: „genegenheid, steun en 

dergelijke.‟ (p. 45) Deze openlijke beschrijving van de schoonheid van de vrouw en de positieve 

benadering van relaties tussen vrouwelijke gevangenen onderling ben ik niet eerder tegengekomen in 

mijn bronnen. Wellicht verschillen de ervaringen van Verstijnen met die van andere overlevenden, 

wellicht was de tijd niet eerder rijp voor een dergelijke beschrijving. Openheid over seksualiteit en de 

acceptatie van relaties tussen personen van hetzelfde geslacht, nemen naarmate de tijd vordert steeds 

meer toe.  

 Dromen is voor Verstijnen een andere manier om aan het leven in het kamp te ontsnappen. 

Zowel voorspellende nachtmerries, die haar vertellen dat haar misère niet langer dan zeven maanden 

zal duren, als mooie dromen in kleur, (kleur werd volgens Verstijnen opzettelijk door de Nazi‟s 

vermeden zodat de gevangenen depressief zouden worden) geven haar houvast. (p. 20-21) 



79 
 

 Uit Verstijnens beschrijving blijkt dat er in Buchenwald voornamelijk Russische en Poolse 

gevangenen zitten. Een klein aantal is Frans of Belgisch en Verstijnen is een van de weinige 

Nederlandsen. Samen met haar vriendin Guigui gaat ze voornamelijk om met de Franse gevangenen; 

veelal communistes. Ze schrijft vol lof over de hechte band van deze groep vrouwen, die als een 

collectief wordt beschreven waarvan zij zelf deel uitmaakt. „Het zo dikwijls in communistische landen 

loos gebruikte woord‟ wordt door hen wél ter harte genomen; te allen tijde zijn zij kameraden. (p. 31) 

Hieruit spreekt een bepaalde mate van antipathie ten aanzien van het (politieke) communisme in Oost-

Europa, dat omstreeks de publicatie van Verstijnens werk op instorten staat. Ook op andere momenten 

laat Verstijnen zich negatief uit over Oost-Europese vrouwen, met name Russinnen. Zo noemt zij hen 

„goeddeels onderontwikkeld‟ en „lelijk‟. (p. 15/24) Op deze manier wordt door de auteur een 

tegenstelling geschetst tussen de Françaises enerzijds en de Russinnen anderzijds. Onderling contact is 

door de taalbarrière onmogelijk. „Daar de vrouwen van het Russische platteland enkel lijken te steunen 

op fysieke kracht, moeten wij, uit het westen, sluw zijn.‟ (p. 29) Het lijkt een strijd van emotie versus 

rede te worden. Hierin schuilt een superioriteitsgedachte van het westen. De Poolse vrouwen vormen 

een uitzondering. Zij worden als Ältesten zeer positief beoordeeld om hun strenge doch kundige 

leiderschap in de barakken. Deze positieve benadering van de Poolse gevangenen als collectief komt 

echter vooral voort uit de goede vriendschap die Verstijnen in Buchenwald heeft opgebouwd met het 

Poolse verpleeghoofd Alina.  

 Opvallend in Verstijnens memoires is haar milde oordeel over de Duitse omstanders. Ze denkt 

dat velen niet hebben geweten wat er zich in de kampen afspeelde. Zo geeft ze als voorbeeld enkele 

Duitse civilisten, met wie ze een paar weken moest werken in een fabriek vlak bij Buchenwald. Deze 

mensen dachten dat de gevangenen zware criminelen waren. Toen hun vermoeden niet werd 

bevestigd, boden zij hulp aan in de vorm van het toestoppen van wat extra eten. (p. 41) Verstijnen stelt 

dat de schuldvraag niet moet worden beantwoord met „de Duitsers‟ of „de Nazi‟s. Ze is teleurgesteld te 

moeten stellen dat het kwaad in de mens zelf besloten ligt.   

 Een laatste punt uit de memoires van Madelon Verstijnen dat ik wil uitlichten is haar zeer 

positieve zelfbeeld. Ze zet zich regelmatig neer als intelligent, creatief en sterk, zowel op mentaal als 

op fysiek vlak. Het krijgen van aandacht lijkt voor haar een levenselixer te zijn. Zo vertelt ze graag 

verhalen, waarmee ze stelt niet alleen haar luisteraars te helpen - zij kunnen hun gedachten voor een 

moment verzetten - maar ook zichzelf; ze kan haar talen oefenen en het geeft haar het gevoel ertoe te 

doen (p. 23) Het actief houden van de geest is samen met de sociale interactie tussen de gevangenen 

onderling volgens Verstijnen dé manier om het kamp te overleven. (p. 19/75) 

 Concluderend kan gesteld worden dat wanneer het boek in zijn geheel in aanmerking wordt 

genomen, Verstijnen weinig de nadruk legt op de gruwelijke ervaringen, maar in haar herinneringen 

meer de positieve kanten van de sociale interactie tussen de gevangenen onderling belicht. Ze laat zien 

hoe zij de kampen heeft weten te overleven. Doorzettingsvermogen en moed zijn eigenschappen die 

zij zichzelf op dit gebied toedicht. Haar beschrijving van Ravensbrück wijkt daar echter van af. Dit 



80 
 

kamp wordt neergezet als luguber en gewelddadig. Het is vies en er is geen ruimte voor sociale 

contacten. Wellicht ook om deze redenen krijgt Ravensbrück weinig aandacht in de kampmemoires 

van Verstijnen.  

 

4.7. Ravensbrück in memoires uit 1966-1991: Hernieuwde maatschappelijke aandacht voor de oorlog 

De hernieuwde maatschappelijke aandacht voor de oorlog is hoogstwaarschijnlijk van invloed geweest 

op de langzaam op gang komende publicatiestroom van egodocumenten met het leven in de 

concentratiekampen als onderwerp. Omgekeerd kun je stellen dat de publicaties op hun beurt weer 

hernieuwde interesse opwekten voor de oorlogstijd. Siertsema stelde dat er in dit proces sprake van 

een wisselwerking is geweest, waarbij niet precies is vast te stellen wat oorzaak en wat gevolg is.
153

 

Voor de overlevenden van Ravensbrück lijkt te gelden dat aanvankelijk de hernieuwde aandacht voor 

de oorlog een stimulans is geweest voor het publiceren van hun memoires. Dit omdat er pas vanaf het 

einde van de jaren zeventig aanhoudend door hen werd gepubliceerd, terwijl er al vanaf het begin van 

de jaren zestig meer maatschappelijke oorlogsaandacht bestond. Hun werk creëerde daaropvolgend 

nieuwe interesse voor de periode 1940-1945. Deze wederzijdse beïnvloeding laat zien dat de 

producten van herinneringsmakers (de gepubliceerde memoires), door lezers (de 

herinneringsconsumenten) werden „opgenomen‟; het genereerde nieuwe belangstelling voor de oorlog, 

wat uiteindelijk weer heeft geleid tot nieuwe „herinneringsproducten‟. 

 De gepubliceerde memoires van Ravensbrückoverlevenden uit de periode 1966-1991 geven 

een interessante en vernieuwende kijk, niet alleen op het kamp, maar vooral ook op het terugdenken 

aan de oorlog. Wat opvalt in alle publicaties is dat niet zo zeer de kampen zelf als wel de beleving van 

het gevangenschap centraal staat. Hierdoor komt Ravensbrück in vergelijking met de eerste 

onderzoeksperiode in een ander daglicht te staan. 

 

Ravensbrück niet meer als middelpunt van de memoires  

Vooropgesteld dient te worden dat de auteurs uit deze periode, op Romkes na, in vergelijking met hun 

totale gevangenschap, relatief kort in Ravensbrück hebben gezeten. Voor hen was Ravensbrück een 

doorvoerkamp, een tijdelijke bestemming. Dit zorgt ervoor dat kamp Ravensbrück minder het 

middelpunt van de memoires vormt en dat het daarnaast veelal wordt vergeleken met de andere 

kampen waar de auteurs in terecht zijn gekomen. Het wordt neergezet als een lugubere plek, waar 

chaos en ellende overheersen. Er wordt niet uitgebreid op het dagelijkse leven in Ravensbrück 

ingegaan, maar wát er over geschreven wordt is uiterst negatief. 

 Dat er in de memoires relatief weinig aandacht is voor Ravensbrück lijkt echter nog een 

andere reden te hebben. Bijna alle auteurs hanteren een positief uitgangspunt in hun werk; ze leggen 

de nadruk op de vriendschapsbanden (Botke, Wibaut, Van den Burger), de saamhorigheid tussen de 

                                                           
153

 Siertsema, Uit de diepten, 538. 



81 
 

gevangenen (Botke, Wibaut, Van den Burger, Verstijnen), op het actief houden van de geest (Botke, 

Wibaut, Verstijnen), of op verzetsdaden (Wibaut, Romkes, Verstijnen). De verschrikkingen krijgen 

over het algemeen minder aandacht, behalve in het werk van Romkes waar de bedoeling nog steeds 

het informeren van de samenleving over de wantoestanden in de concentratiekampen lijkt te zijn. Dit 

inlichten van de onwetende maatschappij, hét thema in de publicaties direct na de oorlog, lijkt in de 

memoires uit de periode 1966-1991 grotendeels te zijn verdwenen. De hernieuwde maatschappelijke 

aandacht voor de periode 1940-1945 geeft ruimte voor een andere, meer positieve benadering van het 

verleden. De nadruk in de memoires ligt meer op het feit dat er, ondanks de verschrikkingen, in het 

kampleven ook ruimte was voor andere dingen, zoals het sluiten van vriendschappen, het maken van 

cadeautjes, en niet onbelangrijk, het uiten van weerstand jegens de bezetter. Zeker dit laatste 

aandachtspunt is een opvallend verschil in vergelijking met de memoires die direct na de oorlog op 

schrift waren gesteld; het lijkt een collectieve verzetsmentaliteit uit te dragen. Juist het feit dat 

Ravensbrück door deze auteurs als zeer gruwelijk werd ervaren, kan verklaren waarom er in de 

memoires minder aandacht voor dit kamp was: het paste niet in de positieve boodschap die hun boek 

moest uitdragen. 

 Paradoxaal genoeg gaat dit in sommige gevallen samen met het - wellicht onbewust - centraal 

stellen van een trauma. Vooral in de publicaties van Wibaut en Van Lier lijkt een mogelijk opgelopen 

kampsyndroom, dat in de jaren zeventig maatschappelijke bekendheid verwierf, de manier van 

vertellen te bepalen. Van Lier laat tijdens het schrijven van haar herinneringen het verdriet om haar 

familie niet toe. Zelfs jaren later is het mogelijk nog té pijnlijk om de afschuwelijke nazi-terreur en het 

systematische moorden expliciet te verwoorden. Ook voor Wibaut is de herinnering aan het verleden 

problematisch. Lange tijd heeft zij niet over haar oorlogservaringen kunnen praten. Beide vrouwen 

hebben moeite met het uiten van hun gevoelens wanneer het om hun kampervaringen gaat. De 

moeilijkheid en soms de onmogelijkheid van het herinneren zelf lijkt een centrale rol in hun memoires 

te hebben ingenomen. Het zwijgen over dit specifieke deel van hun verleden zou juist kunnen duiden 

op een ontstaan trauma, al is dit niet met zekerheid te stellen. Beide vrouwen hanteren immers een 

positief uitgangspunt en lijken zichzelf niet als slachtoffer te willen positioneren. 

 De memoires van Van Lier (1978) zijn ook in een ander opzicht typerend voor de tijd waarin 

zij zijn uitgegeven. In de loop van de jaren zeventig komt er naast hernieuwde belangstelling voor de 

oorlog voor het eerst op grote schaal aandacht voor de massale vervolging van de Nederlandse Joden. 

Pas dan worden er ook door Joodse overlevenden van de concentratiekampen memoires uitgegeven. 

Van Lier is de eerste Joodse Ravensbrückoverlevende die haar herinneringen publiceert. (De eveneens 

Joodse Nora Keizer dit deed pas in 1999.)  

 Het kan opvallend genoemd worden dat juist in de periode nadat de psychische gevolgen voor 

kampoverlevenden in de maatschappelijke belangstelling waren gekomen, de meeste auteurs zich in 

hun memoires expliciet niet als slachtoffer willen neerzetten. Hun positieve uitgangspunten zijn 

mogelijk een reactie geweest op deze maatschappelijke ontwikkeling.    



82 
 

Oordelen naar individu, niet naar collectief 

Het Nederlandse referentiekader is over het algemeen gebleven, maar lijkt naarmate de tijd vordert 

steeds meer te verdwijnen. Botke ontmoet mensen met allerlei verschillende nationaliteiten, maar 

probeert voornamelijk zijn landgenoten te helpen en toont daarmee een Nederlands uitgangspunt. Van 

Lier, Wibaut en Van den Burger gaan in de kampen enkel met Nederlandse medegevangenen om. 

Romkes en Verstijnen daarentegen lijken juist nauwelijks met Nederlandse gevangenen in contact te 

zijn gekomen. Het is opvallend dat de auteur die voornamelijk de nadruk legt op de verzetsmentaliteit 

van de gevangenen, óf lijkt te sympathiseren met het communistische gedachtegoed (Wibaut en 

Verstijnen), óf zeer positief bericht over de Russische gevangenen (Romkes). Het is daarom 

verleidelijk een verband te leggen tussen de verzetsmentaliteit enerzijds en een positieve bejegening 

van het communisme anderzijds. Dit zou echter een voorbarige en generalistische conclusie kunnen 

zijn. Wibaut vermeldt expliciet geen lid te zijn geweest van de CPN, Verstijnen uit zich negatief ten 

opzichte van het politieke communisme en Romkes lijkt zeer gelovig te zijn, iets dat in de regel niet 

samengaat met een overtuigd communistische mentaliteit. Er wordt overigens weinig over collectieven 

geoordeeld, de auteurs berichten meer over individuele uitzonderingen, zowel in positieve als 

negatieve zin.  

 Dit geldt ook voor de beoordeling van de Nazi‟s en de kampleiding. Waar direct na de oorlog 

een algehele anti-Duitse mentaliteit uit de memoires naar voren komt, wordt in de memoires uit de  

periode 1940-1945 een meer genuanceerd beeld gegeven of wordt de „Duitsheid‟ van de kampen niet 

benadrukt (Van Lier). Dit geldt niet voor de memoires van Van den Burger en Romkes, waaruit een 

negatieve houding ten opzichte van „de Duitsers‟ blijft spreken. Hierbij moet wel een kanttekening 

worden geplaatst: de verschrikkingen en daarmee ook de kampleiding worden in sommige publicaties 

bewust weggelaten, waardoor een onvolledig beeld ontstaat.  

 De meer individuele benadering van zowel kampleiding als medegevangenen lijkt enerzijds 

aan te sluiten bij de maatschappelijke ontwikkeling van het denken over de bezettingstijd. Waar in de 

eerste decennia na de oorlog vooral in termen van goed en fout werd gedacht, ontstaat er in deze 

periode geleidelijk een meer gedifferentieerd beeld van zowel daders en slachtoffers, als alles wat daar 

tussenin zit. Omstanders worden in bijna alle boeken genoemd; een groep die in de memoires direct na 

de oorlog nauwelijks voorkomt. Behalve Verstijnen lijken de meeste auteurs te stellen dat het 

onmogelijk was dat de Duitse bevolking niet geweten heeft wat er zich in de kampen afspeelde. De 

beoordeling van de hulp van de civilisten loopt uiteen.  

 Anderzijds lijkt de in de memoires gelegde nadruk op de verzetsmentaliteit weer wél te pleiten 

voor het zwart-witte onderscheid tussen verzet en collaboratie, wat zou duiden op continuïteit in het 

maatschappelijk denken over de oorlog. Uit de memoires is in dit opzicht geen eenduidig beeld te 

schetsen. Er is wel nuance ontstaan in de omvang van de verzetsgroep: niet alle Nederlanders boden 

weerstand aan de bezetter.  

 



83 
 

Botke en Van den Burger: onderscheidend?  

Aan het begin van dit hoofdstuk heb ik de eerste publicatie van een mannelijke overlevende van 

Ravensbrück behandeld. De opzet van Botkes memoires is anders dan die van de overige publicaties 

uit deze periode. Botke doet enkel verslag van opvallende gebeurtenissen of personen, hij streeft niet 

naar een volledige weergave van zijn kampervaringen. Persoonlijke zaken worden niet met de lezer 

gedeeld; zelfs over zijn arrestatie wordt niets gezegd. In dit opzicht verschilt hij van zijn vrouwelijke 

lotgenoten die in dezelfde periode hun memoires hebben gepubliceerd. Ook zijn humoristische 

benadering onderscheidt hem. Maar er zijn ook genoeg overeenkomsten met de andere publicaties te 

ontdekken, zoals zijn nadruk op vriendschap, zijn nuance ten aanzien van de Duitse kampleiding en 

het niet benadrukken van de verschrikkingen. Overigens heeft Botke dit laatste enigszins willen 

corrigeren door aan zijn herziene uitgave enkele expliciet lugubere passages toe te voegen. Hij lijkt 

hiermee de in de jaren zeventig opgekomen maatschappelijke aandacht voor het oorlogsleed te willen 

ondervangen en zijn luchtige benadering van het kampleven te willen compenseren. Een duidelijk 

onderscheid tussen een mannelijke en een vrouwelijke aanpak in de herinnering aan het kampleven 

lijkt er behalve in de opzet van het verslag en de achtergrond van de auteur niet te zijn. Wat ik wel wil 

aanstippen is Botkes regelmatige verwijzingen naar het seksuele misbruik dat zowel door de 

kampleiders als door de Funktionhäftlinge van de mannelijke gevangenen wordt gemaakt. In de 

memoires van de vrouwelijke auteurs wordt af en toe wel melding gemaakt van relaties tussen ältesten 

en gevangenen en tussen vrouwelijke gevangenen onderling, maar het wordt nauwelijks betiteld als 

misbruik. Over expliciet seksuele handelingen wordt door hen ook niet geschreven, dit in tegenstelling 

tot Botke. 

 Als laatste wil ik nog ingaan op de memoires van Mieke van den Burger-Steensma. Zij koos 

ervoor haar herinneringen niet te delen met een groot publiek, maar ze te bewaren voor familie, 

vrienden en andere belangstellenden. Wat vooral opvalt in haar herinneringen, is de berusting die zij 

uit. Ze accepteert haar lot en is haar periode in de kampen als een leerschool voor de toekomst gaan 

zien. Dit onderscheidt haar memoires van de overige auteurs uit deze periode, maar maakt ze niet 

significant anders; overeenkomsten tussen haar werk en de overige publicaties hebben de overhand. 

Daarom kan ik niet anders dan concluderen dat er in dit geval geen verschil bestaat tussen het 

schrijven in de wetenschap dat je werk gepubliceerd wordt, of het „schrijven voor jezelf‟. Maar Van 

den Burger schreef ook voor een bepaald - intiem - publiek: haar familie en vrienden. De vraag rijst of 

het mogelijk is een op eigen ervaringen gebaseerde tekst te schrijven zonder dit, hetzij onbewust, af te 

stemmen op een bepaald publiek. Volgens Dekker staat in recent wetenschappelijk onderzoek naar 

egodocumenten de vraag centraal in hoeverre autobiografische teksten geschreven worden als 

zelfreflectie, of dat de auteur een publiek voor ogen heeft.
154

 Dekker stelde dat de schrijver een 

bepaald beeld van zichzelf wil overbrengen op zijn publiek. „Dat geldt zeker voor degenen die hun 

                                                           
154

 Dekker, Egodocuments and history: autobiographical writing in its social context since the Middle Ages, 15.  



84 
 

teksten lieten drukken.‟
155

 Deze constatering lijkt te impliceren dat elke auteur zich tot een bepaald 

lezerspubliek richt en dat vooral auteurs die hun herinneringen willen publiceren zich daarvan bewust 

zijn. Hoe dit publiek er precies uitziet, kan bepalend zijn voor de inhoud van de memoires. Hoewel de 

in eigen beheer uitgebrachte memoires van Van den Burger geschreven zijn voor een kleiner en 

persoonlijker publiek dan de overige memoires uit deze periode, zijn er in de inhoud van haar teksten 

weinig afwijkende elementen te vinden. Dat het publiek wel degelijk van invloed kan zijn op de 

inhoud van de memoires wanneer deze worden geschreven met een publicatiemotief zoals Dekker dat 

stelde, blijkt uit de persoonlijke brieven van Carla van Lier, die samen met de herdruk van haar 

memoires in 2000 werden uitgegeven. De brieven, opgesteld in dezelfde periode als haar 

gepubliceerde memoires, zijn na haar dood uitgebracht op initiatief van haar neef. In deze brieven laat 

ze haar gebroken persoonlijkheid zien en benadrukt zij de traumatische gevolgen van de oorlog op 

haar leven. In tegenstelling tot haar boek waarin ze zichzelf expliciet niet als slachtoffer wil 

neerzetten, geeft ze zich hier wel bloot. Een opvallend verschil.     

          

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
155

 Dekker, Uit de schaduw in „t grote licht: kinderen in egodocumenten van de Gouden Eeuw tot de Romantiek, 

29.  



85 
 

5. Beeldvorming over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires 2001-2005:  

Herinneringen aan Ravensbrück als leidraad voor een levensgeschiedenis 

 

Aan het begin van de eenentwintigste eeuw, vijfenvijftig jaar na de bevrijding, leefde de oorlog nog 

steeds onder betrokkenen. Zo waren er in 2000 nog ongeveer veertig groepen van voormalig 

verzetsstrijders en/of kampoverlevenden uit de bezettingsperiode actief.
156

 De stichting Icodo 

publiceerde regelmatig een activiteitenoverzicht voor haar achterban, waarin herdenkingen, 

tentoonstellingen en lotgenotenbijeenkomsten een groot gedeelte van de agenda vulden.
157

 „Nederland 

kent anno 2000 een bloeiend oorlogsverenigingsleven‟, zo stelde Jolande Withuis in dit verband.
158

 

Maar niet alleen onder personen die direct betrokkene en/of slachtoffer waren, is de aandacht voor de 

Tweede Wereldoorlog in deze periode nog steeds aanzienlijk. De interesse voor de bezettingstijd lijkt 

breed gedeeld; nog altijd verschijnen er wekelijks berichten in de pers die verwijzen naar het 

oorlogsverleden.
159

 Blom beargumenteerde in 2007 dat „de bezettingstijd een centrale plaats in het 

Nederlandse historische besef is gaan innemen‟.
160

 De Tweede Wereldoorlog is volgens hem hét 

ijkpunt van het Nederlandse verleden geworden. Ook andere historici zagen in de oorlogsperiode een 

breuk met het verleden. Van Sas: „Nederland kreeg een nieuw régime d‟historicité en een nieuw 

tijdsbesef, gebaseerd op de simpele tweedeling vóór en na de oorlog.‟
161

  

 De morele dimensie van de bezettingsperiode die volgens Van der Heijden na de oorlog in een 

„zwart-witmythe‟ was ontaard, was zijns inziens hoewel begrijpelijk, niet bevorderlijk voor de 

diversiteit in het publieke debat omtrent de omgang met het Nederlandse oorlogsverleden.
162

 De 

„grijze massa‟ bleef daardoor uit beeld; in de ogen van Van der Heijden onterecht, „want als de 

Tweede Wereldoorlog iets heeft getoond, dan is het wel de oude waarheid dat de mens, het handjevol 

helden en heiligen daargelaten, niet goed is en niet fout, niet zwart of wit, maar grijs‟.
163

 In 2001 

betoogde Van der Heijden dat het handelen van de Nederlandse bevolking ten tijde van de bezetting 

voornamelijk was ingegeven door omstandigheden en daarmee voor een groot gedeelte berustte op het 

toeval. De moedige verzetsmentaliteit werd door hem daarmee gereduceerd tot een noodzakelijk 

optreden tegen de bezetter, voornamelijk wanneer het eigen hachje bedreigd werd.
164

 

 De beoordeling van de bezettingstijd werd tot het in 2003 gepubliceerde onderzoek van 

historicus Bart van der Boom voornamelijk opgehangen aan het gedrag van personen; de stemming 

                                                           
156

 Withuis, „Een betwiste erfenis‟, 295 
157

 Stichting Icodo (Informatie- en Coördinatieorgaan Dienstverlening Oorlogsgetroffenen) is een in 1980 op 

initiatief van de overheid opgerichte organisatie, die diende als informatief aanspreekpunt voor zowel 

oorlogsgetroffenen als hulpverleners. Sinds 2005 is Stichting Icodo opgegaan in Cogis, het kennisinstituut voor 

de sociale en psychische gevolgen van oorlog, vervolging en geweld.   
158

 Withuis, „Een betwiste erfenis‟, 295 
159

 Siertsema, Uit de diepten, 19.  
160

 Blom, „Een kwart eeuw later. Nog altijd in de ban van goed en fout?‟, 157.   
161

 Van Sas, De metamorfose van Nederland. Van oude orde naar moderniteit, 63. 
162

 Van der Heijden, Grijs verleden, 410-412. 
163

 Idem, 412. 
164

 Idem, 286-287. 



86 
 

onder de bevolking werd onder andere vanwege brontechnische problemen buiten beschouwing 

gelaten. Van der Booms boek Wij leven nog liet echter zien dat er een aanzienlijke discrepantie moet 

hebben bestaan tussen stemming en gedrag.
165

 Hoewel wetenschappelijk onderzoek heeft aangetoond 

dat het Nederlandse verzet in omvang relatief gering was, stelde de historicus aan de hand van zijn 

analyse van een groot aantal dagboeken dat dit niet wilde zeggen dat „de anti-Duitse gevoelens van de 

bevolking ten tijde van de bezetting minder diep waren‟.
166

 Zowel Van der Heijden als Van der Boom 

zetten zich met hun publicaties af tegen een reflectie op de periode 1940-1945 in termen van „goed‟ en 

„fout‟.       

   In een artikel uit 2007 waarin Blom terugkijkt op de geschiedenis van het denken over de 

bezettingstijd concludeerde de historicus dat hoewel in de wetenschappelijke wereld „de ontworsteling 

aan „de ban van goed en fout‟ betrekkelijk vergevorderd is‟, het publieke debat over dit onderwerp nog 

steeds gevoerd wordt langs politieke en morele lijnen. De manier waarop de moderne massamedia 

heden ten dage te werk gaan, speelt een grote rol in deze ontwikkeling, maar de fundamentele oorzaak 

is volgens Blom gelegen in het maatschappelijk belang dat aan de bezettingstijd wordt gehecht. Omdat 

de periode 1940-1945 symbool staat voor de principiële kernwaarden van de Nederlandse 

maatschappij, zal door de bevolking teruggekeken blijven worden in termen van goed en fout, zolang 

de bezettingsperiode als belangrijkste referentiepunt uit het verleden blijft gelden.
167

 

 Withuis schetste in 2005 al een tendens die de door Blom benoemde ontwikkeling duidde: 

„(…) Oorlogsslachtoffers, verzetsmensen en hun comités fungeren de laatste jaren voor publiek en 

media onmiskenbaar als moreel oriëntatiepunt in zaken als oorlog, vrede, discriminatie en racisme. 

Hun woorden hebben gewicht.‟
168

 Hiermee wilde Withuis aangeven dat personen die direct bij de 

oorlog betrokken waren geweest ook op andere onderwerpen een zekere mate van autoriteit hadden 

gekregen door hetgeen zij in het verleden hadden meegemaakt. Zo hadden zij op sociaal-cultureel 

gebied een bepaalde functie gekregen waarin morele oordelen waren verweven met hun herinneringen 

aan de bezettingstijd.  

 Dit alles speelde zich tegen een geheel andere maatschappelijke achtergrond af dan het denken 

over de oorlog in de jaren zeventig en tachtig. Met het uiteenvallen van de Sovjet Unie in 1991 was de 

Koude Oorlog opgehouden te bestaan. Het communisme, dat lange tijd een invloedrijke factor in de 

geschiedenis van het Nederlandse denken over de bezettingstijd was geweest, ook waar het de 

herinnering aan kamp Ravensbrück betrof, speelde in de maatschappij nauwelijks meer een rol van 

betekenis. Politicologen gingen met elkaar in discussie over hoe de nieuwe wereldverhoudingen er na 

de Koude Oorlog uit zouden komen te zien.
169

 Wat vast stond was dat er een nieuwe periode was 

                                                           
165

 Van der Boom, We leven nog, 135-138.  
166

 Idem, 137. 
167

 Blom, „Een kwart eeuw later‟, 173. 
168

 Withuis, Na het kamp, 423. 
169

 Francis Fukuyama kondigde „het einde van de geschiedenis‟ aan door te betogen dat de liberale democratie 

zich als enige werkende bestuursvorm had bewezen en dat alle landen zich uiteindelijk naar westers model 



87 
 

aangebroken. In de Nederlandse politiek vormde het multiculturalisme een terugkerend onderwerp van 

discussie, omdat er in de maatschappij steeds meer integratieproblemen van immigranten aan het licht 

waren gekomen. Nederlands van oudsher tolerante opstelling ten opzichte van minderheden verdween 

in dit debat steeds meer naar te achtergrond. De politieke moorden op Pim Fortuyn – die zich openlijk 

uitsprak tegen de islamisering van de maatschappij – en Theo van Gogh zijn in Nederland symbool 

komen te staan voor een wederzijds onbegrip tussen de westerse cultuur aan de ene en de islamitische 

cultuur aan de andere kant; een onderwerp dat in deze onderzoeksperiode tot een belangrijk punt op de 

nationale politieke agenda is uitgegroeid.  

 De beide bronnen die ik in dit hoofdstuk analyseer zijn afkomstig van Joodse auteurs. Hun 

Joodse identiteit is mogelijk van invloed geweest op de inhoud van hun memoires en op de boodschap 

die zij met hun boek wilden uitdragen. In de publieke herinnering aan de oorlog is de massamoord op 

het Joodse volk ook in deze onderzoeksperiode een belangrijk thema gebleven.
170

 Vaak fungeert de 

Holocaust als eerste referentiepunt wanneer in maatschappelijke debatten wordt gereflecteerd op de 

periode 1940-1945. Dat de boeken van Grohs en Kallus zijn uitgebracht in een periode waarin de 

Holocaust nog steeds veel maatschappelijke aandacht genoot, lijkt daarom niet toevallig. 

 Uit Siertsema‟s dissertatie bleek dat de door haar gesignaleerde tweede publicatiegolf van 

memoires van kampoverlevenden, die halverwege de jaren zeventig was ingezet en die vooral in de 

jaren negentig exponentieel was toegenomen, ook in de nieuwe eeuw voortkabbelde. Zo verschenen er 

tussen 2000 en 2005 nog vijf publicaties van Nederlandse overlevenden van de nazi-kampen.
171

 Deze 

personen hadden echter geen van allen in Ravensbrück gevangen gezeten. De twee publicaties die in 

dit hoofdstuk aan bod komen, zijn van de Oostenrijkse Silvia Grohs-Martin, die in Nederland woonde 

toen ze gedeporteerd werd en die haar memoires in 2001 in het Nederlands heeft laten vertalen, en van 

de eerder genoemde van oorsprong Nederlandse Menachem Kallus, die zijn herinneringen vanaf 2001 

in het Hebreeuws heeft opgeschreven. De Duitse vertaling van zijn werk werd in 2005 uitgebracht.  

 

5.1. Silvia Grohs-Martin - Silvie (Amsterdam: 2001, 389 p.) 

De in 1918 geboren Oostenrijkse Silvia Grohs groeit op in Wenen.
172

 Samen met haar ouders en twee 

zussen vormen ze een gelukkig en welvarend gezin. Moeder is van goede Hongaarse komaf. De 

familie is Joods, maar besteedt weinig aandacht aan de gebruiken en rituelen van het Jodendom. Zo 

                                                                                                                                                                                     
zouden vormen. In reactie hierop stelde Samuel Huntington dat de geschiedenis liet zien dat landen die hun 

hegemonie als vanzelfsprekend en onuitputtelijk achtten, juist op de rand van de afgrond bleken te staan. 

Volgens Huntington zouden conflicten tussen landen na de beëindiging van de Koude Oorlog niet langer 

gevoerd worden op ideologische of politieke gronden, maar op verschillen in hun culture beschaving. Zie, 

Fukuyama, The end of history and the last man en Huntington, The clash of civilizations and the remaking of 

world order. 
170

 Blom, „Geschiedschrijving en publieke emotie‟, 107.  
171

 Siertsema, Uit de diepten, 300, 302, 389, 390, 414. 
172

 Uit het boek blijkt dat „Grohs‟ de naam van Silvia‟s vader is. Silvia Grohs-Martin gebruikt haar meisjesnaam 

dus als eerste achternaam. Mogelijk heeft dit te maken met het feit dat zij meerdere malen getrouwd is geweest. 

Bekend is in ieder geval haar in 1945 gesloten huwelijk met de tekstschrijver Herbert Nelson, met wie zij in de 

Hollandsche Schouwburg heeft samengewerkt en van wie ze in 1947 weer scheidde.  



88 
 

komt Grohs er pas op haar zevende achter dat ze Joods is; ze had geen flauw benul wat het was en wat 

het betekende. Later in haar boek zal ze stellen dat Hitler een „Jodin‟ van haar heeft gemaakt. (p. 61)  

 Al op jonge leeftijd blijkt dat Grohs zang- en acteertalent heeft. Ze kan van haar hobby haar 

beroep maken en begint in musicals te spelen. Wanneer ze in 1938 voor enkele weken naar 

Zwitserland vertrekt met haar nieuwe theatergezelschap, lijkt een terugkeer naar Wenen al snel ver 

weg; Oostenrijk is door Duitsland geannexeerd. Vanaf dat moment is Grohs op de vlucht. Via 

Frankrijk, België en ook verschillende verblijfplaatsen in Nederland, komt ze uiteindelijk in 

Amsterdam terecht, waar ze werk vindt in de Hollandsche Schouwburg. Wanneer ook Nederland in 

Duitse handen valt, wordt de naam van het theater door de bezetter omgedoopt in „Joodsche 

Schouwburg‟. Het wordt dan gebruikt als verzamelpunt vanwaar Nederlandse Joden worden 

gedeporteerd naar de vernietigingskampen. Om de rust in het theater te behouden, wordt er op bevel 

van de Duitse bezetter in samenwerking met de Joodsche Raad een aantal revues georganiseerd, 

waaraan ook Grohs meewerkt. Ondertussen raakt ze betrokken bij het Amsterdamse verzet. Ze helpt 

mee met het achterhouden van Joodse kinderen die bestemd zijn voor deportatie. Een ook voor Grohs 

onbekende verzetsgroep brengt deze kinderen vervolgens onder in gastgezinnen.       

 Omdat de dreiging steeds groter wordt, besluit Grohs in het voorjaar van 1943 te vluchten. 

Mensensmokkelaars die haar voor veel geld een veilige tocht naar Zwitserland beloven, laten haar 

echter regelrecht in de Duitse val lopen; in Brussel wordt Grohs gearresteerd. Na enkele maanden in 

Malines (kamp Breendonk in Mechelen) en Auschwitz gevangen te hebben gezeten, komt Grohs op 15 

september 1943 in Ravensbrück terecht, waar zij tot het einde van de oorlog zal blijven. In april 1945 

wordt ze door het Zweedse Rode Kruis bevrijd en naar Zweden gebracht.    

  Na de oorlog heeft Grohs verschillende verblijfplaatsen gehad waaronder de Verenigde Staten, 

maar nergens heeft zij lang willen blijven; ze was op de vlucht voor haar verleden. (p. 385) Wanneer 

ze in 1964 na meer dan twintig jaar terugkeert naar Amsterdam besluit ze haar levensverhaal niet 

langer te verzwijgen. In de epiloog wordt echter duidelijk dat ze haar herinneringen pas aan het einde 

van de jaren negentig daadwerkelijk op schrift heeft gesteld. Haar memoires verschijnen in 2000 in het 

Engels, een jaar later volgt de Nederlandse versie. In 2002 is het werk ook in Duitsland en Oostenrijk 

verschenen. 

 

Ravensbrück en zijn „bewoners‟ 

Grohs beschrijft haar verblijf in Ravensbrück zeer uitgebreid en lijkt een zo volledig mogelijke 

weergave van het leven in het kamp na te streven. Ruim honderd pagina‟s weidt de auteur 

gedetailleerd uit over allerlei onderwerpen die hierin aan bod komen. 

 Een groot deel van Grohs herinneringen aan Ravensbrück staat in het teken van de nazi-terreur 

die in het kamp heerste. Door lange appèls, weinig voedsel, slechte hygiëne en het opleggen van zwaar 

werk worden de gevangenen zowel fysiek als mentaal uitgeput. De algehele sfeer in vergelijking met 

eerdere kampen wordt door de auteur als volgt weergegeven: “In Ravensbrück vond je geen 



89 
 

gaskamers, geen massale moordfabrieken, geen tyfus of malaria. Na Auschwitz klinkt dat bijna alsof 

het een countryclub was, maar het was gewoon een ander soort hel.” (p. 294) Dit citaat lijkt 

aannemelijk te maken dat Grohs ten tijde van haar gevangenschap niet van het bestaan van de 

gaskamer in Ravensbrück afwist; in ieder geval wordt de afwezigheid van de gaskamer bij het 

optekenen van haar herinneringen expliciet gemaakt.   

 De Duitse kampleiding speelt een duidelijke rol in Grohs memoires; deze komt herhaaldelijk 

in beeld en wordt zonder uitzondering als wreed en sadistisch beoordeeld. De SS‟ers spelen met 

gevangenen, martelingen zijn meer regel dan uitzondering. ‟s Nachts zijn vaak schoten te horen; in het 

nabijgelegen bos worden gevangenen terechtgesteld. „Degene die je tot elke prijs uit de weg moest 

blijven was de knappe, blonde, blauwogige Oberaufseherin (Dorothea) Binz.‟ (p. 297) Volgens Grohs 

liet Binz zieken en oude mensen werken totdat ze er voorgoed bij neervielen en gebruikte zij haar 

laarzen als mokers. Opvallend in Grohs‟ beschrijving van Binz, is „haar liefde voor lampenkappen 

gemaakt van mensenhuid‟. (p. 297) In de overlevering van de mythe omtrent de lampenkappen van 

getatoeëerde mensenhuid, is deze lugubere „hobby‟ toegeschreven aan Ilse Koch, maar Grohs stelt dat 

het Binz was die gevangenen vermoordde om hun ongewone huidskleur.
173

   

 Ook de omstanders worden in Silvie vaak kwalijk neergezet. Volgens Grohs spreekt er 

bijvoorbeeld ergernis uit hun blikken, wanneer zij worden geconfronteerd met de gevangenen. Tijdens 

het werk in de Siemensfabriek wordt het oordeel over de omstanders wat bijgesteld; er lopen zowel 

hulpvaardige als onaardige civilisten in de werkplaats rond. Op enkele plekken laat de auteur merken 

dat ze wrok koestert jegens „de Duitsers‟. Zo bewondert ze Tsjechische vrouwen die Duitsers haatten 

op een manier die zij onmogelijk achtte en noemt ze Duits grondgebied vervloekt. (p. 306, p. 249) Dat 

deze anti-Duitse mentaliteit ook op het moment van schrijven nog steeds bestaat, wordt aannemelijk 

gemaakt door Grohs‟ constatering dat zij de Duitse taal is gaan verafschuwen. Het Duits waar ze mee 

is opgegroeid, is het Duits van Hitler geworden. (p. 281) In haar epiloog echter richt zij zich vooral tot 

de daders en omstanders: „Ter herinnering aan hen die ik nooit zal vergeven: Het Derde Rijk, zijn 

moordenaars en degenen die de andere kant op keken, waar ze ook zijn.‟ (p. 389) 

 Over haar medegevangenen is de auteur afwisselend positief en negatief. Hoewel Grohs zich 

hierover niet expliciet uitlaat, lijkt ze zich bewust van de andere aard van het kamp in vergelijking met 

Auschwitz: „Ravensbrück was geen Joods kamp, hoewel ik zeker wist dat ik er niet de enige Jodin 

was.‟(p. 294) Grohs stelt dat de gevangenen allerlei beroepen en nationaliteiten hadden. Ze legt ook de 

betekenis van de gekleurde driehoeken op de tenues uit. Het symbool dat zij zelf moet dragen, een geel 

met rode ster, kan zij echter niet verklaren. Hoewel ze verschillende keren aangeeft dat er personen om 

hun (vermeende) vijandige politieke activiteiten in Ravensbrück terecht zijn gekomen, lijkt ze zich 

vreemd genoeg niet te beseffen waarom zij daar zelf is. Opvallend is ook de groene driehoek die zij bij 

Jehova‟s getuigen plaatst. Normaliter werd deze groep gevangenen door de Nazi‟s gecategoriseerd met 

                                                           
173

 Zie paragraaf 4.5. 



90 
 

een paarse driehoek. De groene driehoek werd dan gegeven aan „criminele‟ gevangenen. Grohs plaatst 

laatstgenoemde gevangenen „met een sinistere achtergrond‟ echter tezamen met de „Asozialen‟ in de 

zwarte categorie. (p. 285) 

 Meerdere malen laat Grohs zich uitermate negatief uit over de Jehova‟s getuigen die gevangen 

zitten in Ravensbrück. Volgens haar wordt deze groep door de kampleiding voorgetrokken en bezitten 

zij de beste baantjes. Met hun gepreek vormen zij een grote bron van ergernis, vooral omdat Grohs al 

op jonge leeftijd voor zichzelf had vastgesteld dat God niet bestond toen haar vader overleed. Volgens 

de auteur geldt deze irritatie niet alleen voor haar zelf: „In het kamp waren de doemdagzusters even 

populair als de pest.‟ (p. 285) De negatieve spanningen die Grohs tussen de gevangenen onderling 

bemerkt, lijken niets met nationaliteit te maken hebben, maar meer met sociale ontwikkeling. Door 

sfeerbepalingen te schetsen maakt ze duidelijk hoe het gedwongen samenzijn van mensen kan leiden 

tot onhoudbare situaties: „Platvloers volk en fatsoenlijke mensen, die niets gemeen hadden, woonden 

er boven op elkaar. Ze hadden elkaar niets te vertellen en konden niets doen, behalve het eindeloze 

wachten.‟ (p.284) Russische parachutisten en Oekraïense en Tsjechische vrouwen worden echter wel 

als nationaal collectief positief door de auteur bejegend. Grohs prijst hun discipline, eerlijkheid en het 

vasthouden aan hun overtuiging niet in het stof te bijten voor de bewakers. (p. 298-301)  

 Grohs stelt dat het sociale aspect in Ravensbrück erg belangrijk is: „Je redt het niet alleen, 

geen van ons redt het alleen.‟ (p. 247) Ze heeft twee of drie goede vriendinnen in het kamp, vooral de 

Tsjechische Eva is belangrijk voor haar. Nederlandse gevangenen komen nauwelijks in haar 

herinneringen aan Ravensbrück voor.   

 Behalve aan de „dagelijkse nazi-terreur‟ die gericht was op alle gevangenen, besteedt Grohs 

ook aandacht aan de gruwelen die specifieke groepen vrouwen in het kamp troffen. Zo schrijft zij over 

de medische experimenten van de zonderlinge dokter Rosenthal en zijn vriendin Gerda. Volgens 

Grohs deed de dokter niets liever dan snijden en spuiten. Jonge, knappe Poolse meisjes hadden zijn 

voorkeur. De meisjes verdwenen, „sneuvelden in de strijd‟, of misten voorgoed een orgaan. (p. 296) 

Grohs probeerde het kampziekenhuis, evenals ziek worden, daarom te allen tijde te vermijden. Ook 

doet zij verslag van het seksuele geweld dat de vrouwen die in de nazi-bordelen werkten, werd 

aangedaan. Duitse officieren beloofden hen een goede behandeling en stelden hen vrijlating in het 

vooruitzicht wanneer zij zes maanden in een van de nazi-bordelen zouden werken. Verhalen van 

vrouwen die in een dergelijk oord waren geweest, weerhielden vele vrouwen van vrijwillige 

aanmelding. Zij spraken over „ongelofelijke perversiteiten, onvoorstelbare wreedheden en 

schaamteloze orgiën, dag en nacht.‟ (p. 317) Wanneer er te weinig vrijwilligers waren, kozen de 

officieren zelf enkele vrouwen uit. Volgens de auteur zagen zij er bij terugkomst in Ravensbrück ziek 

en afschrikwekkend uit. Grohs stelt dat velen van hen zelfmoord pleegden. (p. 317)     

 Uit de vele sfeerschetsen gecombineerd met een gedetailleerde uiteenzetting van de dagelijkse 

gang van zaken, komt Ravensbrück in Grohs memoires naar voren als een uiterst dreigend en 



91 
 

deprimerend oord, waar je niet alleen vanwege de wrede kampleiding, maar ook vanwege het 

gedwongen samenzijn met andere gevangenen, altijd op je hoede moest zijn.    

 

Grohs‟ schrijfstijl 

Wat vooral opvalt aan de memoires van Grohs is de verhalende manier van schrijven. De auteur geeft 

niet enkel haar herinneringen weer, maar probeert deze in een bepaalde context te zetten, waardoor een 

completer beeld ontstaat. Grohs beperkt zich hierin niet tot haar kampervaringen maar besteedt een 

substantieel deel van haar boek aan de periode die vooraf ging aan haar arrestatie. Zo vertelt ze onder 

andere over haar kindertijd, haar musicalcarrière en haar leven in Amsterdam. Hierdoor krijgen de 

memoires het karakter van een autobiografie. Doordat Grohs‟ naoorlogse ervaringen echter nauwelijks 

aan bod komen, blijft het genre van de memoires in tact. Met onder meer het gebruik van veel 

bijvoeglijke naamwoorden en stijlmiddelen zoals flashbacks en metaforen, heeft de auteur een meer 

literaire aanpak gehanteerd.  

 Deze aanpak leidt in verschillende gevallen tot de opbouw van een spanningsboog, waarin het 

moedige karakter van Grohs, dat op sommige momenten zelfs als heldhaftig naar voren komt, vaak 

centraal staat. Een voorbeeld hiervan is een langdurige wrijving tussen Grohs en de 

Siemensopzichteres Holthöfer. Wanneer deze Aufseherin Grohs uiteindelijk slaat, slaat Grohs haar 

terug. Holthöfer is zo verbouwereerd dat er geen represailles volgen voor Grohs. (p. 309) Een dappere 

houding lijkt hier door de auteur aangemoedigd te worden. Deze karaktereigenschap wordt ook in 

verband gebracht met het onderhouden van verzetsactiviteiten: in april 1944 vraagt een infiltrant in de 

Siemensfabriek aan Grohs of zij hem wil helpen. Als spion gaat ze voor hem op zoek naar bekende 

vrouwen in het kamp. Blijkbaar komt de SS achter haar spionagerol, want Grohs wordt al snel in de 

bunker opgesloten. Drie maanden lang wordt ze elke avond ondervraagd door agent Randolph van de 

Gestapo. De verhoren en de door de Nazi‟s zorgvuldig opgebouwde non-fysieke martelmethoden, 

slopen Grohs, maar zij weet stand te houden en houdt haar lippen stijf op elkaar. Net wanneer 

Randolph Grohs voor de allerlaatste keer een ultimatum geeft om te bekennen, wordt de bunker 

gesloten; de Russische legers zijn in aantocht. (p. 329-343) Wanneer Grohs even later terugkomt in het 

ondertussen overvol geworden kamp, ontsnapt zij wederom op miraculeuze wijze aan de dood. Op dit 

punt in het boek is het nauwelijks meer voor te stellen dat de auteur memoires, herinneringen uit een 

waargebeurd verleden beschrijft. De spanning is door Grohs op een dusdanige manier opgebouwd, dat 

de lezer helemaal in het verhaal gezogen wordt alsof het een spannende roman betreft. Uit de inhoud 

van deze memoires spreekt een zeer positief zelfbeeld. De literaire aanpak versterkt dit beeld.      

 Het gegeven dat Grohs persoonlijke relaties thematiseert, lijkt ook de beoogde literaire aanpak 

van de auteur te duiden. Behalve enkele uitzonderingen die in de vorige paragraaf aan bod zijn 

gekomen, is Grohs‟ benadering van personen individueel. Vooral liefdesrelaties spelen een belangrijke 

rol in haar memoires. In Malines krijgt ze een relatie met een mannelijke gevangene, maar hem 

verliest ze na het transport naar Auschwitz uit het oog. Tijdens het bevrijdingstransport van het Rode 



92 
 

Kruis valt zij voor een Amerikaanse soldaat. Ook in Ravensbrück krijgt Grohs door haar mooie 

voorkomen veel aandacht, wat wederom duidt op een positief zelfbeeld. Ze wordt door een vriendin 

„gered van een groepje lesbiennes dat het op de jongsten had voorzien‟: „Lesbiennes waren net zo 

ergerlijk als de Jehova‟s getuigen, en persoonlijk.‟ (p. 303) Ook de kampleiding had het op haar 

uiterlijk voorzien. Mannelijke SS‟ers kleineerden haar, een Aufseherin bood haar een schone slaapplek 

en een mogelijke vlucht uit het kamp aan in ruil voor een vervulling van haar „lichamelijke behoeften‟. 

(p. 322) Hoewel Grohs de „avances‟ van laatstgenoemde opzichteres vrij uitgebreid beschrijft, 

gebruikt zij nergens expliciete bewoordingen die verwijzen naar seksuele handelingen. Ook in de 

beschrijving van haar liefdesrelaties worden intieme momenten niet geëxpliciteerd.    

 In de epiloog licht Grohs haar schrijfdoel toe. Ze stelt dat het lot haar had gespaard om een 

reden: het verkondigen van de boodschap dat het leven kostbaar, en ieder mens waardevol is. Niet 

alleen namens zichzelf, maar ook namens degenen die dit zelf niet meer konden doen. Ze lijkt hiermee 

betekenis te willen geven aan haar eigen overleven. Volgens Grohs heeft het zo lang geduurd voordat 

ze haar herinneringen kon opschrijven omdat ze deze boodschap niet eerder had begrepen. Ook stelt 

zij in dit opzicht: „Ik ben als een sneltrein door het leven gedenderd om de door de Nazi‟s van me 

afgepakte tijd in te halen, maar ik ben door de tijd zelf ingehaald. Ik weet niet hoeveel tijd ik nog over 

heb.‟ (p. 388) Hier lijkt een tweede schrijfdoel naar voren te komen; wellicht voelde Grohs de 

noodzaak haar ervaringen met een groter publiek te delen voordat het te laat zou zijn. Het feit dat zij 

op latere leeftijd heeft meegewerkt aan enkele (Amerikaanse) documentaires en films lijkt dit 

vermoeden te bevestigen.
174

      

 

5.2. Menachem Kallus - Als Junge im KZ Ravensbrück (Berlijn: 2005, 128 p.) 

De memoires van de Israëliër Menachem Kallus komen in 2005 in Duitsland uit. De totstandkoming 

van dit werk wordt in het voorwoord kort toegelicht door Otto Nübel, voorzitter van de Internationale 

Freundeskreis Ravensbrück (IFK), een onafhankelijke stichting betrokken bij de Mahn-und 

Gedenkstätte die onder andere in educatieprojecten voor jongeren voorziet. Nübel verklaart dat Kallus 

lange tijd geen voet op Duitse bodem heeft willen zetten, maar door het IFK bereid werd gevonden 

terug te keren naar Ravensbrück, de plek waar hij tijdens de oorlog gevangen had gezeten. Samen met 

zijn broer en zus, beide ook overlevenden van het kamp, woont hij een herdenkingsbijeenkomst op het 

voormalige kampterrein bij. Nübel stelt dat deze voor Kallus emotionele reis er onder andere toe heeft 

bijgedragen dat de auteur toestemming gaf zijn in het Hebreeuws geschreven memoires te laten 

vertalen in het Duits.  

 Uit Kallus‟ boek is niet op te maken wanneer hij zijn herinneringen voor het eerst heeft 

opgeschreven. Wel geven enkele tijdsindicaties aan dat de gebeurtenissen zich ongeveer zestig jaar 

                                                           
174

 Grohs speelde bijvoorbeeld zichzelf in de Amerikaanse film-documentaire Prisoners of paradise uit 2002. In 

dat jaar werd zij ook verschillende malen geïnterviewd door Gero von Boehmen, een bekende Duitse journalist. 

Hun gesprekken werden op de Duitse televisie uitgezonden. In 1996 had Grohs al haar medewerking verleend 

aan de door Steven Spielberg geregisseerde documentaire Survivors of the Holocaust.     



93 
 

eerder hebben afgespeeld. Op de website van het Landesinstitut für Pädagogik und Medien van de 

Universität des Saarlandes staat vermeld dat Kallus lange tijd niet over zijn kampervaringen heeft 

gesproken, maar dat hij in 2001 zijn zwijgen heeft doorbroken en is begonnen met het opschrijven van 

zijn herinneringen.
175

 Of zijn memoires ook in Israël zijn gepubliceerd wordt daarmee niet duidelijk. 

In zijn eigen voorwoord wordt dit echter wel aannemelijk gemaakt. Kallus geeft aan dat zijn 

schrijfdoel tweeledig is: hij wil dat zijn kinderen en kleinkinderen weten wie hij is en hoe hij zo is 

geworden, en daarnaast voelt hij zich namens alle miljoenen vermoorde Joden verplicht zijn 

geschiedenis te vertellen en op zoek te gaan naar verklaringen. „Meine Erinnerungen an jene Epoche 

sind ausserordentlich lebendig und durch das Schreiben dieses Buch werden sie hoffentlich 

unauslöschlich.‟ (p. 11) Later in zijn werk zal hij stellen dat de samenleving moet weten wat zich in de 

kampen heeft afgespeeld. (p. 112) Zijn boek lijkt zo bedoeld als een waarschuwing voor de toekomst.    

 Kallus, geboren in 1932, groeit op in Den Haag in een Joods arbeidersgezin met drie kinderen. 

Zijn vader is een hardwerkende man van Hongaarse komaf, die zich weinig met de kinderen bemoeit. 

Kallus‟ opa en oma die, in tegenstelling tot zijn ouders, zeer welvarend lijken te zijn geweest, 

verwennen hem en spelen een belangrijke rol in zijn opvoeding. De familie is zeer gelovig – Kallus 

gaat regelmatig naar de synagoge – en hecht veel waarde aan de Joodse tradities. Kallus stelt dat zijn 

Joodse afkomst hem tijdens de bezetting het gevoel geeft speciaal te zijn. In 1942 wordt de familie 

thuis opgepakt en naar Westerbork gebracht. Precieze tijdsindicaties worden door de auteur nauwelijks 

gegeven, maar hier verblijft de familie, met een onderbreking van enkele weken in kamp Vught, zeker 

enkele maanden. Uiteindelijk vertrekt Kallus samen met zijn moeder, broer en zus met een transport 

van niet-Nederlandse Joden naar Duitsland, waar hij achtereenvolgens in het vrouwen- en het 

mannenkamp van Ravensbrück terecht komt. Vader was eerder al naar het oosten gedeporteerd. Na het 

opbreken van het mannenkamp van Ravensbrück, wordt Kallus in Sachsenhausen gevangen gezet en 

wanneer de Russen ook daar in aantocht zijn, wordt het hele kamp op looptransport gestuurd; een 

tocht waarbij vele mannen sneuvelen. In de buurt van Lüneburg wordt Kallus uiteindelijk „bevrijd‟: de 

Duitse soldaten zijn op de vlucht geslagen omdat zij werden ingesloten tussen het oost- en het 

westfront.  

 

Als kind in vrouwenkamp Ravensbrück 

De auteur stelt dat toen hij de poorten van Ravensbrück binnenliep, het goede leven dat hij tot dan toe 

had gekend voor hem ten einde was. Kallus is op dat moment pas tien of elf jaar oud. De kinderen van 

de familie Kallus zijn samen met enkele anderen uit hun transport de eerste kinderen in het 

vrouwenkamp van Ravensbrück. Volgens de auteur wist de kampleiding niet wat ze met hen 

aanmoest. De opzichteressen lieten hen in de barakken spelen wanneer de vrouwelijke gevangenen aan 

het werk waren en keken verder nauwelijks naar hen om.  

                                                           
175

 Kallus heeft in 2008 een lezing op het instituut gehouden. Zie http://www.lpm.uni-sb.de/LPB/Kallus.pdf (25-

03-2009). 

http://www.lpm.uni-sb.de/LPB/Kallus.pdf


94 
 

 Hoewel Kallus constateert dat zijn goede leven voorbij is, benadrukt hij, behoudens enkele 

uitzonderingen, de terreur van de SS in het vrouwenkamp niet. Wel reflecteert hij onder andere op de 

rangschikking die de gevangenen onderling hadden uitgemaakt. Zo stelt hij dat de gevangenen die de 

rode driehoek met N.N. (Nacht- und Nebel) erop droegen, degenen met het meeste aanzien waren. Ook 

belangrijk waren de gevangenen met een groene driehoek. Omdat zij het langste in het kamp zaten, 

hadden zij de beste baantjes in handen wat hen macht gaf. Kallus lijkt aan te nemen dat deze 

„Berufsverbrecher‟ daadwerkelijk een crimineel verleden hadden. (p. 63) De in zijn ogen meest gehate 

categorie gevangenen waren de vrouwen die een zwarte driehoek droegen, de „asocialen‟. 

 Op enkele momenten benadert Kallus de gevangenen in collectieven. Zo stelt hij onder andere 

dat de Tsjechische vrouwen de meest aangename eigenschappen bezaten en dat Françaises juist niet 

hulpvaardig waren. Opvallend hierin is dat Kallus zelf concludeert dat hij bepaalde eigenschappen van 

personen in het kamp al snel aan een nationaliteit koppelde, waardoor het lastig werd iemand als 

individu te zien. (p. 64) Ondanks deze constatering komen in Kallus‟ memoires ook enkele individuele 

persoonlijkheden op een positieve manier naar voren. Zijn oordeel over de kampleiding is 

genuanceerd; er lopen zowel „goede‟ als „slechte‟ SS‟ers rond. (p. 65)  

 De kinderen hadden tot op zekere hoogte meer vrijheid dan de volwassenen. Kallus haalt op 

verhalende wijze verschillende voorvallen aan waarin de kinderen het kampleven ontdekken, 

kattenkwaad uithalen en in sneltreinvaart bijzondere levenservaring opdoen. Dit laatste wordt vooral 

gethematiseerd in de beschrijving van zijn eerste seksuele ervaringen die hij in het vrouwenkamp 

opdoet. Een Russin wijdt hem in de wereld van de fysieke liefde in, maar Kallus stelt dat hij destijds 

geen idee had wat er met hem gebeurde, of wat seks was. (p. 71/72) Hij beschrijft de seksuele 

handelingen vrij expliciet, iets dat in dit bronnencorpus alleen Taecke Botke ook deed. Dat juist de 

beide mannelijke auteurs zo open over hun seksuele ervaringen in het kamp schrijven, lijkt te duiden 

op een verschil in seksuele beleving tussen de beide geslachten. Mogelijk is deze conclusie te 

voorbarig, daar ook tijdsaspecten en verschillende ervaringen een rol kunnen hebben gespeeld. 

 Het uithalen van kattenkwaad loopt in het kamp niet altijd goed af, wat Kallus uiteenzet in een 

spannend verslag over het uit de hand lopen van een spelletje waarbij een door de kinderen gemaakt 

speelgoed van zwaar materiaal op het hoofd van een opzichteres terecht komt. Zij overlijdt aan haar 

verwondingen waardoor het hele kamp voor straf appel moet staan. Opvallend hierin is niet alleen de 

verhalende manier waarop het voorval door Kallus wordt beschreven, maar ook het feit dat hij zich 

niet schuldig lijkt te voelen over het doden van een Aufseherin, maar wel over zijn 

verantwoordelijkheid voor het extra lijden van de gevangenen. Hieruit komt een sterk moreel besef 

van goed en kwaad naar voren; het doden van een „slechte‟ opzichteres weegt voor de auteur blijkbaar 

minder zwaar dan de verantwoordelijkheid voor het straffen van de „goede‟, onschuldige gevangenen. 

Wanneer in acht wordt genomen dat Kallus nog een kind was toen hij in Ravensbrück gevangen zat, 

komt het geheel door de opgebouwde spanning ietwat heldhaftig op de lezer over. Natuurlijk moet wel 

rekening worden gehouden met het grote leeftijdsverschil tussen de schrijver Kallus en de jonge, 



95 
 

belevende Kallus in het kamp. Hoewel een dergelijk verschil bij meerdere auteurs in dit 

bronnencorpus aanwezig is, zorgt het feit dat Kallus het kampleven als kind heeft ervaren ervoor dat 

zijn interpretaties vanuit een ander oogpunt zijn geschreven.   

 Na een poosje in het vrouwenkamp te hebben gezeten, krijgen Kallus en zijn Nederlandse 

kampvriendje Doni te horen dat ze worden overgeplaatst naar het mannenkamp. Het bestaan van deze 

afdeling voor mannen in Ravensbrück was voor Kallus geen verrassing; in het vrouwenkamp waren 

regelmatig mannelijke gevangenen te vinden: „Die Männer erbrachten im Frauenlager die Tätigkeiten, 

die nur sie wegen ihrer Kraft oder ihres Berufes erledigten konnten.‟ (p. 77) Enerzijds maakte deze 

verplaatsing Kallus verdrietig omdat hij vanuit een warme, beschermende omgeving waarin vele 

vrouwen zich om hem bekommerden, het onbekende tegemoet moest treden.
176

 De Amerikaanse 

historicus Jack Morrison beschreef in dit opzicht het verschijnsel dat vrouwelijke gevangenen van 

Ravensbrück zich over de kinderen in het kamp ontfermden. Volgens Morrison deed het hun 

moedergevoelens herleven. Zo konden zij op een positieve manier zin geven aan hun gevangenschap. 

De overplaatsing naar het mannenkamp gaf Kallus anderzijds het gevoel groot en belangrijk te zijn, 

omdat hij nu als volwassen werd beschouwd. (p. 78) 

 

Overplaatsing naar het mannenkamp 

Bij aankomst in het mannenkamp worden Doni en Kallus in een barak met Roma en Sinti gevangenen 

ondergebracht, waar ook enkele kinderen zitten. Al snel vindt Kallus zijn weg in het kamp wanneer hij 

een plekje in de schoenmakerij krijgt. Gezien de omstandigheden was dit een gunstige plek voor 

Kallus om te werken: het was er warm en de ligging midden in het kamp zorgde ervoor dat hij alles in 

de gaten kon houden. De omgang met de Roma en Sinti gevangenen beschrijft Kallus als ietwat 

problematisch; zij ontvingen hem met open armen, maar hij vond het moeilijk om werk en voedsel te 

delen. (p. 83/84)     

 De sfeer in het mannenkamp wordt over het algemeen als vrij positief beschreven, zeker 

wanneer Kallus het vergelijkt met kamp Sachsenhausen. „Das Männerlager von Ravensbrück war 

hauptsächlich dazu bestimmt, das groβe Frauenlager zu unterstützen, Jeder hatte eine mehr oder 

weniger feste Arbeit, und man arbeitete nicht schwer. Die Atmosphäre war im Vergleich zu 

Sachsenhausen geradezu intim. Alle kannten sich, selbst die Wachen.‟ (p. 97) Kallus doet verslag van 

de dagelijkse dingen die hij er voornamelijk samen met Doni beleeft. Vooral het bijzondere karakter 

van een samenleving binnen vier kampmuren, waarin voorwerpen en relaties een andere waarde en 

functie vervullen dan daarbuiten, wordt door Kallus uiteen gezet. Ook in het mannenkamp brengt hij 

een nuance aan tussen vriendelijke en wrede SS‟ers. 

 Deze relatief positieve beoordeling van het mannenkamp is opvallend te noemen, daar het 

ingaat tegen de bevindingen van Morrison, één van de weinige historici die heeft geschreven over het 

                                                           
176

 Morrison, Ravensbrück. Every day life in a concentration camp, 262.   



96 
 

mannenkamp van Ravensbrück. Morrison stelde het leven in het mannenkamp als zeer hard voor; 

hoewel het officieel een werkkamp voor politieke gevangenen betrof, kreeg het door de geringe 

overlevingskans het karakter van een vernietigingskamp. Dit karakter komt zowel uit de memoires van 

Kallus als uit de eerder beschreven memoires van Botke in eerste instantie niet zozeer naar voren. De 

ervaringsliteratuur wijkt in dit opzicht nogal af van de wetenschappelijke bevindingen over het kamp. 

Dit laat zien dat memoires een andere kijk op het verleden kunnen bieden.   

 Wanneer Kallus, bij uitzondering, beschrijft hoe de gevangenen worden gestraft, blijkt 

wederom dat de scheiding van het mannen- en vrouwenkamp geen strikte was. Vanuit de 

schoenmakerij heeft Kallus uitzicht op een binnenplaatsje waar gevangenen met zweepslagen worden 

gemarteld. Andere gevangenen worden gedwongen de slagen uit te delen. Kallus stelt slechts eenmaal 

te hebben gezien dat iemand niet bewusteloos raakte. Ook vrouwen werden hier volgens de auteur 

gemarteld. (p. 91) Dit zou betekenen dat vrouwelijke gevangenen naar het mannenkamp werden 

gebracht om daar hun straf te ondergaan. De auteur geeft in zijn boek op enkele plaatsen aan dat er een 

bepaalde interactie tussen beide kampen mogelijk was. Zo beschrijft hij bijvoorbeeld de ruilhandel die 

tussen beide kampen bestond. 

 Hoewel Kallus in zijn boek stelt dat hij in Ravensbrück vrienden en vijanden heeft gemaakt, 

komen net als in zijn beschrijving van het vrouwenkamp, ook in het mannenkamp slechts enkele 

individuen aan bod. Wellicht heeft dit te maken met het beschouwende karakter van zijn memoires en 

met de boodschap die hij wilde uitdragen.    

 

Kallus als interpretator van zijn geschiedenis 

In zijn voorwoord kondigt Kallus met het noemen van zijn schrijfdoel dit beschouwende karakter 

eigenlijk al aan: de auteur gaat op zoek naar verklaringen voor de Holocaust. In zijn memoires zijn 

steeds beschouwende stukken geplaatst waarin hij aandacht besteedt aan dit onderwerp. Zo zet hij 

onder andere uiteen hoe de Nationaalsocialisten stap voor stap te werk gingen bij de vervolging van de 

Nederlandse Joden, een reden waardoor in zijn ogen weinig mensen in opstand kwamen. (28-30) 

Hierin heeft hij aandacht voor de goedlopende propaganda machine van de Duitse bezetter, die 

uiteindelijk zelfs onbewust op hem, een Joodse jongen, lijkt te hebben ingewerkt. (p. 81-82) Een 

andere oorzaak ziet Kallus in het generaliseren van bevolkingsgroepen. Kallus heeft in het kamp 

gemerkt dat er ook „goede‟ Duitsers bestonden, iets dat hem aanvankelijk „schier onmogelijk‟ had 

geleken. Net zoals niet alle Duitsers kwaadaardig zijn, blijken ook niet alle Roemenen dieven, hoewel 

er volgens Kallus over Roemenen in het algemeen gezegd wordt dat zij dieven zijn. In 

overeenstemming met deze redenatie stelt Kallus dat volgens de Joodse gemeenschap alle Arabieren 

geweld gebruiken, en dat Arabieren overeenkomstig over Joden oordelen. Kallus geeft aan dat velen 

weten dat deze generalisaties niet kloppen, maar dat groepen „tijdens instinctief handelen toch vaak in 

de val lopen‟, iets dat volgens hem ten grondslag heeft gelegen aan de door de Nationaalsocialisten 

gezaaide haat jegens het Joodse volk. (p. 99-100)  



97 
 

 Zonder te oordelen over Kallus‟ argumentatie in deze kwestie, kan zijn verwijzing naar de 

wrijving tussen Joden en Arabieren opmerkelijk genoemd worden. In de periode voorafgaand aan zijn 

publicatie is het Israëlisch-Palestijnse conflict, onder andere onder invloed van Palestijnse opstanden 

tegen de Israëlische bezetting, de Tweede Intifada (2000-2005), weer opgelaaid. Hoewel hij het 

conflict tussen Israël en de Palestijnen niet expliciet benoemt, geeft hij zijn memoires door deze 

verwijzing toch een bepaalde lading mee. Zeker wanneer hierin de achtergrond van de auteur wordt 

meegenomen. Wanneer na de oorlog blijkt dat hun vader en moeder niet zijn teruggekeerd uit de 

kampen, worden de kinderen Kallus door een tante naar Israël gestuurd, waar zij in een Joods 

gastgezin opgroeien. De auteur laat later zijn oorspronkelijke naam „Otto‟, die hij ook gebruikt in zijn 

memoires, veranderen in het Joodse Menachem, dat „de trooster‟ betekent. Ook neemt hij de 

Israëlische nationaliteit aan. Op het hoe en waarom van zijn nationaliteits- en naamsverandering wordt 

in zijn boek echter niet gereflecteerd. Mogelijk hebben zijn negatieve ervaringen in Nederland voor de 

oorlog (weinig steun van buurtgenoten, het altijd aanwezige gevoel nergens bij te horen) meegespeeld 

in zijn beslissing. Wellicht verwijst Kallus met zijn naamsverandering naar de slachtoffers van de 

Holocaust, wil hij als overlevende troost bieden aan hen die daar naar verlangen. Zijn zoektocht naar 

verklaringen voor de Jodenvervolging vormt een aanleiding voor deze veronderstelling. Omdat 

Kallus‟ persoonlijke motieven niet bekend zijn is het echter uiterst moeilijk oordelen over deze 

kwestie. Zijn aangebrachte nuance in de vermeende wederzijdse generalisaties tussen Israëliërs en 

Arabieren kan wellicht als aanknopingspunt voor een rationele, meer humane invalshoek van het 

Israëlisch-Palestijns conflict worden bezien. Overigens lijkt Kallus‟ Joodse identiteit, evenals zijn 

Nederlandse achtergrond, in de herinneringen aan het kampleven zelf nauwelijks een rol te spelen, dit 

in tegenstelling tot de beschrijving van zijn vooroorlogse leven.    

 Een ander terugkerend onderwerp van beschouwing is zijn reflectie op de aard van de mens in 

combinatie met zijn eigen overleven van de concentratiekampen. Kallus stelt dat ieder mens twee 

persoonlijkheden kent. De één denkt, is kalm en berekent, de ander voelt, is emotioneel en liefdevol. 

(p. 32/33) Zijn eerste persoonlijkheid heeft er, samen met een flinke dosis geluk en het nemen van de 

juiste beslissingen op cruciale momenten, voor gezorgd dat hij heeft kunnen overleven. (p. 106) 

Hieruit spreekt een zeer positief zelfbeeld. Blijkbaar was Kallus al op jonge leeftijd in staat moeilijke 

beslissingen te nemen. Het enige dat op dergelijke momenten telde, was de afweging of hij er zelf 

beter van zou worden. Een individuele overlevingsdrang, waarin eigenbelang voorop stond, was 

volgens Kallus de enige persoonlijke eigenschap die in het kamp overeind bleef staan. (p. 76)   

 Op sommige momenten in zijn memoires lijken de standpunten van de auteur tegenstrijdig. Zo 

stelt Kallus dat hoewel hij tijdens zijn gevangenschap enkel Duitse soldaten hekelde, hij na de oorlog 

een hekel had gekregen aan het hele Duitse volk door bekende uitspraken als „Ich habe das nicht 

gewohllt‟ en „Ich habe es nicht gewusst‟. (p. 122) Dit is ten eerste opmerkelijk te noemen omdat 

omstanders in Kallus‟ memoires in het geheel niet voorkomen en ten tweede omdat de auteur eerder in 

zijn boek waarschuwde voor de gevolgen van generalisaties. Ook het feit dat hij in zijn herinneringen 



98 
 

aan het kampleven nauwelijks reflecteert op (het gemis van) zijn familie staat in contrast met de 

familiefoto‟s die tussen de teksten zijn geplaatst. Daarnaast is zijn oordeel over Nederland als 

thuisland niet eenduidig. Door deze uiteenlopende opvattingen over morele zaken als wie „goed‟ en 

wie „fout‟ was, maar ook door een wisselende kijk op zijn eigen persoonlijkheid en identiteit, is de 

precieze boodschap die hij op zijn publiek wil overbrengen lastig te benoemen.   

 De memoires van Kallus hebben door de beschouwende aard gecombineerd met een 

verhalende schrijfstijl een bijzonder karakter gekregen. De gegevens dat Kallus als kind in 

Ravensbrück gevangen zat en dat hij zowel in het vrouwen- als in het mannenkamp heeft gezeten, 

maken zijn memoires uniek in dit bronnencorpus. De inhoud van zijn herinneringen is in zoverre 

bijzonder dat het gegeven dat Kallus zijn kampervaringen als kind heeft beleefd, een representatie van 

Ravensbrück als relatief dragelijk oord, waar kinderen nog konden spelen en waar niet heel hard 

gewerkt hoefde te worden naar voren heeft gebracht. Opvallend is ook het gegeven dat Kallus als 

enige auteur de interactie tussen het mannen- en het vrouwenkamp noemt; mannen werkten in het 

vrouwenkamp en vrouwen werden gestraft in het mannenkamp. Mogelijk heeft deze weergave te 

maken met het feit dat Kallus niet alleen van het bestaan van de beide kampen afwist, maar dat hij ze 

ook aan den lijve heeft ondervonden. Het bestaan van zowel het mannen- als het vrouwenkamp komt 

in zijn boek als vanzelfsprekend naar voren. Het is daarom opmerkelijk dat ondanks de beschouwende 

aard van zijn werk, Kallus niet reflecteert op het gegeven dat Ravensbrück in de overlevering als 

vrouwenkamp bekend is komen te staan. Waarschijnlijk heeft het ingaan op de maatschappelijke 

identiteit van Ravensbrück als vrouwenkamp niet gepast in Kallus‟ streven in zijn memoires te zoeken 

naar verklaringen voor de Holocaust. Wellicht voelde de auteur ook niet de noodzaak deze typering te 

weerleggen. In dit opzicht is het interessant een vergelijking te trekken met de memoires van Botke, 

die ook niet reflecteert op de identiteit van Ravensbrück als vrouwenkamp. Botke noemt de 

aanwezigheid van het vrouwenkamp echter in zijn geheel niet. Hoewel uit zijn memoires nergens 

blijkt dat hij in aanraking is gekomen met het vrouwenkamp, is zijn zwijgen in een periode waarin het 

vrouwenkamp van Ravensbrück in Nederland volop in de publieke belangstelling stond, mogelijk juist 

zijn persoonlijke manier geweest om de aandacht te vestigen op de aanwezigheid van mannelijke 

gevangenen in het kamp.      

  

5.3. Ravensbrück in memoires uit 2001-2005: Verschil in inhoud, overeenkomstig in vorm 

Wanneer ik de twee memoires die in deze periode zijn uitgekomen naast elkaar leg, is een in het oog 

springende overeenkomst het verhalende karakter van beide werken. Uitgebreide beschrijvingen van 

niet alleen gebeurtenissen, maar ook sfeerimpressies, afgewisseld met flashbacks en andere 

stijlmiddelen, zorgen ervoor dat de memoires een lopend verhaal vormen. Hierin krijgt de 

voorgeschiedenis van de auteur in beide boeken veel aandacht. Hun jeugdjaren en de aanloop naar hun 

gevangenneming worden uitvoerig behandeld, iets dat in de memoires van Jenneke Romkes ook naar 

voren kwam.  



99 
 

De eigen persoonlijkheid in beeld 

Hoewel hun herinneringen aan de kampen de kern van het schrijven blijven vormen, is er in hun 

boeken ook een grote rol weggelegd voor het eigen individu. Het ligt voor de hand te stellen dat, bij 

memoires in het algemeen, de auteur een belangrijke rol speelt in de inhoud van zijn/haar 

herinneringen; in een plot waarin de eigen ervaringen centraal staan is hij/zij immers schrijver en 

hoofdpersoon tegelijk. Maar waar het in het werk van de auteurs die eerder hun memoires uitbrachten 

enkel draaide om de herinneringen aan de kampervaringen, wordt door de auteurs uit deze 

onderzoeksperiode vooral de nadruk gelegd op de eigen persoonlijkheid in het kamp. Het gaat hierbij 

niet alleen om de eigen omgang met het kampleven, maar specifiek ook om de eigen persoonlijkheid. 

Vooral bij Grohs lijkt deze insteek de inhoud van haar memoires te bepalen. De titel van haar boek is 

veelzeggend: Silvie. Bij Kallus uit zich dit voornamelijk in de beschreven ontwikkeling van de eigen 

persoonlijkheid. 

 Deze aandachtsverschuiving kan op verschillende manieren worden verklaard. De afstand in 

tijd van de ervaringen tot het moment waarop de herinneringen zijn opgeschreven is groot, zo‟n 

vijfenvijftig tot zestig jaar. Wellicht heeft dit tijdsverschil geleid tot de thematisering van de eigen 

persoonlijkheid. Psychogerontoloog Gerben Westerhof, gespecialiseerd in de psychologie van het 

ouder worden, stelde dat personen die ouder worden in een tijd die sterk verschilt van de tijd waarin 

hun identiteit gevormd is - de zogenaamde „formatieve periode‟ tussen grofweg het tiende en 

vijfentwintigste levensjaar - op latere leeftijd vaak hun persoonlijke verleden gaan overdenken. 

Westerhof: „Door het wegvallen van vaste ankers voor de identiteitsvorming ontstaat bij hen de 

behoefte om op „grote‟ geschiedenis te reflecteren en de invloed daarvan op het persoonlijke leven te 

traceren.‟
177

 Het is zeer wel mogelijk dat deze door Westerhof gesignaleerde ontwikkeling ook van 

invloed is geweest op het schrijfproces van de memoires uit deze onderzoeksperiode; zowel Grohs als 

Kallus voelden immers niet alleen de noodzaak hun herinneringen aan het leven in Ravensbrück met 

een breder publiek te delen, maar zij wilden ook hun eigen rol in het gebeurde uitdiepen. De sterk 

gemoderniseerde maatschappij in het algemeen en hun emigraties naar respectievelijk de Verenigde 

Staten en Israël in het bijzonder, zijn factoren die waarschijnlijk mede verantwoordelijk zijn geweest 

voor een verandering in de referentiekaders waarin op het verleden werd teruggekeken.  

 Een tweede verklaring voor het centraal stellen van de eigen persoon in de memoires is 

mogelijk de bewuste keuze van een andere invalshoek. Uit de grote hoeveelheid ervaringsliteratuur die 

er over de Tweede Wereldoorlog is verschenen, specifiek uit memoires van kampoverlevenden, is een 

bepaald beeld naar voren gekomen over hoe het leven in de nazi-kampen eruit heeft gezien. Daarnaast 

is historisch onderzoek een belangrijke bron van kennis over de kampen geweest. In het geval van 

Ravensbrück is vooral vanaf het begin van de jaren negentig veel wetenschappelijk onderzoek naar het 

leven in het kamp gedaan. Nadat de Russische troepen die tot de eenwording van Duitsland op het 

                                                           
177

 Gerben Westerhof geciteerd in Captain, „Van nu naar toen en weer terug‟, 26.  



100 
 

voormalige kampterrein waren gestationeerd, vertrokken waren, kwam er veel archiefmateriaal vrij, 

dat nieuw onderzoek heeft gestimuleerd. Wanneer Grohs en Kallus hun herinneringen op schrift 

stellen, is er daarom zowel door publicaties van overlevenden als van historici al veel bekend over „de 

geschiedenis van Ravensbrück‟. Wellicht bood dit ruimte voor een andere, meer literaire aanpak, 

waarin de persoonlijkheid achter de herinneringen meer centraal kon komen te staan. In deze 

benadering zijn Grohs en Kallus niet alleen kampoverlevenden, maar nadrukkelijk ook auteurs van een 

bijzonder verhaal. Paradoxaal genoeg claimen beiden dat hun schrijfdoelen in meer of mindere mate 

zijn ingegeven door een drang naar het (gericht) informeren van de samenleving, een trend die in de 

eerste onderzoeksperiode naar voren kwam. In het geval van Kallus slaat deze geuite wil tot 

informeren echter niet op het kampleven, maar op zijn reflectie op oorzaken van de Holocaust. Bij 

Grohs lijken de herinneringen aan het kampleven te worden aangewend om vorm te geven aan haar 

levensverhaal. 

 Deze focus op de persoonlijkheid achter de kampoverlevende gaat samen met de afwezigheid 

van een bepaald groepsgevoel. Hoewel Kallus zijn medegevangenen wel regelmatig vanuit een 

collectief oogpunt beschrijft, stelt hij vaak het gevoel te hebben gehad nergens bij te horen. Steun en 

toeverlaat is zijn Nederlandse kampvriendje Doni. Ook uit de memoires van Grohs spreekt geen besef 

te behoren tot een bepaald collectief. Ook zij heeft één goede vriendin in het kamp. Het 

nationaliteitsaspect lijkt geheel uit de memoires te zijn verdwenen. Beiden refereren nauwelijks aan 

nationale collectieven en oordelen er dientengevolge niet over. Dit houdt ook in dat zij geen 

Nederlands referentiekader hanteren. Hun niet-Nederlandse nationaliteiten lijken hier de meest 

logische oorzaak voor te zijn. Hoewel Grohs aan enkele verzetsactiviteiten heeft deelgenomen, heeft 

zij weinig contact gehad met een verzetsgroep. Kallus heeft in het geheel niets met het verzet te maken 

gehad en zet zich in het kamp juist actief in voor zijn baantje. Er lijkt daarom in geen geval een 

collectieve verzetsmentaliteit uit deze memoires te spreken zoals dat in de vorige onderzoeksperiode 

het geval was. Ook de herinnering aan solidariteit lijkt uit de memoires te zijn verdwenen. De 

klemtoon wordt op het eigen overleven gelegd. Bij Grohs wordt de onderlinge hulpvaardigheid wel af 

en toe genoemd, maar het krijgt zeker geen nadruk. Ook uit Kallus‟ beschrijving van „de rationele ik‟ 

blijkt dat zelfbehoud voorop staat.  

 

Grohs en Kallus: auteurs van Joodse afkomst 

Beide auteurs zijn van Joodse afkomst, maar in hun herinneringen aan de tijd in Ravensbrück lijkt 

deze identiteit geen rol van betekenis te spelen. Ook de religieus opgevoede Kallus schenkt in zijn 

kampmemoires nauwelijks aandacht aan zijn Joodse geloof, terwijl dat in zijn voorgeschiedenis wel 

een belangrijk thema was. Interessant gegeven in deze kwestie is dat juist deze twee memoires, de 

enige na de eeuwwisseling, geschreven zijn door overlevenden die vanwege hun Joodse afkomst 

vervolgd werden, vooral wanneer het in 1999 gepubliceerde werk van de Joodse Nora Keizer hierbij 

ook in ogenschouw wordt genomen. Niet alleen het feit dat er in zes jaar tijd drie publicaties van 



101 
 

Joodse personen in Nederland zijn verschenen, maar ook het gegeven dat er sinds 1991 geen „niet-

Joodse‟ publicatie meer is verschenen, is opmerkelijk te noemen. Het is lastig hiervoor een eenduidige 

verklaring aan te wijzen, omdat er waarschijnlijk meerdere en veelal ook persoonlijke factoren een rol 

hebben gespeeld in dit verschijnsel. Wellicht heeft het gegeven dat er steeds minder 

kampoverlevenden nog in leven zijn en dat er daardoor ook minder personen zijn die hun verhaal nog 

kúnnen vertellen, meegespeeld in de beslissing van de auteurs hun herinneringen te publiceren. De 

aandacht voor de Holocaust is vanaf de jaren zeventig constant gebleven en is ook in deze 

onderzoeksperiode nog steeds een belangrijk thema in de herinnering aan de oorlog, wat mogelijk zou 

verduidelijken waarom juist Joodse overlevenden hun herinneringen na al die jaren alsnog hebben 

gepubliceerd. Het is denkbaar dat zij in de nieuwe generaties van wie nu ook de ouders de oorlog niet 

meer hadden meegemaakt een nieuw publiek zagen. 

  

Uiteenlopende voorstelling van Ravensbrück 

Waar het de beeldvorming over kamp Ravensbrück betreft, zijn de memoires uit deze 

onderzoeksperiode lastig met elkaar te vergelijken. Grohs kwam als jonge vrouw in het vrouwenkamp 

en de bunker, Kallus zat als kind in zowel het vrouwen- als het mannenkamp gevangen. Het kan dan 

ook bijna niet anders dan dat dit voor een verschil in beleving en daarmee verbonden een verschil in 

herinnering aan het kamp heeft gezorgd. Dit lijkt vooral tot uiting te komen in de sfeerimpressies. 

Ravensbrück wordt in Grohs‟ memoires getypeerd als een plek waar je altijd op je hoede moet zijn, 

een donker oord met veel leed. Door Kallus wordt Ravensbrück wat optimistischer omschreven. De 

sfeer is redelijk intiem en de dagelijkse gang van zaken is bekend. Dit zorgt voor regelmaat en 

voorspelbaarheid; iets dat door Kallus als positief wordt ervaren. Dat neemt overigens niet weg dat 

ook hij vreselijke herinneringen aan Ravensbrück heeft overgehouden. Deze herinneringen worden 

door hem ook niet verzwegen om een expliciet positief uitgangspunt naar voren te brengen, zoals dat 

door verschillende auteurs in de jaren zeventig en tachtig werd gedaan; Kallus gebruikt zijn 

herinneringen juist om te reflecteren op de geschiedenis. Hij grijpt in zijn memoires de kans aan 

enkele persoonlijke gedachten over de oorzaken van de Holocaust uiteen te zetten. Wellicht is hij een 

voorbeeld van de door Withuis in 2005 gesignaleerde ontwikkeling dat kampoverlevenden door hun 

persoonlijke ervaringen een bepaalde maatschappelijke autoriteit hebben gekregen op het gebied van 

oorlog, vrede, discriminatie en racisme. Het gegeven dat er steeds minder kampoverlevenden 

overblijven, maakt hun beweringen des te waardevoller. Het is mogelijk dat deze veronderstelling ook 

een rol gespeeld heeft in Grohs‟ beslissing haar medewerking te verlenen aan enkele documentaires 

over de Tweede Wereldoorlog en praatprogramma‟s op de Duitse televisie. 

 Behalve uit de sfeerindrukken, zijn ook uit de beoordeling van de medegevangenen en de 

Duitse kampleiding nauwelijks eenduidige conclusies te trekken. De beeldvorming over kamp 

Ravensbrück in de memoires gepubliceerd in de periode 2001-2005 vormt daarom geen consistent 

geheel. Daarvoor zijn de ervaringen mogelijk te verschillend geweest. Belangrijke uitzondering op 



102 
 

deze constatering is de situatie dat beide auteurs ten tijde van het schrijven van hun herinneringen nog 

een wrok jegens „de Duitsers‟ koesteren, hoewel Kallus zich bewust is van het gevaar van 

generalisatie. Dezelfde Kallus echter stelt dat hij ten tijde van zijn gevangenschap geen haatgevoelens 

koesterde jegens het Duitse volk, maar dat deze negatieve gevoelens ten opzichte van de omstanders 

na de oorlog wel in hem zijn opgekomen. Deze gedachteverandering maakt duidelijk dat 

maatschappelijke factoren van invloed kunnen zijn op de beoordeling van het verleden; Kallus‟ 

hatelijke gevoelens waren immers ingegeven door de naoorlogse reacties van het Duitse volk. Wat 

deze anti-Duitse mentaliteit ook laat zien, is dat morele oordelen over wie er in de oorlog „goed‟ en in 

het geval van Grohs en Kallus voornamelijk wie er „fout‟ waren geweest, ook in de memoires uit deze 

onderzoeksperiode nog steeds een belangrijk referentiekader in de herinnering aan het verleden 

vormen. In navolging van Blom kan gesteld worden dat ofschoon de wetenschappelijke 

geschiedschrijving zich heeft kunnen ontworstelen aan „de ban van goed en fout‟, de 

ervaringsliteratuur wat betreft de memoires van kamp Ravensbrück, ondanks enige aangebrachte 

nuance, is blijven vasthouden aan morele oordelen over goed en kwaad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

6. Slotbeschouwing 

 

In deze masterthesis heb ik duidelijk willen maken dat maatschappelijke ontwikkelingen in het denken 

over de Tweede Wereldoorlog van invloed zijn geweest op de beeldvorming van kamp Ravensbrück 

in gepubliceerde memoires. Daarnaast heb ik geprobeerd inzicht te verkrijgen in de belevingswereld 

van de ex-gevangenen; een groep die als historische bron in eerder wetenschappelijk onderzoek nog 

maar weinig aan het woord is geweest. Ik heb onderzocht of er uit de memoires van één bepaalde 

onderzoeksperiode een consistent beeld van het kamp naar voren is gekomen, zodat ik vervolgens de 

resultaten uit de verschillende onderzoeksperiodes met elkaar kon vergelijken. Zo is in de 

ontwikkeling van de beeldvorming over Ravensbrück uit de gepubliceerde memoires een bepaalde 

dynamiek zichtbaar geworden waarin het kamp zelf steeds minder centraal is komen te staan; 

naarmate de tijd vorderde werd de herinnering aan Ravensbrück voor andere doeleinden aangewend.  

 

Dynamiek in de beeldvorming over Ravensbrück 

Uit hoofdstuk drie is gebleken dat de memoires uit de eerste onderzoeksperiode – binnen enkele jaren 

na de beëindiging van de oorlog op schrift gesteld – op verschillende punten overeenkomen. Wat in de 

analyse van de uitgaven van Ten Boom, Berendsen en Keizer vooral opvalt, is het informatieve 

karakter van de beschreven herinnering. Het lijkt alsof de auteurs de samenleving op de hoogte wilden 

brengen van het leven in een nazi-concentratiekamp, omdat er zo kort na de bevrijding nog relatief 

weinig over dit onderwerp bekend was bij de bevolking. Het specifieke karakter dat Ravensbrück in 

„de overlevering‟ heeft gekregen – vrouwenkamp voor politieke gevangenen – komt daarin niet aan 

bod. Het lijkt aannemelijk dat het benadrukken van vrouwelijkheid of dapperheid niet paste bij de 

boodschap die de auteurs wilden uitdragen. Ook voor individuele ervaringen was weinig ruimte; het 

wij-perspectief dat op verschillende plekken in de beschreven herinneringen wordt gebruikt, is hier 

een aanwijzing voor. Siertsema had dit wij-perspectief ook gesignaleerd in haar 

literatuurwetenschappelijke studie naar alle Nederlandse egodocumenten met als onderwerp het 

gevangenschap in een Duits concentratiekamp ten tijde van de Tweede Wereldoorlog. Dit wij-

perspectief zou ook weer kunnen duiden op het informatieve aspect van de memoires. Het gebruik van 

memoires als bron van informatie werd eerder al plausibel gemaakt door Captain, die stelde dat de kort 

na de oorlog verspreidde memoires van voormalig geïnterneerden in Japanse kampen in Nederlands-

Indië een informatief doel dienden. Hoewel dit informatieve karakter een uitgebreide beschrijving van 

het dagelijkse kampleven tot gevolg had en dus ook de nazi-terreur in het kamp in kaart bracht, werd 

de aandacht niet zo zeer gevestigd op de verschrikkingen, maar op het overleven. De auteurs stelden 

hun gevangenschap juist te hebben kunnen overleven door onder andere hun gevoelens uit te 

schakelen. Van de memoires van Ten Boom, Berendsen en Keizer lijkt daarom een collectieve 

gedachte uit te gaan: zij keken niet achterom, maar richtten zich op de toekomst. Een gedachte die zij 

weerspiegeld zagen in de samenleving van die tijd; ook daar lag de focus op herstel en werd 



104 
 

nauwelijks teruggekeken op het nog vers in het geheugen liggende oorlogsverleden. Deze 

overlevingsstrategie zegt niet alleen iets over de manier waarop de auteurs hun gevangenschap hebben 

beleefd, maar ook over hoe zij er na de beëindiging van de oorlog op terugkeken. Het geeft daarmee 

zowel een betekenis aan het verleden als aan het heden. Andere gelijkenissen in deze 

onderzoeksperiode die uit de beoordeling van de medegevangenen naar voren komen, zijn het 

Nederlandse referentiekader en een pro-westerse of anticommunistische houding; sentimenten die 

naarmate de tijd vorderde een steeds kleinere rol in de memoires gingen spelen. Hoewel de Koude 

Oorlog in Nederland pas met het toetreden tot de NAVO in 1949 een rol ging spelen in de 

maatschappij, tekenden de naoorlogse verhoudingen tussen de beide machtsblokken zich al vrij snel na 

de bevrijding af, zoals ik in paragraaf 3.2 heb aangegeven. De pro-westerse uitingen in de memoires 

lijken door dit verband een bredere betekenis te hebben gekregen; zij zouden gezien kunnen worden 

als een weergave van de heersende politieke denkbeelden in de Nederlandse samenleving tussen 1945 

en 1947. 

 In de memoires die zijn uitgekomen tussen 1966 en 1991 is Ravensbrück in een ander daglicht 

komen te staan. Niet zo zeer de beschrijving van het kamp, als wel de beleving van het gevangenschap 

staat nu centraal. Hoewel Ravensbrück wordt neergezet als een zeer gevaarlijk, vies en gruwelijk 

kamp, hebben vooral onderwerpen als vriendschap, onderlinge solidariteit en het plegen van verzet 

veel aandacht gekregen. De keuze van de auteurs om juist deze onderwerpen te benadrukken lijkt op 

de aanwezigheid van een collectieve verzetsgeest te duiden die verbonden wordt met een gedeeld 

groepsgevoel; samen hebben zij kunnen overleven, samen hebben zij verzet geboden tegen de bezetter. 

Daarmee zijn in vergelijking met de vorige onderzoeksperiode nieuwe overlevingsstrategieën 

gethematiseerd; het weglaten of het niet accentueren van negatieve ervaringen in de herinnering, is 

vervangen door een benadering waarin juist positieve elementen uit het verleden werden benadrukt. 

De collectieve herinnering aan kamp Ravensbrück in de memoires die zijn uitgekomen tussen 1966 en 

1991 heeft daarmee een andere vorm en invulling gekregen dan in de eerste onderzoeksperiode het 

geval was. De herinnering aan Ravensbrück wordt niet langer uitsluitend gebruikt om de samenleving 

te informeren, maar lijkt de uiting van een algehele positieve identiteit te zijn geworden: zelfs onder de 

barre omstandigheden in het kamp waren er door vriendschapsgevoelens en verzetsdaden 

mogelijkheden om betekenis te geven aan het leven. Wibaut en Van den Burger voegden in hun 

memoires nog toe dat de vriendschapsbanden ook na de oorlog steun boden in de verwerking van het 

gezamenlijk beleefde oorlogsverleden. Dit positieve referentiekader is wellicht tot stand gekomen in 

relatie tot de ontwikkelingen in het maatschappelijk perspectief op de oorlog. In de jaren zeventig was 

er hernieuwde maatschappelijke aandacht voor de bezettingsperiode, die na jaren van „stilte‟ ruimte 

bood voor een nieuwe benadering van het oorlogsverleden. Op psychologisch gebied was duidelijk 

geworden dat sommige kampoverlevenden een ernstige psychische aandoening hadden overgehouden 

aan hun gevangenschap en dat dit ook op latere leeftijd nog tot klachten kon leiden. Ondanks de 

maatschappelijk aandacht voor het kampsyndroom, was Tineke Wibaut-Guilonard de enige 



105 
 

overlevende die in haar memoires reflecteerde op de geestelijke problemen die ze na de oorlog had 

ervaren. Geen van de auteurs positioneerde zich in hun gepubliceerde herinneringen expliciet als 

slachtoffer; een opmerkelijke constatering. Slachtofferschap maakte geen deel uit van de collectieve 

identiteit die uit de memoires uit deze periode naar voren kwam, de factoren vriendschap en verzet 

daarentegen wel. De positieve uitgangspunten van de auteurs zijn mogelijk een reactie geweest op de 

aandachtsverschuiving in het maatschappelijk denken over de oorlog.  

 Uit de onderzoeksperiodes 1945-1947 en 1966-1991 zijn redelijk consistente beelden over 

Ravensbrück naar voren gekomen. In de memoires die in 2001 en 2005 zijn uitgebracht is daarentegen 

weinig consistentie te ontdekken. Zoals ik in paragraaf 5.3 heb uitgelegd loopt de beeldvorming over 

Ravensbrück in de memoires van Grohs en Kallus behoorlijk uiteen. Waarschijnlijk zijn hun 

ervaringen te verschillend geweest. Grohs zat als jonge vrouw in het vrouwenkamp en de bunker 

gevangen, Kallus kwam als kind achtereenvolgens in het vrouwen- en mannenkamp terecht. Qua vorm 

springen wél enkele overeenkomsten tussen de beide memoires in het oog waaruit een interessante 

conclusie met betrekking tot de vorming van een identiteit getrokken kan worden: de verhalende 

manier van schrijven, het opbouwen van spanning en het gebruik maken van stijlmiddelen wekken de 

indruk dat Grohs en Kallus, behalve hun identiteit van concentratiekampoverlevende, ook een bewuste 

auteursrol hebben aangenomen. Meer dan de andere Ravensbrückoverlevenden die hun herinneringen 

hebben uitgegeven, lijken zij zich bewust van hun publiek en claimen zij door hun oorlogservaringen 

een bepaalde autoriteit, ook in maatschappelijke discussies over verwante onderwerpen. Deze 

uitgangspositie van beide auteurs lijkt de door Withuis in 2005 geschetste ontwikkeling in het 

maatschappelijk denken over de oorlog te onderschrijven dat oorlogsslachtoffers voor publiek en 

media zijn gaan fungeren als moreel oriëntatiepunt in zaken als discriminatie, racisme, oorlog en 

vrede.
178

 Hierin speelt de veronderstelling dat de term „ervaringsdeskundige‟ aan kracht toeneemt 

naarmate er minder kampoverlevenden in leven zijn, wellicht ook een rol. Daarnaast heeft de literaire 

aanpak van Grohs en Kallus geleid tot het centraal stellen van de eigen persoonlijkheid. Het wij-

perspectief (1945-1947) en de collectieve verzetsmentaliteit (1966-1991) die uit de eerste twee 

onderzoeksperiodes zo duidelijk naar voren kwamen, zijn uit de meest recente publicaties geheel 

verdwenen waardoor Ravensbrück wederom in een ander daglicht is komen te staan.  

 

Afwegingen bij het periodiseren 

In deze thesis heb ik een beeld geschetst van hoe de herinnering aan Ravensbrück door de jaren heen 

vorm heeft gekregen in de gepubliceerde memoires. Door de analyse van de diverse publicaties over 

drie hoofdstukken te verdelen, heb ik een periodisering aangebracht die geleid heeft tot de beschreven 

resultaten. Uit deze periodisering zou afgeleid kunnen worden dat de onderzoeksperiodes duidelijk 

onderscheidbare en op zichzelf staande tijdvakken zijn. Tijd is echter een continu gegeven. Slechts 

                                                           
178

 Withuis, Na het kamp, 423 



106 
 

doordat historici het verleden op bepaalde momenten begrenzen en afbakenen, ontstaan tijdvakken. Zo 

ook in deze thesis. De onderzoeksperiodes vormen daarom geen historisch geheel, maar zijn door mij 

gecreëerd aan de hand van de publicatiedata van de memoires.  

 Daarin waren globaal drie „publicatiegolven‟ te ontdekken, al maakte het geringe aantal 

bronnen het enigszins problematisch daadwerkelijk van golven in uitgaven te kunnen spreken. Het 

onderscheid tussen de eerste en de tweede onderzoeksperiode is vrij helder. Na bijna twintig jaar stilte 

werd er in 1966 voor het eerst weer door een Ravensbrückoverlevende gepubliceerd, waarna 

vervolgens van 1978 tot 1991 met regelmaat publicaties verschenen. Omwille van de voorafgaande 

publicatiestilte heb ik deze boeken tezamen in een hoofdstuk gerangschikt. Ik heb ervoor gekozen de 

eerste druk van Botke‟s memoires, die in 1966 al uitkwam en in het tijdsperspectief eigenlijk op 

zichzelf staat, bij de tweede onderzoeksperiode te betrekken omdat de tweede druk van zijn werk – 

uitgekomen in 1978 – inhoudelijk niet los gezien kan worden van de eerste. De publicatiestilte die het 

onderscheid heeft gemaakt tussen de tweede en de derde onderzoeksperiodes is in dit opzicht minder 

groot, tien jaar, maar mijns inziens significant. Deze constatering maakt het publicatieverloop van 

Ravensbrückoverlevenden anders dan het publicatiepatroon dat Siertsema schetste van memoires van 

overlevenden van nazi-concentratiekampen in het algemeen. Zij stelde twee publicatiegolven vast: een 

eerste direct na de oorlog en een tweede, brede golf vanaf de jaren zeventig, exponentieel toenemend 

vanaf de jaren negentig. Echter, wanneer enkel memoires van Ravensbrückoverlevenden in 

ogenschouw worden genomen, rechtvaardigt behalve de publicatiedata, ook een inhoudelijke analyse 

het onderscheid van een derde „golf‟, zoals uit de dynamiek in de beeldvorming over het kamp is 

gebleken.  

 Hoewel uit de verschillende periodes significante verschillen naar voren zijn gekomen 

waardoor deze periodisering mijns inziens tot nuttige resultaten heeft geleid, sluit ik niet uit dat de 

keuze voor een andere periodisering ook andere onderzoeksresultaten tot gevolg zou hebben gehad. 

Uitgangspunt van mijn onderzoeksmethode was het gebruik van memoires als spiegel voor de 

samenleving: in de beschrijving van het individuele leven ben ik op zoek gegaan naar bredere 

maatschappelijke ontwikkelingen in het denken over de oorlog. Hierin was vervolgens op inhoudelijk 

niveau een periodisering aan te brengen. De memoires vormden de basis van waaruit ik het verleden 

bestudeerde. Wanneer ik dit gezichtspunt zou hebben omgedraaid en de memoires zou hebben 

benaderd vanuit „gangbare‟ tijdsvakken uit de geschiedenis – een onderzoeksmethode die Mossink 

omschreef als het gebruik van memoires als vergrootglas – zou een daaruit voortvloeiende 

periodisering wellicht geleid hebben tot een al te gemakkelijk generaliseren van de herinnering.
179

 Ik 

wilde het risico vermijden in de memoires enkel te zoeken naar bevestiging van maatschappelijke 

ontwikkelingen in het denken over de oorlog.  

                                                           
179

 Mossink, „Naar het leven: een inleiding‟, 10. 



107 
 

 Periodiseren brengt altijd een gevaar met zich mee: het is aanlokkelijk om je als onderzoeker 

binnen een onderzoeksperiode voornamelijk te concentreren op overeenkomsten, terwijl je in een 

vergelijking tussen de verschillende onderzoeksperiodes vooral naar verschillen op zoek gaat. 

Hierdoor worden de periodes helder van elkaar onderscheiden. Het aaneenschakelen van bepaalde 

momenten in de geschiedenis – Zerubavel noemde dit de mentale integratie van niet aaneengesloten 

historische tijdstippen – en in dit geval het zoeken naar overeenkomsten in een bepaalde 

onderzoeksperiode, zorgt voor historische continuïteit. Het vervolgens benadrukken van verschillen 

tussen aaneengesloten periodes laat historische discontinuïteit zien; een mentale onderbreking van de 

immer doorlopende geschiedenis.
180

 Wanneer je een zo volledig mogelijke weergave van het verleden 

nastreeft, volstaat een dergelijke werkwijze echter niet. De eerlijkheid gebiedt te zeggen dat er ook 

binnen de onderzoeksperiodes genoeg verschillen naar voren zijn gekomen. Zoals ik in paragraaf 5.3 

heb aangegeven, zijn de memoires van Grohs en Kallus daar een goed voorbeeld van. Dat die 

verschillen bestaan lijkt niet moeilijk te verklaren; de ervaring van een gebeurtenis blijft een 

individuele aangelegenheid en bovendien hebben niet alle overlevenden dezelfde ervaringen. Dat er in 

de herinnering aan Ravensbrück daarnaast ook veel overeenkomsten zijn binnen de 

onderzoeksperiodes, maakt het bestaan van een collectieve herinnering echter des te aannemelijker. 

Boven komen sommige elementen in de gepubliceerde herinnering aan het kamp in alle memoires 

terug; ze zijn niet gebonden aan een bepaalde onderzoeksperiode, maar lijken een permanente factor in 

de collectieve herinnering aan Ravensbrück te zijn.  

 

Consistentie in de herinnering aan Ravensbrück 

Het kan opmerkelijk genoemd worden dat het slachtofferschap dat vanaf de jaren zeventig een centrale 

plek in het maatschappelijk denken over de bezettingstijd heeft ingenomen, in geen enkele publicatie 

van Ravensbrückoverlevenden wordt benadrukt. Ook in de memoires van Joodse overlevenden wordt 

door de auteurs geen slachtofferrol aangenomen; opvallend wanneer in ogenschouw wordt genomen 

dat de Holocaust, gelijkopgaand met het slachtofferschap, een steeds prominentere rol is gaan spelen 

in de collectieve herinnering aan de oorlog. Daarom is het níet refereren aan slachtofferschap mijns 

inziens een herinneringspolitieke keuze. Blijkbaar heeft de emotionele lading die de identiteit van 

slachtoffer met zich meebrengt niet gepast in de diverse kaders waarin door Ravensbrückoverlevenden 

door de jaren heen werd teruggedacht aan hun gevangenschap. Het informeren van de samenleving, de 

nadruk leggen op positieve verbanden als vriendschap en verzet, of het centraal stellen van het eigen 

individu, waren geen denkkaders waarin identificatie met het slachtofferschap mogelijk was. Voor 

sommige auteurs, met name degenen die hun memoires al vrij snel na de oorlog hadden uitgebracht, 

gold dat zij zichzelf niet als slachtoffers, maar juist als overlevenden zagen. De echte slachtoffers 

                                                           
180

 Zerubavel, Time maps. Collective memory and the social shape of the past, 40. 



108 
 

waren in het kamp bezweken onder de nazi-terreur. Dit standpunt wordt echter niet zeer expliciet 

gemaakt.  

 Ook morele kwalificaties over wie „goed‟ dan wel „fout‟ was geweest, hebben in alle 

publicaties een rol gespeeld, zij het in diverse gradaties. Zoals ik in paragraaf 3.4 heb beschreven 

wordt er in de memoires die vlak na de beëindiging van de oorlog zijn uitgekomen een strikt 

onderscheid tussen goed en fout aan de dag gelegd, conform de in die tijd heersende maatschappelijke 

opvattingen over collaborateurs en verzetsstrijders. Vanaf de jaren zeventig ontstaat er in de 

maatschappij een meer genuanceerd beeld, waarin een differentiatie zichtbaar wordt in zowel de 

groepen van daders als slachtoffers. In de memoires wordt vooral nuance aangebracht in de 

dadercategorie; er bestaan zowel goede als slechte opzichters. Ook omstanders komen nu in beeld; een 

groep die in de memoires uit de eerste onderzoeksperiode in zijn geheel niet voorkwam. (Zie paragraaf 

4.7) In de meest recent uitgebrachte publicaties zijn morele oordelen weer duidelijker te 

onderscheiden. Omstanders worden daarin voorzichtig in de spreekwoordelijke (mede-) 

verantwoordelijke hoek geschoven. De schuldvraag van de (Duitse) bevolking wordt in dit verband 

openlijk gethematiseerd.  

 Deze uitkomsten tonen aan dat er in de memoires altijd in morele kaders is teruggekeken op de 

bezettingstijd. In de Nederlandse samenleving is de periode 1940-1945 symbool komen te staan voor 

essentiële normen en waarden. Het maatschappelijk belang dat aan de oorlog werd gehecht is door de 

jaren heen altijd groot geweest. Het lijkt aannemelijk dat dit de auteurs heeft beïnvloed in hun keuzes 

om vanuit een ethische invalshoek terug te kijken op het verleden. De ervaringsliteratuur staat in dit 

opzicht in contrast met de wetenschappelijke, die zich volgens Blom wel „heeft weten te ontworstelen 

aan het morele goed-fout schema‟.
181

 

 

De invloed van gender 

Een derde consistentie in de beeldvorming over het kamp is het gegeven dat Ravensbrück door de 

auteurs nauwelijks als vrouwenkamp is benadrukt; opvallend omdat de overgrote meerderheid van de 

voormalig gevangenen vrouw was. De identiteit van Ravensbrück als vrouwenkamp werd geïnitieerd 

door de Nazi‟s omdat zij het kamp aanvankelijk inrichtten voor vrouwelijke politieke gevangenen. Na 

de oorlog is vervolgens door het Comité Vrouwen van Ravensbrück de herinnering aan het kamp in de 

samenleving onder de aandacht gebracht, waarin steeds werd beklemtoond dat het een vrouwenkamp 

voor verzetsvrouwen betrof en waardoor Ravensbrück in de Nederlandse maatschappij onder andere 

zijn identiteit als vrouwenkamp voor politieke gevangenen heeft gekregen. De auteurs hebben dit 

„vrouwelijke accent‟ echter niet in hun memoires aangebracht.  

 Voor de vrouwelijke auteurs geldt wellicht dat zij niet de noodzaak voelden zich als vrouwen 

te manifesteren en dat noties van gender niet in de boodschap pasten die zij met hun werk wilden 

                                                           
181

 Blom, „Een kwart eeuw later‟, 173.  



109 
 

uitdragen. Hun zwijgen over de aanwezigheid van het mannenkamp lijkt in dit licht gezien te moeten 

worden. Hierbij moet echter wel de kanttekening worden geplaatst dat het aannemelijk is dat de 

meeste vrouwelijke auteurs helemaal niet in aanraking zijn gekomen met het mannenkamp in 

Ravensbrück. Doordat zij niet ingaan op de vrouwelijke identiteit van het kamp, lijken zij zich als 

vanzelfsprekend aan te sluiten bij het „gangbare‟ beeld van Ravensbrück als vrouwenkamp. De manier 

waarop de herinnering aan het kamp vorm kreeg in de memoires, doet voorkomen alsof de 

vrouwelijke auteurs voornamelijk serieus genomen wilden worden; het uiten van een feministisch 

standpunt zou afbreuk kunnen doen aan hun neutrale identiteit. De vrouwelijke 

Ravensbrückoverlevenden lijken het verleden namelijk niet vanuit een politieke optiek te hebben 

benaderd. Een enkeling (Berendsen) reflecteerde kort op de oorlogsgeschiedenis en vooral uit de 

publicaties die direct na de oorlog werden uitgebracht kunnen pro-westerse sentimenten worden 

opgemaakt, maar over het algemeen klinken er nauwelijks politieke noten in de gepubliceerde 

herinneringen van de vrouwelijke overlevenden door. Slechts drie van hen waren aangesloten bij het 

CVR –  volgens het secretariaat van het comité waren dit Berendsen, Wibaut-Guilonard, en Van den 

Burger-Steensma – maar of zij actieve leden waren, valt te betwijfelen. Van Wibaut is bekend dat zij 

in de jaren zeventig buiten het CVR om haar eigen bijeenkomsten met kampvriendinnen hield. De 

socialistische Wibaut zette zich af tegen de communistische afhankelijkheid die de 

herinneringspolitiek van het CVR kenmerkte. Ook Van den Burger wilde niet op een dergelijk 

politieke manier met haar persoonlijke oorlogsverleden bezig zijn.  

 Ook bij de mannelijke auteurs lijkt gender niet van invloed te zijn geweest op hun memoires; 

ook zij reflecteerden niet op de maatschappelijke identiteit van Ravensbrück als vrouwenkamp. In het 

geval van de mannelijke auteurs is deze constatering, in tegenstelling tot bij de vrouwelijke auteurs, 

echter opvallend omdat zij een beeld van Ravensbrück schetsten dat niet aansloot bij het gangbare 

„vrouwelijke‟ beeld; ze schreven immers over hun verblijf in het mannenkamp. Botke noemde de 

aanwezigheid van het vrouwenkamp in het geheel niet. Hoewel dit niet expliciet in de memoires wordt 

verwoord, is het zeer wel mogelijk dat beide mannen, als reactie op dit gangbare beeld in de 

maatschappij, met hun zwijgen juist de aandacht wilden vestigen op het feit dat Ravensbrück niet 

enkel een concentratiekamp voor vrouwen was; een herinneringspolitieke keuze. Omdat het 

publicatiedoel van de auteurs nooit precies kan worden achterhaald, is dit echter niet met zekerheid te 

zeggen.  

 Over het algemeen lijken de auteurs in hun memoires niet bewust te hebben ingespeeld op 

noties van gender, maar dat betekent niet dat er geen verschillen in de herinnering aan Ravensbrück 

tussen mannen en vrouwen naar voren zijn gekomen. Deze verschillen blijken vooral uit de door 

gender gevormde perspectieven waarin werd teruggekeken op het gevangenschap; de vrouwelijke 

auteurs stelden zich in het kamp voornamelijk bezig te hebben gehouden met „typisch vrouwelijke‟ 

activiteiten als breien, kleding verstellen en het fabriceren van cadeautjes, terwijl bij de beide 

mannelijke auteurs de herinnering aan het kamp zich voornamelijk afspeelde op de werkvloer, van 



110 
 

oudsher een „mannelijke terrein‟. Ook verschillen in de benadering van de seksuele handelingen die in 

het kamp plaatsvonden, leggen een verschil  in de herinnering tussen de beide seksen bloot; ze duiden 

vooral op een verschil in seksuele beleving. Zo zijn de mannelijke auteurs zeer open en expliciet over 

hun seksuele ervaringen in het kamp, terwijl in de memoires van de vrouwelijke overlevenden niet 

wordt gesproken over de eigen seksuele ervaringen. De invloed van gender op de herinnering aan het 

kamp lijkt hier echter te stoppen; overeenkomsten tussen de beide seksen hebben in deze thesis de 

boventoon gevoerd.  

 

De sociale constructie van de collectieve kampherinnering 

De gepubliceerde memoires die ik heb gebruikt in deze thesis zijn een publieke en tastbare uiting van 

immateriële, ongrijpbare herinneringen aan het gevangenschap in Ravensbrück en maken deel uit van 

de herinneringscultuur van het kamp. Omdat in deze herinneringscultuur alle door de samenleving en 

cultuur geproduceerde en geconsumeerde aspecten met betrekking tot Ravensbrück samenkomen en 

omdat deze factoren elkaar ook wederzijds beïnvloeden, moesten de memoires bekeken worden vanuit 

een bredere maatschappelijke context. Hiervoor heb ik me voornamelijk gefocust op de geschiedenis 

van het maatschappelijk denken over de bezettingstijd. Het concept herinneringscultuur heeft me 

geholpen om de memoires te zien als onderdeel van een groter geheel, als onderdeel van een 

dynamisch herinneringsmodel. 

 In dit dynamische herinneringsmodel dat door Kansteiner werd voorgesteld als een continue 

onderhandeling tussen herinneringsproducenten, herinneringsconsumenten en culturele tradities, 

nemen de gepubliceerde memoires een bijzondere positie in. De boeken zijn een „product‟ van de 

herinnering aan het kamp, waardoor de auteurs tevens herinneringsproducenten zijn geworden. Met 

hun memoires hebben zij een bepaalde boodschap op hun publiek – de herinneringsconsumenten – 

overgebracht, die vervolgens zijn beïnvloed in hun beeld van het kamp. Omgekeerd lijkt het 

aannemelijk dat de auteurs bij hun schrijven rekening hebben gehouden met hoe er over de oorlog 

werd gedacht in de periode waarin zij hun herinneringen op schrift stelden en dat zij hebben 

ingespeeld op bestaande beelden in de maatschappij. In die zin waren ook zij 

herinneringsconsumenten van de herinnering aan Ravensbrück. In deze thesis is dit gebleken uit de 

interactie tussen de memoires en de maatschappelijke omgang met het Nederlandse oorlogsverleden. 

De memoires fungeerden achtereenvolgens als bron van informatie voor de onwetende maatschappij, 

als reactie op de aandachtsverschuiving in het maatschappelijk denken over de oorlog van een verzets- 

naar een slachtoffercultuur, en als aanknopingspunt voor een reflectie op de Holocaust, heden ten dage 

het centrale thema in de herinnering aan de bezettingstijd. Het positieve verband tussen de 

gepubliceerde memoires en de maatschappelijke omgang met de oorlog komt nog wel het meeste tot 

zijn recht in de periode dat er niet is gepubliceerd. Na de oorlog was er ook in de jaren vijftig en zestig 

nog weinig aandacht voor de bezettingstijd; men focuste op herstel en wederopbouw. In die periode 

werden er tot 1966 ook geen memoires over kamp Ravensbrück uitgegeven.  



111 
 

 Culturele tradities – de derde factor in Kansteiners dynamische herinneringsmodel – die van 

invloed zijn geweest op de beeldvorming over het kamp in de memoires zijn wat lastig aan te wijzen, 

maar lijken naar voren te komen uit de sociale kaders waarin door de auteurs werd teruggekeken op 

hun gevangenschap. Zo speelde het christelijke geloof een belangrijke rol in de memoires uit de eerste 

onderzoeksperiode; christelijke normen en waarden bepaalden voor een groot gedeelte hoe er in de 

gepubliceerde herinnering werd geoordeeld over daders en medegevangenen. In de tweede 

onderzoeksperiode is dit geloofskader verdwenen en vervangen door een humanistische context 

waarin vooral vriendschappelijke en op het verzet georiënteerde verbintenissen van invloed zijn op de 

herinnering aan het kamp. Auteurs uit de derde onderzoeksperiode hanteerden een (sociaal-) Joods 

referentiekader waarin de systematische vervolging van het Joodse volk als eerste uitgangspunt in hun 

herinneringen aan het gevangenschap gold. Daarnaast stond de eigen persoonlijkheid centraal; sociale 

collectieven kwamen nauwelijks in hun memoires voor en vormden dusdanig geen referentiekader van 

waaruit werd teruggekeken op het verleden. Wellicht is deze laatste constatering een weerspiegeling 

geweest van de toegenomen individualisering in de samenleving.  

 Het is duidelijk geworden dat de gepubliceerde memoires in deze thesis geen onafhankelijke 

entiteiten zijn. Halbwachs stelde al dat herinneringen slechts vorm en betekenis krijgen wanneer deze 

in een collectieve context worden geplaatst; een louter individuele herinnering bestond volgens hem 

dan ook niet. Omdat de collectieve herinnering aan Ravensbrück in deze thesis betrekking had op alle 

historische beelden van het kamp in de memoires, duidden de veranderingen in de beeldvorming van 

het kamp ook op veranderingen in de collectieve herinnering. Keuzes in wat werd herinnerd en de 

manier waarop de herinnering in de memoires is geuit – herinneringspolitieke keuzes – hebben de 

identiteit van deze elf Ravensbrückoverlevenden vorm gegeven. Iedere auteur heeft hieraan zijn eigen 

bijdrage geleverd, maar omdat een identiteit tot stand komt in relatie tot anderen, stonden deze 

memoires niet op zichzelf. Hoe een collectieve identiteit er op een bepaald moment precies heeft 

uitgezien, is lastig in woorden uit te drukken omdat het een ongrijpbaar en continu aan verandering 

onderhevig proces is, maar keuzes van de auteurs om sommige onderwerpen te benadrukken en andere 

juist weg te laten, hebben telkens een narratief, een bepaalde visie op het verleden, uitgedrukt. Uit de 

onderzoeksresultaten is gebleken dat de narratieven van de auteurs uit een bepaalde onderzoeksperiode 

significante overeenkomsten vertonen, in de inhoud dan wel in de vormgeving. Dit heeft steeds geleid 

tot de constructie van een temporele, collectieve, narratieve identiteit van deze 

Ravensbrückoverlevenden. Omdat in de narratieven van de auteurs door de jaren heen diverse 

verschillen naar voren zijn gekomen, is ook hun collectieve identiteit stukje bij beetje veranderd. 

 

Tot slot 

In deze masterthesis is vaak naar voren gekomen dat herinneren een sociaal proces is. De uitkomsten 

van dit onderzoek naar de beeldvorming over kamp Ravensbrück in gepubliceerde memoires hebben 

deze theorie bevestigd. Toch mag de herinnering aan een individuele ervaring mijns inziens niet 



112 
 

zomaar afgedaan worden als louter een sociale constructie, zeker niet wanneer het een maatschappelijk 

gevoelig onderwerp als de herinnering aan het gevangenschap in een nationaal-socialistisch 

concentratiekamp betreft. Deze Ravensbrückoverlevenden spreken wel degelijk uit eigen ervaring; hun 

gepubliceerde herinneringen gaan over daadwerkelijk beleefde gebeurtenissen. Dit mag bij een 

wetenschappelijke analyse niet uit het oog worden verloren. De door mij gevoelde noodzaak dit te 

onderstrepen, laat zien dat ook ik als auteur van deze scriptie in een morele context terugkijk op het 

Nederlandse oorlogsverleden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 
 

Primaire literatuur 
 
 
Berendsen, A., Vrouwenkamp Ravensbrück (Utrecht 1946). 
 
Boom ten, C., Gevange en toch…Herinneringen aan Scheveningen, Vught en Ravensbrück 
(Amsterdam 1945).  
 
Botke, T., Het Revier (Baarn 1978). 
 
Botke, T., Vergeet het toch maar (Maastricht 1966). 
 
Burger van den-Steensma, M., Zo was het ongeveer (Oudewater, 1984). 
 
Grohs-Martin, S., Silvie (Amsterdam 2001). 
 
Kallus, M., Als Junge im KZ Ravensbrück (Berlijn 2005). 
 
Keizer, N., Danse Macabre  (’s-Gravenhage 1999).  
 
Lier van, C., Schroeiplekken. Ervaringen uit Vught, Westerbork, Auschwitz, Ravensbrück en Malchow 
(Amsterdam 1978). 
 
Romkes, J., Cel 383, zing nog eens. Een leven met de oorlog (Amsterdam 1987). 
 
Verstijnen, M., Mijn oorlogskroniek. Met de ontsnapping Buchenwald – Colditz 15-21 april 1945 
(Voorburg 1991). 
 
Wibaut-Guilonard, T., Zo ben je daar: kampervaringen (Amsterdam 1981). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



114 
 

Secundaire literatuur 
 
 
Aalten, A., ‘De uitzondering en de regel: het verhaal van juffrouw A’, in Aerts, M. (ed.), Naar het 
leven. Feminisme en biografisch onderzoek (Amsterdam 1988). 
 
Anschutz, J. e.a., ‘ “Dieses leere Gefühl, und die Blicke der anderen.” Sexuelle Gewalt gegen Frauen’, 
in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 
1994). 
 
 Assmann, J., Das Kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 
Hochkulturen (München 1992).  
 
Baggerman, A. & Dekker, R., ‘De gevaarlijkste van alle bronnen, Egodocumenten: nieuwe wegen en 
perspectieven’, in Baggerman, A. & Dekker, R. (eds.), Egodocumenten: nieuwe wegen en 
benaderingen (Amsterdam 2004).  
 
Blom, J.H.C., ‘Een kwart eeuw later. Nog altijd in de ban van goed en fout?’, in Blom, J.H.C., In de ban 
van goed en fout. Geschiedschrijving over de bezettingstijd in Nederland (Amsterdam 2007).  
 
Blom, J.H.C., ‘Geschiedschrijving en publieke emotie’, Tijdschrift voor geschiedenis III (1998).  
 
Blom, J.H.C., ‘In de ban van goed en fout? Wetenschappelijke geschiedschrijving over de 
bezettingstijd’, in Abma, G. (red.) Tussen goed en fout. Nieuwe gezichtspunten in de 
geschiedschrijving 1940-1945 (Franeker 1986). 
 
Blom, J.H.C., ‘De oorlog na de oorlog’, Icodo-info 21/2 (2004) 32-40. 
 
Boom van der, B. E., We leven nog: de stemming in bezet Nederland (Amsterdam 2003). 
 
Bos, P.R., ‘Women and the Holocaust: analyzing gender differences’, in Baer, E. & Goldenberg, M. 
(eds.), Experience and expression: women, the Nazis and the Holocaust (Detroit 2003).  
 
Bossenbroek, M., De Meelstreep (Amsterdam 2001). 
 
Brandes, U. e.a., ‘Arbeit im KZ Ravensbruck’, in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in 
Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 1994).  
 
Breur, D., Een verborgen herinnering (Nijmegen 1995, 2e herziene druk). 
 
Captain, E.,  Achter het kawat was Nederland (Kampen 2002).  
 
Captain, E., ‘Van toen naar nu en weer terug’, Icodo-info 21/2 (2004) 26-31. 
 
Dekker, R., Egodocuments and history: autobiographical writing in its social context since the Middle 
Ages (Hilversum 2002).  
 
Dekker, R., Uit de schaduw in ‘t grote licht: kinderen in egodocumenten van de Gouden Eeuw tot de 
Romantiek (Amsterdam 1995). 
 
Erll, A., Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen: eine Einführung (Stuttgard 2005). 
 



115 
 

Erpel, S., Im Gefolge der SS: Aufseherinnen des Frauen-KZ Ravensbrück (Berlijn 2007). 
 
Erpel, S., ‘Kriegsende und Befreiung’, in Jacobeit, S. & Philipp, G. (eds.), Forschungsschwerpunkt 
Ravensbrück: Beitrage zur Geschichte des Frauen-Konzentrationslagers (Berlijn 1997).   
 
Erpel, S., Zwischen Vernichtung und Befreiung: das Frauen-Konzentrationslager Ravensbrück in der 
letzten Kriegsphase (Berlijn 2005).  
 
Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 
1994). 
 
Fukuyama, F., The end of history and the last man (New York 1992).  
 
Graaff de, B., Hellema, D., en Zwan van der, B. (eds.), De Nederlandse buitenlandse politiek in de 
twintigste eeuw (Amsterdam 2003).  
 
Haan de I., Na de ondergang (Den Haag 1997).  
 
Halbwachs, M., On collective memory (Chicago 1992). 
 
Heike, I., ‘Da es sich ja lediglich um die Bewachung der Häftlinge handelt. Lagerverwaltung und 
Bewachungspersonal’, in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – 
Ravensbrück (Bremen 1994). 
 
Heijden van der, C., Grijs verleden: Nederland en de Tweede Wereldoorlog (Amsterdam 2001). 
 
Henkes, B., ‘Als een Else Bohler in Nederland: tussen schaamte en zelfbewustzijn’, in Aerts, M. (ed.), 
Naar het leven. Feminisme en biografisch onderzoek (Amsterdam 1988). 
 
Herzog, M. & Strebel, B., ‘Das Frauenkonzentrationslager Ravensbrück’, in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), 
Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 1994).    
 
Hogervorst, S., Herinneringsculturen van Ravensbrück in Europa, 1945-2000 (te publiceren 
manuscript). 
 
Hogervorst, S., ‘National and International memory cultures of Ravensbrück’, in Eňe Koresaar e.a. 
(eds.), Trauma, Ideology, and Representation: Transdisciplinary Perspectives on the 20th Century as a 
Realm of Memory  (Tallinn 2008). 
 
Hogervorst, S., Vrouwen, verzet en vrede: Gender en de herinneringspolitiek van het Comité Vrouwen 
van Ravensbrück 1945-2005 (Rotterdam 2004). 
 
Huntington, S.P., The clash of civilizations and the remaking of world order (New York 1996).  
 
Kansteiner, W., ‘Finding meaning in memory: a methodological critique of collective memory 
studies’, History and theory. Studies in the philosophy of history, 41/2 (2002). 
 
Karel. E., ‘De maakbaarheid van boer en gezin’, Tijdschrift voor sociale en economische geschiedenis 
4/4 (2007) 161-184.  
 
Kiedrzynska, W., ‘Introduction’, in Ronowicz, D. (eds.), Beyond human endurance. The Ravensbrück 
women tell their stories (Warschauw 1970).  



116 
 

 
Koselleck, R., Futures past. On the semantics of historical time (New York 1990).  
 
Kossmann, E., De Lage landen (Amsterdam 1976).  
 
Krueger, A., Bibliographie zur Geschichte des FKZ Ravensbrück (Norderstedt 2004). 
 
Martin, D., ‘Menschenversuche im Krankenrevier des KZ Ravensbrück’, in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), 
Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 1994).  
 
Meihuizen, J.P., Noodzakelijk kwaad: de bestraffing van economische collaboratie in Nederland na de 
Tweede Wereldoorlog (Amsterdam 2003).  
 
Mooij, A., ‘De langste schaduw. Het denken over psychische oorlogsgevolgen’, in Kristel, C. (red.), 
Binnenskamers. Terugkeer en opvang na de Tweede Wereldoorlog (Amsterdam 2002). 
 
Morrison, J., Ravensbrück. Every day life in a concentration camp 1939-1945 (Princeton 2000). 
 
Mossink, M., ‘Naar het leven: een inleiding’, in Aerts, M. (ed.), Naar het leven. Feminisme en 
biografisch onderzoek (Amsterdam 1988). 
 
Nora, p., Realms of memory. Vol. I: Conflicts and divisions: rethinking the French past (New York 
1996).  
 
Pawelke, B., ‘Als Häftling geboren – Kinder in Ravensbruck’, in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in 
Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 1994). 
 
Pflock, A., ‘ “Lebens”-bedingungen im Konzentrationslager’, in Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in 
Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 1994). 
 
Piersma, H., De drie van Breda: Duitse oorlogsmisdadigers in Nederlands gevangenschap, 1945-1989 
(Amsterdam 2005).  
 
Piersma, H., ‘Vrouwen en de Tweede Wereldoorlog’, Icodo-info  19/1 (2002) 52-61.  
 
Plewe, R. & Köhler, J.T., Baugeschichte Frauen-Konzentrationslager Ravensbrück (Berlijn 2001).   
 
Ricoeur, P., ‘Life in quest of narrative’, in David Wood (eds.), On Paul Ricoeur (New York 1991).  
 
Sas van, N.C.F., De metamorfose van Nederland: van oude orde naar moderniteit, 1750-1900 
(Amsterdam 2004). 
 
Saidel, R.G., The Jewish women of Ravensbrück concentration camp (Madison 2004). 
 
Schikorra, C., Kontinuitäten der Ausgrenzung: “asoziale” Hätlinge im Frauen-Konzentrationslager 
Ravensbruck (Berlijn 2005). 
 
Schoutrop, M. J. A. & Lange, A., ‘Gestructureerd schrijven over schokkende ervaringen: resultaten en 
werkzame mechanismen’, Tijdschrift voor Directieve Therapie  17 (1997). 
 



117 
 

Schulz, C., ‘Weibliche Häftlinge aus Ravensbrück in den Bordellen der Männerkonzentrationslager’, in 
Fullberg-Stollberg, C. (ed.), Frauen in Konzentrationslagern: Bergen-Belsen – Ravensbrück (Bremen 
1994).    
 
Siertsema, B., Uit de diepten. Nederlandse egodocumenten over de nazi concentratiekampen (Vught 
2007). 
 
Strebel, B., Das KZ Ravensbrück. Geschichte eines Lagercomplexes (Paderborn 2003).  
 
Strebel, B., ‘Das Männerlager im KZ Ravensbruck 1941-1945’, Dachauer Hefte 14 (1998) 141-174. 
 
Vree van, F., In de schaduw van Auschwitz (Groningen 1995).  
 
Withuis, J., ‘Een betwiste erfenis. Organisaties van ex-politieke gevangenen en de Koude Oorlog om 
Ravensbruck en Buchenwald’, in Kristel, C. (red.), Binnenskamers. Terugkeer en opvang na de Tweede 
Wereldoorlog (Amsterdam 2002). 
 
Withuis, J., Erkenning. Van oorlogstrauma naar klaagcultuur (Amsterdam 2002).  
 
Withuis, J., Na het kamp (Amsterdam 2005). 
 
Wibaut Guilonard, T., Zo ben je daar: kampervaringen (Amsterdam 1983).  
 
Wood, D. (ed.), On Paul Ricoeur. Narrative and interpretation (Londen & New York 1991). 
 
 Zerubavel, E., Time maps. Collective memory and the social shape of the past (Chicago 2003).  
 
 
 
Internet 
 
 
http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm (29-11-2008). 
  
http://www.uva.nl/plechtigheden/afscheidscolleges.cfm (25-10-2008). 
 

http://www.lpm.uni-sb.de/LPB/Kallus.pdf (25-03-2009). 
 

http://www.cbs.nl/NR/rdonlyres/1FA7DF00-F612-4F46-8539-
E04DCFECD7BA/0/2007k4b15p53art.pdf, (03-01-2009). 
 
www.corrietenboom.com (03-01-2009).  
 
http://www.parlement.com/9291000/modulesf/g0kh17jn (22-01-2009). 
 

 

http://www.ravensbrueck.de/mgr/english/camp/index.htm
http://www.uva.nl/plechtigheden/afscheidscolleges.cfm
http://www.lpm.uni-sb.de/LPB/Kallus.pdf
http://www.cbs.nl/NR/rdonlyres/1FA7DF00-F612-4F46-8539-E04DCFECD7BA/0/2007k4b15p53art.pdf
http://www.cbs.nl/NR/rdonlyres/1FA7DF00-F612-4F46-8539-E04DCFECD7BA/0/2007k4b15p53art.pdf
http://www.corrietenboom.com/
http://www.parlement.com/9291000/modulesf/g0kh17jn

